
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 47 (1960)

Heft: 2

Artikel: Über Leben und Werk von Maria Montessori

Autor: Schorno, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rauscht davon ,und doch sehen wir nicht! Der Star heißt Psychologie, Typologie, Methodik

und Didaktik. Wir betasten, durchleuchten, bearbeiten damit die ganze Gestalt des

Jugendlichen; wir tun es mit Fachwissen und mit Fachbewußtsein. Aber wir sind so leicht
blind dafür, daß Körpergestalt, Typ, Charakter, Naturell, Milieu des Kindes nicht das

Kind, die Persönlichkeit selbst ist. Dies alles ist nur Kleid, in das es nach der Weisheit
Gottes und nach der Verantwortung der Eltern in der Zeugung für seinen diesseitigen
Lebensweg eingekleidet wird. In ihm ist Gesundes und Krankes, Glückliches und
Unglückliches verwoben; es ist dem Kinde Wohnung, Grenze, Organ, Schicksal, Beruf für
seinen Lebensweg durchs Diesseits ins jenseitige Leben. Den Star hat, wer vor lauter
Kleid die Persönlichkeit nicht sieht und ehrt und liebt.
Herr, laß mich langsam einer von der neuen Generation von katholischen Lehrern werden,

mitten in das neue Zeitalter verstreut. Priesterliche Lehrer, die aus Deinem heiligen
Wissen und mit geweihten Herzen und mit gesalbten Händen Deiner Majestät dienen -
in den hunderttausend Schülern! Solche Lehrer sind für Eltern und Kinder Boten des

Lichtes und der Freude! -va—

Über Leben und Werk von Maria Montessori Paul Schorno, Basel

Man sagt, daß sich das Werk eines bedeutenden

Menschen nach seinem Tode vorerst verdunkelt,

um dann nach einigenJahren mit besonderer, gleichsam

gereinigter Kraft wieder aufzuleuchten. Diese

stille Wahrheit trifft in unserem Jahrhundert wohl

ganz besonders auf eine überragende Frau zu, die

vor acht Jahren ihr segensreiches Leben beenden

mußte.
Am 6. Mai 1952 starb nämlich in Nordwijk op Zee

die geniale italienische Pädagogin Maria Montessori in

ihrem 82. Altersjahr. Sie hinterließ eine unabsehbare

Fülle von Beobachtungen, Erkenntnissen, Ideen und

Anregungen über Geist, Seele und Entwicklung des

Kindes, niedergelegt in einer über ihr ganzes Leben

hin zerstreuten Vielfalt von Büchern, Schriften und

Vorträgen. Zudem wurden in vielen Ländern von
Schülern und Schülerinnen, die von der Verstorbenen

zu Lebzeiten mit dem Werk und den Ideen

vertraut gemacht worden waren, Kindergärten und

Schulen in ihrem Sinne weitergeführt, angeregt oder

neu gegründet.
Und trotzdem: Weder ihre umwälzenden Gedan¬

ken noch die Montessori-Schulen sind den Lehrern
und Erziehern genügend bekannt, wie es die Größe
ihres Werkes vermuten ließe. Im Gegenteil: Viele
tüchtige Pädagogen kennen kaum auch nur in den

hauptsächlichsten Grundzügen das Bedeutsame

ihrer Anschauungen und Forderungen.

Bibelkurs Einsiedeln

Es lohnt sich, mit dem Kursgeld
auch den Betrag des Billets für
das CALDERON-Spiel einzuzahlen.

Postcheckkonto VII 2577,
Vermerk: ,Bibelkurs'

42



Der Reichtum ihrer Entdeckungen und Gedanken
ist noch längst nicht gesichtet worden, er harrt
immer noch der fachgerechten Interpretationen, und
eine Vielzahl von Schriften sind vergriffen oder nur
in einer Sprache erhältlich.
Daß es sich bei Maria Montessori aber um eine
bedeutende Frau handelt - die ,Times' nannte sie einmal

die interessanteste Frau Europas - und ihr
Werk als großartig bezeichnet werden muß, ist bei
allen Unvollkommenheiten ihrer bisherigen Deutung
keinesfalls umstritten.

Leben und Wirken

Maria Montessori gelangte, wie auch Freud und
Jung, auf Umwegen zu ihrer eigentlichen
Lebensaufgabe.

Sie wurde am 31. August 1870 in Chiaravalle,
Provinz Ancona, als Tochter einer vornehmen Familie
geboren. Unter Uberwindung großer Widerstände
konnte sie das Studium der Medizin ergreifen, das

sie glanzvoll abschloß. Sie wurde dann Assistenzärztin

an der psychiatrischen Klinik in Rom, wo
erstmals ihr Interesse an schwachsinnigen Kindern
erwachte. 1899 gründete Maria Montessori eine

Schwachsinnigenschule, die sie auch leitete. 1904
übernahm sie eine Professur an der Universität Rom
für Anthropologie. 1906 konnte das erste Kinderhaus,

die Casa dei Bambini, feierlich eröffnet werden,

und von nun an wandte sie ihre Aufmerksamkeit

vor allem dem normalen Kinde zu. Aus diesem
bescheidenen Anfang heraus sollte sich dann in der
Folge ein riesiges Werk entwickeln, dessen Früchte
tausendfach aufgingen zum Wohle von Hunderten
von Kindern. Für die Schöpferin, deren eifriges Tun
immer mehr Beachtung fand, begann nun ein Leben
der inneren und äußeren Abenteuer und Entdek-
kungen auf ihrem Weg zur Vollendung des Begonnenen.

Sie bereiste Städte und Länder, um die
Menschheit von ihren Ideen wissen zu lassen. Sie

besuchte sozusagen alle Staaten Europas, dann

Amerika; während des Krieges befand sie sich in
Indien, 1946 besuchte sie wieder Europa, fuhr 1948

abermals nach Indien zurück, sprach 1949 vor der
Unesco und unternahm 1950 eine Vortragsreise
durch Norwegen und Schweden. Trotz dieser

scheinbaren Betriebsamkeit blieb die Größe ihres
Werkes und die Tiefe ihrer Erkenntnisse nicht an der
Oberfläche hängen. Ihre Lehre ist groß und
abgerundet, unerschöpflich und in hohem Maße
anregend.

Maria Montessori hat gleichsam die Menschenrechte

der Kinder geschaffen: Die Demut und Geduld der

Lehrerin, der Vorrang der Tat vor dem Wort, die

Ruhe und Sammlung der Kinder, die der
kindlichen Seele belassene Freiheit zur Selbstvervollkommnung,

die Achtung vor dem inneren Leben
des Kindes.

Aus diesen an und für sich nicht unbekannten

Prinzipien hat sie ihre ganze umfassende Lehre

geschöpft; Prinzipien, die zudem direkt aus dem
Katholizismus hervorzugehen scheinen. Um das

Besondere und Einzelheiten ihrer Lehre aber besser zu
erkennen, genügen uns diese Umrisse kaum. Eine
nähere Durchleuchtung einzelner Gedanken wenigstens

ist für den Aufbruch unseres Interesses
unerläßlich.

Das Grundproblem der Erziehung

Maria Montessori sieht die wahre Ursache der
Unordnung unserer Welt darin, daß beim Aufbau
unserer Kultur ein lebenswichtiger Faktor übersehen

worden ist, und zw ar das Kind als gesellschaftsbildende

Kraft. Immer nur hätten die Lebenswerte des

Erwachsenen gezählt. Aber die Kindheit — so sagt
Maria Montessori - ist mehr, ist eine geschlossene
Ganzheit mit eigener Aufgabe, die Kindheit ist der
andere Pol der Menschheit. Für sie war das

Grundproblem der Erziehung deshalb ein soziales: Bessere

Beziehungen zwischen Erwachsenen und Kindern.
Das Kind ist nicht einfach ein unvollkommener
Erwachsener, sondern ein soziales Wesen von höchster
konstruktiver Kraft. Seine Arbeit ist nichts Geringeres

als das Schaffen des künftigen Erwachsenen;
nicht das plötzliche Dasein, wenn es groß und alt
genug ist. Der Erwachsene glaubt, daß er ein Recht
darauf hat, daß das Kind sich ihm anpasse. Diese

Mißverständnisse, die Maria Montessori mit
genialem Sinn durchschaute, bildeten Anlaß und
Anstoß für ihre Arbeit am Kinde und für das Kind.

Wir dürfen aber nicht ein ausgeklügeltes,
methodisch-pädagogisches System hinter ihrer Lehre
suchen, sondern die Art ihrer Größe und Einmaligkeit
besteht in einer Verbindung von wissenschaftlicher
Beobachtung und intuitivem Sehen.

Diese Begabung besaß in den Anlagen Maria
Montessoris das Einmalig-Leuchtende einer seltenen

Gnade, die es ihr erst ermöglichte, so tief in das
Geheimnis der kindlichen Eigenart hineinzublicken.

43



Die sensitiven Perioden

Sie selber und mit ihr die Deuter ihres Werkes sehen

denn auch in einer Frucht dieser Begabung ihr
größtes Verdienst, nämlich in der umwalzenden

Entdeckung der sensitiven Perioden.

Der Begriff der sensitiven Entwicklungsperioden
geht allerdings auf den hollandischen Biologen Hugo
de Vries zurück, angewandt bei der Entwicklung
gewisser Tiere.

Die wegweisende italienische Padagogin aber
beobachtete wahrend einei langen Reihe von Jahren
an Kindern ein bestimmtes Vorhandensein von
Perioden, in denen sie seelische Fähigkeiten und

Möglichkeiten enthüllen, die spater wieder
verschwinden. In solchen Perioden ist das Kind mit
einer speziellen Sensitivitat begabt, die es drangt,
seine Aufmerksamkeit auf bestimmte Seiten seiner

Umwelt zu konzentrieren und andere unbeachtet zu
lassen. Diese Art Aufmerksamkeit ist nicht das

Ergebnis bloßer Neugier, sie hat eher etwas von einem
leidenschaftlichen Interesse. Aus den Tiefen des

Unbewußten entwickelt sich ein starker Gefuhls-

\erlauf und setzt wunderbare schöpferische Tätigkeit

in Gang, die bei ihrer lebendigen Berührung
mit der Umwelt zur Ausbildung des Bewußtseins

fuhrt. Es handelt sich also um eine besondere
Empfindlichkeit und Empfänglichkeit, die in der
Entwicklung periodisch auftritt und die an bestimmte
Umweltskreise gebunden ist, auf die der Organismus
spontan reagiert. In jeder sensitiven Periode ist also

das Kind mit besonderen Kräften ausgestattet, die
ihm helfen, seine Persönlichkeit aufzubauen.

So gibt es nach Maria Montessori eine sensitive
Periode fur die Sprache, schon bevor das Kind
spricht; im dritten Altersjahr ist jene fur den Ordnungssinn

besonders ausgeprägt. wischen dreieinhalb und

viereinhalb Jahren zeigt sich eine zweite sensitive

Periode fur die Sprache, und zwar ihre sensorische

Seite: das Schreibenlernen. Damit stellt sie sich in
Gegensatz zu den üblichen Auffassungen unserer
Schulorganisation. Im Jugendalter wird eine neue
sensitive Periode geboren. Sie äußert sich in einer sehr

verstärkten Empfindlichkeit allen Tatsachen gegenüber,
die sich aufsein Leben als Einzelner und als soziales M Psen

beziehen. Sie verlangt eine neue Art von Wurde und

Achtung, dei Jugendliche ist hochempfindlich gegen
Kritik und hat leicht das Gefühl ausgelacht zu werden.

Maria Montessori meint dazu: «Das ganze
Leben des Jugendlichen mußte so organisiert sein, daß

er, wenn die Zeit gekommen ist, nicht geschwächt,
vereinsamt und entmutigt ins soziale Leben eintritt,
sondern glanzvoll, erhobenen Hauptes und seiner
selbst sicher.»

Überall spricht Maria Montessori eigentlich im
Namen der Kinder, und das macht ihre Äußerungen
so unmittelbar und unmißverständlich. Und wenn
sie mit dem Begriffder sensitiven Perioden vor allem
das Kleinkind studiert hat, wie überhaupt fast in
ihrem ganzen Werk, so hat sie bewußt und unbewußt

trotzdem Anregungen gegeben, Tatsachen und
Erkenntnisse, die sich in späteren Lebensperioden
der Kinder wiederholen, zu erforschen und
auszuarbeiten. In den Schulen mußte der ganze Lehrstoff
im Hinblick auf diese Perioden neu geordnet werden.

Dabei wollen wir naturlich nicht ubersehen,
daß eine Erziehungsreform in ihrem Sinne die Kräfte
der ganzen erwachsenen Menschheit erfordern
wurde und eine ungeheure Umwälzung nach sich

zöge. Aber gerade diese Tatsache muß uns zum
Aufhorchen zwingen: Ist also nicht etwas an unserer
Schule und Erziehung, was immer wieder eine
tiefernste Selbstkritik, ja oft eine kompromißlose
Änderung des Weges verlangt? Sind wir also im
Hinblick auf unsere endlichen Dinge sogar letztlich
doch nur immer unterwegs

Maria Montessori darf bezuglich ihres eingeschlagenen

Weges in Anspruch nehmen, daß sie immer

vom Kinde aus ging. Nicht die Methode hat zur
Entdeckung gefuhrt, sondern die Entdeckung vielmehr
zur Methode, oder genauer zum Entwurf der
Methode.

In ihren unzahligen Schriften und Buchern hat
Maria Montessori eine große Zahl von Erkenntnissen

und Ideen verbreitet, die gesamthaft
betrachtet ihre Lehre, die Lehre ausmachen.

Aus dieser Fülle heraus wollen wir versuchen
Einzelnes anzuleuchten, um Lust auf das Ganze zu
bekommen.

Von der Stille

Maria Montessori widmet der Stille mehrere
eingehende Betrachtungen. Diese war bei ihr nicht
einfach ein Nicht-Vorhandense in von Larm und
Geräusch, sondern etwas Positives. «In einem dem

Organischen mehr verbundenen Leben in naturlicher

Umwelt ergibt sich Stille von selbst.» Augenzeugen

heben immer wieder hervor, wie gerade
dieses Prinzip bei den Montessori-Schulen aufs

44



erstaunlichste erfüllt wird. Denken wir selber nach:
Unser standiges Ruhegebieten, die Strafen, die

Unlustgefuhle und all das Unliebsame. Wir mußten
Ruhe haben als etwas Positives, das entsteht, weil
die Schuler so beschäftigt sind, daß Ruhe entsteht

aus einem Zustand des Erfulltseins mit und durch
Material und Stoff. Fur unseren Schulbetrieb also:

Stufengerechte, sinngemäße, anregende Übungen,
Stoffauswahl und Darbietung; ein Hineinhorchen
in den Schuler, in sein Fassungsvermögen, in seine

seelische Struktur.

Die Einbildungskraft

Über die Einbildungskraft vermag Maria Montessori
nicht weniger Aufrüttelndes zu sagen. Sie meint:
«Das in städtischer Umgebung lebende Kind, das

von fertigen Dingen umgeben ist, nimmt zwar viele
Eindrucke auf, aber diese haben wenig Wirklichkeitskraft,

weil sie naturfern und oft ohne Bildkraft
sind. Sie verfuhren das Kind zur Trägheit des Geistes,

zu einer Flucht von der Wirklichkeit weg, zu
Verspieltheit und Zerfahrenheit. Seine Phantasie

ist anscheinend reich, aber sie hat nicht genug
Beziehung zur Wirklichkeit und ist daher eher Phan-
tastik zu nennen.»
Wie bezeichnend diese Worte unsere heutige Zeit,
die Verfassung vieler Schuler charakterisieren!
Maria Montessori kam im Zusammenhang mit der

Einbildungskraft zu der fur uns eher ungewohnten
Feststellung, daß kleine Kinder kein Bedürfnis nach

phantastischen Geschichten haben. Nach ihr ist die

Nahrung der Einbildungskraft vor allem die
Wirklichkeit. Das Staunen vor ihren Überraschungen
und Geheimnissen weckt neue Bilder und regt die
Formkraft an. Sie gibt weiter zu bedenken: Die
Märchen der Völker wurden nicht spielerisch
ausgedacht, sondern sie entstanden aus dem Kontakt
mit der Natur, aus Furcht und Schrecken und
Bewunderung vor ihr oder aus der Sehnsucht des

menschlichen Herzens, wie sie im Umgang mit
wirklichen Dingen und Menschen ausgelöst wurde.
Maria Montessori als Feindin der Märchen zu
bezeichnen, was immer wieder geschieht, ist trotz
ihrer unleugbaren Zurückhaltung falsch. Sie will
ihnen nur den richtigen Platz im kindlichen Leben

zugewiesen haben.

Spiel oder Arbeit

Sie äußerte sich auch über das Spiel, das sie zwar
anerkennt, aber, so meint sie, Spiel sei eben Spiel

und habe weniger Verwurzelung in fundamentalen
Lebenswirklichkeiten. Sie glaubt auf Grund ihrer
Beobachtungen, daß Kinder lieber ,arbeiten' als

spielen, wobei ihre Arbeit zwar kein äußeres Ziel
kennt, aber ein inneres, das von den Erwachsenen
erkannt und anerkannt werden muß, wenn wir
nicht seinen Lebensrhythmus stören wollen.

Hintergrunde kindlicher Abwegigkeiten

Damit zusammenhängend ist ihr Wort über die
kindlichen Abwegigkeiten und ihre tieferen
Hintergrunde: Als solche fuhrt sie an: Wenn das Kind
spontan handeln wollte und daran gehindert wurde.
Wenn der Erwachsene dem Kind seinen Willen
unterschieben wollte. Wenn das Kind sich selbst

uberlassen ist und die beiden Strome nicht vereinen
kann. Ferner ist Maria Montessori der psychologisch
absolut fundierten Ansicht, daß seelische Erkrankungen

oft auf eine Störung oder einen Mangel in
der frühen Kindheit zurückzuführen sind. Dieser

Mangel betrifft zum Beispiel nichterfüllte
Grundbedurfnisse des Menschen, zu denen besonders das

religiose gehört.

Das religiöse Leben und das Kirchenjahr

Als tiefgläubige Katholikin befaßte sich die groSe*

Pädagogin auch mit der religiösen Beeinflussung des

Kindes. Maria Montessori glaubt an das Aufwärtsstreben

des Menschen und an die ihm innewohnende
Neigung sich zu vervollkommnen. Für sie gehört
zum kindlichen Leben das Mitfeiern des Kirchenjahres.

Wenn die Kinder die naturlichen Dinge
kennenlernen, welche zur Liturgie gehören, den

Weizen, die Trauben, das Salz, das öl, das Wasser,
das Lamm und die Taube, die Bienen, die das Wachs
liefern, wenn sie ferner die alltaglichen Dinge auf
einer höheren Ebene tun, zum Beispiel Blumen
pflegen, Dinge ordnen, die zum Gottesdienste
gehören, so werden sie verstehen, daß das religiöse
Leben nicht etwas vom alltäglichen Leben
Abgesondertes ist, sondern ein einziges vollständiges
Leben, das die einfachen Dinge des Lebens
einschließt und in sich aufnimmt.

Der Gehorsam

Der Gehorsam ist eine höhere Stufe der Ordnung und
hat nichts mit Gezwungenwerden zu tun. Die freie
Wahl der Arbeit - ein durchgehendes Prinzip der
Montessori-Schule, von dem wir noch hören wer-

45



den - zielt auf das Ja des Gehorsams hin. Ist das

Kind zur Geordnetheit gelangt, so kann es gehorchen,

ja seine Seele erwacht zu einem neuen Gehorsam

gegenüber der Erzieherin, die diese sich ihrer
Verantwortung neu bewußt werden läßt.

Vorbereitete Umgebung und Arbeitsbedingungen

Ein Hauptprinzip der Montessori-Schule, vor allem
der unteren Stufen, ist, wie bereits erwähnt, die
vorbereitete Umgebung. Maria Montessori hat sich
selbst eingehend mit dem Material beschäftigt und
es entwickelt, das man dem Kindein die Hand geben
soll, um es allseitig und vernunftgemäß zu entwik-
keln. In einer vorbereiteten Umgebung tritt das

Kind in lebendige Beziehung zu den Dingen
(Vergleich Ameisenhaufen, Bienenstock, Vogelnest).
Alle Montessori-Beschäftigungen haben den Zweck,
die Entwicklung des Kindes zu fördern. Darum soll

es nur Dinge wählen, die es kennt; es soll sich nur so

lange mit etwas beschäftigen, als es vernünftig
damit umzugehen weiß. Das Material darf von ihm
aber selbst ausgewählt werden. Dies geschieht nicht
in schrankenloser Freiheit, sondern setzt die
Anwesenheit des ausgebildeten Lehrers voraus.
Maria Montessori will in erster Linie kindliche

Arbeitsbedingungen schaffen, darum diese Wichtigkeit

des Materials, des richtigen Materials. Es wird
denn auch häufig der Vorwurf an ihre Lehre
gerichtet, daß die Autorität des Lehrers an das

Material übergegangen sei. Behalten wir aber vor
Augen: Die Wahl des Materials, die vom Kinde
getroffen wird, bedeutet echte Freiheit. Das
Gewählte soll zum Kinde schon in Beziehung stehen.

Dem Kind darf geholfen werden, doch schon ein
Zuviel dieser Hilfe stört das Kind. Maria Montessori

griff das Wort Pestalozzis auf, daß der Erzieher
der Natur des Kindes nichts hinzufügen kann.
Das spontane Interesse des Kindes ist die wichtigste
Triebfeder der Arbeit. Die Spontaneität wird bei
Maria Montessori in vielen Abhandlungen
hervorgehoben, als ein wichtiges Merkmal des kindlichen
Tuns. Der Lehrer soll den geistigen Bedürfnissen
des Kindes entsprechen, nicht aber sie ihm diktieren.

In der Fähigkeit, vernunftgemäß zu handeln,
sieht Maria Montessori das Vorherrschende und
Kennzeichnende in der Entwicklung des Kindes.

Forderungen an den Lehrer

Kind und Lehrkraft sollen eine soziale Einheit bilden.

46

Nach ihr sind die Lehrerbedingungen: Tieferer
Sinn für die Würde des Kindes, verfeinertes Organ
für seine spontane Tätigkeiten, solides Wissen von
den geistig-seelischen Gesetzmäßigkeiten, ernsthafte

Achtung vor dem Kinde. Als schlimme Fehler
betrachtet sie Zorn und Überheblichkeit. Sie hat in
unserer Zeit als große Leistung den Worten ,Maß
und Leben' ihre richtige Bedeutung wieder
geschenkt.

Alle Bildung ist bei ihr immer Entwicklung, die

Entwicklung aller Teile des Geistes und Gemütes,
das Streben nach Einheit. AVenn wir nach ihren
Vorläufern, den geistigen Vätern ihrer Lehre fragen
wollen, wohin müssen wir uns wenden
Maria Montessori war sich in ihrer Bescheidenheit

bewußt, daß nicht alles absolut neu war in ihrer
Lehre. Sie selber nennt gewisse Vorbilder stets mit
Hochachtung, Männer, durch deren Werk sie stark

angeregt wurde. Es sind die beiden französischen
Ärzte Itard (1775-1838), Chefarzt am PariserTaub-
stummeninstitut, und Seguin (1812-1880).
Für uns Lehrer läßt das strenge Urteil, das Maria
Montessori den Pädagogen gegenüber hatte,
aufhorchen: Sie verficht die Meinung, daß eine unechte

Haltung des Lehrers entstehen kann, wenn er meint, seine

eigene Metkode finden zu müssen. Sie sagt, daß der Stil
der Schule von denen bestimmt wird, die in einer
Epoche dazu berufen sind. Der einzelne Lehrer
habe sich danach zu richten und dabei seine
Natürlichkeit und seine Individualität zu bewahren, statt
von sich selbst Ungemäßes verlangen. Er wird bei
einem Meister in die Lehre gehen. - Eine Meinung,
die immerhin der Überlegung wert ist.

*

Wollten wir ausgesprochene Montessori-Schulen
besuchen, so müßten wir in den Norden reisen, nach

Aachen, Essen, Frankfurt a. M., Düsseldorf; in
Amsterdam, Rotterdam, Utrecht und Amersfoort

gibt es Montessori-Lyzeen mit Abitur.
Montessoris Pädagogik verdient zweifelsohne

Beachtung und Aufmerksamkeit. Ihre Schriften und
Bücher müßten in vermehrtem Maße gesichtet und

neu aufgelegt werden. Man muß sich ihrer Ideen
annehmen, sie ausschöpfen, ausbauen und
verbreiten. Die Fülle ihrer Gedanken und Anregungen
ist groß und einmalig, erarbeitet aus echter Liebe zu
den Kindern der ganzen Welt; für eine bessere

Stellung des Kindes in der Struktur unserer Gesellschaft.


	Über Leben und Werk von Maria Montessori

