
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 47 (1960)

Heft: 12: Bibelunterricht

Artikel: Wie symbolische Handlungen vollzogen werden sollen

Autor: Knechtle, M. Oderisia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie symbolische
Handlungen vollzogen werden sollen

Sr. M. Oderisia Knechtle, Herten/Lörrach

Wie wir im Referat ..Symbolischer Vollzug und
kindliches Erleben' gesehen haben, handelt es sich hierin
um die Durchschau der Dinge, um die hintergründige

Welt. Somit kann eine symbolische Handlung
nur im eigentlichen Sinn vollzogen werden, wie es

ihrer Würde zukommt, wenn ein wahres
Symbolverständnis vorhanden ist. Darum müssen wir in
erster Linie fragen: Was verstehen wir unter einer
symbolischen Handlung? Und weil diese Frage die
Kenntnis des Symbols an sich voraussetzt, wird es

gut sein, diesen Begriff zu klären. Wir greifen zu
einer Veranschaulichung.

Zeichnung: Stein, Gras, Blume, Baum, Ähre, Traube,
Wasser, Fisch, Lamm, Taube, Wolke, Licht.

i. Das gewaltigste und zugleich reichhaltigste Wunderwerk

der Symbolik ist die Natur, — das Universum. Es ist
tatsächlich das Bilderbuch des Gotteskindes. Aber
hier heißt es: Wem das Wesen der Dinge nicht
aufgeht im Entzucken des Geistes, dem bleibt die Schöpfung

ein verschlossenes Buch. - Wem aber das Wesen
der Dinge aufgeht im Entzücken des Geistes (wie
das Kind es hat!), dem offenbart die ganze Schöpfung

in der Symbolsprache die Geheimnisse Gottes...
So muß das Kind und wir mit ihm zuerst in diesem
Buch der Natur lesen lernen. In dem Maße, als uns
da die Geheimnisse Gottes aufgehen, in eben dem

Maße werden wir die Gleichnisse des Herrn
verstehen und die ganze geheimnisvolle Symbolsprache
der Bibel.
Treten wir nun ein klein wenig ein in diese heiligen
Zeichen im Buch der Natur, vom Geiste Gottes
selbst erdacht, sind es doch lauter zu Stein, zu Pflanze

gewordene Gedanken des höchsten Kunstlers:

Gott!

Er tat, wie jeder Künstler es tut. Kein Künstler
schafft ins Blaue hinein, er hat seine Lieblingsidee,
die er in immer neuen Variationen zur Darstellung
bringt. Welches war nun wohl, wenn wir das menschlich

so sagen dürfen - die Lieblingsidee Gottes?
Er selbst hat sie geoffenbart - Er selbst hat
jahrtausendelang auf sie hingearbeitet, das Menschen¬

geschlecht wunderbar gefuhrt und trotz des Sündenfalles

seine Idee zur Verwirklichung gebracht! Die
Uridee des Dreifaltigen war also die Menschwerdung!

Ein Schimmer mit verhülltem Glanz fallt
von diesem Urgeheimnis Gottes auf jedes Ding der
Welt.
Sehen wir uns das in der Zeichnung ganz praktisch
an!
Der Stein — wo er uns in der Symbolsprache der

Heiligen Schrift und damit auch in der Liturgie
begegnet — ist Zeichen des Christusgeheimnisses der

Heiligen Kirche: «Du bist Petrus... der Fels und
auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen.»
Das sind Worte aus dem Munde Christi, der
göttlichen Weisheit. So hat Er sich mit dem Vater im
Heiligen Geiste gewürdigt, seit Ewigkeiten an dieses

Gebilde der Natur zu denken, denn alles ist ja «durch
Ihn und auf Ihn hin geschaffen, was geschaffen ist».

Welche Ehrfurcht kommt also einem Steine zu. Sooft

wir ihm begegnen, ihn gebrauchen — sollte es

eigentlich eine symbolische Handlung sein.

Müßte es bei solcher Einstellung zu den Dingen der
Welt eigentlich noch eine Frage sein, ,wie symbolische

Handlungen vollzogen werden sollen' Wäre
das nicht zum vornherein klar, daß es nicht anders,
als mit größter Ehrfurcht geschehen mußte! So

könnten wir die Reihe all der Naturdinge durch-1
schreiten, und eine solche Betrachtung ist stets

fruchtbar für die Kinder und für uns selbst.

2. Als ,Symbolische Handlungen' höheren Ranges
können wir die Sakramentalien bewerten. Auch in
diesem Raum begegnen wir vielen Naturdingen,
die durch die Weihe der Kirche in noch größere
Nähe des Göttlichen gerückt sind. Man kann sie als

,gnadenvermittelnde heilige Zeichen' ansehen und
gebrauchen. Alles, was durch die weihende Hand
der Kirche ging, trägt dadurch neue, verborgene,
aber wirkliche Strahlen aus der unendlichen
Gnadenglut des gottlichen Wesens.

Wiederum: Wäre uns das immer bewußt und durch
uns — unsern Kindern, die Ehrfurcht müßte stets

Ausdruck sein bei jeder symbolischen Handlung'
im Gebrauch der Sakramentalien, durch Glauben
und Vertrauen.

3. Aber das Hochgebiet symbolischer Handlungen'
bildet der Raum des eigentlichen ,Tremendum
majestatis', wenn wir vor den gegenwartsgeladenen

Zeichen der heiligen Sakramente stehen. Da dürfen
wir nicht mehr von heiligen Zeichen im allgemeinen

403



reden, denn da ist die Ursehnsucht gestillt, von der
uns das spielende Kind sprach (siehe Referat,Symbolischer

Vollzug und kindliches Erleben'). Gott
ist buchstäblich eingefangen in etwas Sichtbares,
das nicht mehr das ist, was es scheint. «Wohl siehst

du Brot, doch dieses Brot ist nicht mehr Brot...»

Hier schweigejede Zunge und versinke in Anbetung!
Diese einzig würdige Haltung der Anbetung
geziemt sich aber nicht nur dem eucharistisch
gegenwartigen Herrn gegenüber. In jedem heiligen
Sakrament gibt sich Gott in einem Zeichen neu. Wenn
das Taufwassei über die Stiine eines Kindes fließt,
ergibt sich der Dreifaltige in geheimnisvoller Seinsweise

in die Innenwohnung dieses neuen Christen.
Er ist ja nur deshalb Christ geworden, weil der ewige
Sohn des Vaters Seine Gotteskindschaft nun mit
dem Menschenkinde teilt, soviel diese der gottlichen
Natur teilhaft weiden kann. Und wiederum kann
es eben deshalb Tempel des Heiligen Geistes sein,
weil Vater und Sohn die gottliche Liebe hauchen.—
Ebenso konnte die Tatsache der neuen Daseinsweise

Gottes vermittelt durch ein gegenwartsgeladenes

äußeres Zeichen in den übrigen Sakramenten

aufgezeigt werden.

Der tiefste Grund, die symbolischen Handlungen'
jeder Art mit der tiefsten, uberzeugten inneren
Anteilnahme zu verrichten, besteht in der Seinsweise
des Christen selbst. Bedenkt er, daß er selbst Träger
des Göttlichen ist, geheiligt durch eben diese sieben

allerheiligsten Zeichen, dann mußte er selber in
seinem Denken, Reden und Tun Symbolhandlung
verraten und dadurch der Welt ein Transparent des

Gottlichen sein.

4. Das Hochziel der religiösen Erziehung überhaupt
besteht in der Hinfuhrung des einzelnen Kindes zur
Personalbeziehung zu jeder einzelnen der drei
GOTTLICHEN PERSONEN.

Es geht also darum, eine Brücke zu bauen zwischen
dieser höchsten Hohe und der tiefen Ebene, auf der
das Kind in seinem engen Horizont noch steht. Da
ist es die Aufgabe des Lehrers und Katecheten,

ganz zum Kind herabzusteigen. Es steht ganz auf
dem Boden der realen Wirklichkeit. Und doch hat es

in seiner Anlage - da es ja ,von Natur aus christlich'
ist - die wunderbare Fähigkeit, mit uns Schritt fur
Schritt in die höchste Hohe zu steigen, eben zur
Personalbegegnung mit den gottlichen
Personen. Etwas Höheres gibt es nicht und ebenso

nichts Begluckenderes im Jenseits und hienieden.

4°4

Ist nun der Unterbau gut begründet - der darin
besteht, die Seelenkrafte zu trainieren, zur Ehrfurcht
vor allen Dingen zu erziehen, zur Ruhe zu fuhren,
die dem heutigen Kinde und uns so not tut, und
zur sogenannten Innenschau zu kommen, indem
wir die Augen schließen und lernen hinter den Augen
zu schauen, dann kann man es wagen, mit dem Kind
in die andere Welt zu schauen. All diese Vorarbeit darf
aber nicht an religiösem Stoff geschehen, sonst

wurde man ja die ganze Zeit mit ,Worthulsen'
operieren. Es sagt ja ein Geistlicher: «Wenn ich in
die erste Klasse komme, sitzen soviele Gotter vor
mir, als Kinder da sind. »Jedes einzelne Kind bringt
ja die Begriffe mit, die die Kinderstube geprägt hat;
diese ist aber noch vielfach getrankt von undogmatischen

und marchenhaft-verquickten Dingen.
Nun schauen wir also in die andere Welt. Da ist alles

anders. Wie lohnt sich da die Beziehung zum Stein,

zum Gras, zum Baum und eben den Dingen, denen

wir im Unterbau personlich begegnet sind. Ganz
einfach können wir da sagen: «In der anderen
Welt gibt's nicht Steine, die so schwer sind, so hart...;
nicht Gras und Blumen, die wieder welken; keine

wurmstichigen Fruchte... usw. Da ist alles anders,

alles aus lauter
LICHT

Es folgen nun hier oder schon voraus die
fichtstunden1, in denen das Kind vor allem die Gegensatze
erlebt: Licht und Dunkel. (Ebenso im gegebenen
Moment: Leben und Tod; Liebe und Haß.) Damit
sind dann sozusagen die Wesenselemente fur den

Begriff Gott geschaffen, Gott ist ja das leben, das

LICHT, die LIEBE.
(Die einzelnen Erlebnisstunden hier anZufuhren,
fuhrt zu weit.)
So kommt dann die erste allerwichtigste Stunde,
da die Kinder erfahren, woher dieses Licht in der
anderen Welt kommt, und wir sagen: «Alles Licht
kommt vom Vater aus lauter Licht.» Damit ist aber
erst die Beziehung angebahnt und muß nun
sorgfaltig gepflegt werden. Am besten geschieht das,

wenn man fur jedes einzelne Kind ein paar Minuten
opfert, um ganz personlich diese Begegnung mit
dem Vater aus lauter Licht anzubahnen.
Wo ein Wille, da ein Weg! Es kann sehr wohl
wahrend einer Stunde geschehen, in der eine schriftliche

Arbeit gegeben wird und dabei jedes einzelne
Kind zur Lehrperson kommen darf.
Das Gesprach kann ungefähr so lauten: « Schau



(Name), wir schauen jetzt einmal miteinander da

zum Fenster hinaus. Wir haben ja schon miteinander
die andere Welt gesucht, aber gemerkt, daß wir
nichts davon sehen können. Unsere Augen sind
noch zu schwach. In der anderen Welt ist ja alles

aus lauter Licht, aber es ist anderes Licht, ein Licht,
das nie ausgeht (nicht wie das Licht vom
Zündhölzchen, von der Taschenlampe usw.). Du mochtest

ja Licht haben, das Dich innen drin hell macht. —

Jetzt sage ich Dir, woher dieses Licht kommt...
Alles Licht kommt vom Vater aus lauter Licht. Und
schau, dieser Vater hat schon immer an Dich
gedacht und hat Dich ganz extra lieb. Du kannst Ihn
nicht sehen, aber Er schaut immer auf Dich und
bis innen hinein. Alles sieht Er, was Du denkst, was
Du tust... Hast Du Ihm auch schon etwas gesagt
(Die meisten Kinder sagen ,nein'...) Hat Dir
dieser liebe Vater aus lauter Licht auch schon etwas

geschenkt? (Wiederum die meisten ,nein'...) Aber
jetzt darfst Du Ihm selber etwas sagen. (Viele sagen:
,Gruezi'.) Nun winken wir dem lieben Vater...
Weil wir Ihn nicht sehen, schließen wir am besten
die Augen. Weitere Fragen: (z. B. zur Kirschenzeit)
Hast Du auch schon Kirschen gegessen? (,Ja')
Hat die Mutter die Kirschen gemacht oder der
Vater daheim? (,Nein, wir haben sie gekauft, oder
sie sind gewachsen'.) Wir: Ja, schau, niemand
auf der Erde kann machen, daß so etwas wachst —

der Vater aus lauter Licht hat gedacht, es sollen so

gute Kirschen fur Dich wachsen. Jetzt dankst Du
Ihm aber ganz schon. - Und horch, wenn Du einmal
auch in die andere Welt gehen darfst, dann macht
der liebe Vater so. (Die Erlebnisgestalt der
ausgebreiteten Arme, die sich dann um das Kind schließen,

lassen das Erlebnis des Geliebtseins und der

Geborgenheit im Vater ahnen. Davon wird dann
das ,Vaterzeichen' abgeleitet: AA-) Und der liebe

Vater sagt dann: ,Jetzt komm mein (Name),
Dich hab ich ganz extra lieb!»
Das wäre das erste Gesprach, dem nun eine ganze
,Vaterzeit' folgt. Auch die Gebetserziehung schließt
sich ganz daran an. Je besser die Beziehung zum
Vater festgehalten und weitergeführt wird, indem
immer wieder eine neue Eigenschaft erlebt wird
durch ein Erlebnisspiel, desto leichter ist es, die

Personalbeziehung zum söhne des vaters zu

begründen.

Es ist für die Kinder eine so frohmachende Erkenntnis,

daß der vater, denn sie nun lieb gewonnen
haben, nicht allein ist, sondern einen söhn hat, der

ihm ganz gleich ist in allem. (Erlebnis des Spiegelbildes,

aber mit der Erkenntnis: «Der liebe Sohn
ist das wirkliche Bild des Vaters, aber ohne Spiegel.»)
Hier bahnt sich nun sofort das ,In-Christus-Ge-
heimnis' an. Der Sohn vom Vater will nicht allein
sein, Er will jedes von uns in sich hineinnehmen, und
dann dürfen wir alle miteinander das Kind vom
Vater sein: Lichtkinder mit Seinem Sohn. — Daß
dann die Gebetserziehung eine ganz neue Sphäre
anbahnt, ist klar, indem wir nun mit dem geliebten
Sohne zum Vater beten dürfen.
Auch in dieser Zeit bringen wir immer wieder
etwas besonders Gutes, z. B. eine ganz besonders

große Frucht in die Klasse und fragen wieder:
«Was meint ihr, wer mir heute diese feine Traube
und dergleiches geschenkt hat?» Ist die Vaterbeziehung

ganz gut begründet, wird es aus einem Munde
schallen: «Der liebe Vater aus lauter Licht hat
gedacht, das soll wachsen.» Wir fragen weiter:
«Für wen?» Die Antwort wird kommen (da wir
alle selbstsuchtige Menschen sind...): «Für uns.»
Da kommt die neue Wahrheit: «Nein, Kinder,
der Vater hat alles fur Seinen lieben Sohn gedacht...
aber der liebe Sohn hat zum Vater gesagt: ,Ja, Vater,

das soll werden, und ich schenke dann alles den
Menschenkindern.'» — So senkt sich der zweite
Keil in das Kind: Die Liebe und Dankbarkeit gegeh '
diesen so selbstlosen Sohn des Vaters.

Jetzt kann man schon mit den Kindern ins Kirchenjahr

einsteigen und die samstagliche ,Sonntagsstunde'

einbauen, wo es heißt: «Morgen feiert
Christus mit uns... (z. B.: den Sonntag vom guten
Hirten). Im Erlebnisspiel wird mit den Kleinen nur
einfach ,Hirt und Herde' dargestellt. (Bei diesen

Kleinen singt die Lehrperson am besten alles, und
die Kinder stellen es einfach dai, da ihr Wortschatz
noch zu gebrechlich ist.)
Die Beziehung zum heiligen geist zu schaffen,
muß uns besondere Herzensangelegenheit sein, denn
sonst hinkt der ganze Gottesbegriff, und es wird uns
nie möglich sein, die Kinder zum vollen Verständnis

z. B. des Heiligen Meßopfers zu fuhren.
In der vorausgehenden Erlebnisstunde von der
,Liebe', wo wir alle wahre, schone, starke Liebe in
der Welt zusammensuchen — ist eine wesentliche

Vor-Begriffsbildung geschaffen. Auf die Frage:
« Kinder, was meint ihr, wo ist denn solch eine große
Liebe, daß sie allen guten Menschen diese feine

Kraft schenken kann?», erhalt man meistens die

einzig richtige Antwort: «Beim Vater und beim

+°5



Sohn.» Da ist es ganz leicht, zu sagen: «Also ist
noch Jemand beim vater und beim söhn: Die

ganze heilige liebe.»
Nun heißt es in allen folgenden Stunden, diesem -
leider noch vielfach ,Unbekannten Dritten...' -
immer den gebührenden Raum zu schenken. Ganz
einfach fassen wir das in den Ausdruck zusammen:
«Der vater hat's gedacht, der söhn hat gesagt: ,Ja,
Vater, das soll werden' und die heilige liebe
hat's gemacht,» Damit kommen wir schon zum
Begriff der Einheit durch den Hinweis: Beim Vater,

Sohn und Heiligen Geist ist es nicht so, wie bei drei
menschlichen Personen. Diese denken, reden, tun
nie alle drei dasselbe. Aber wenn der Vater etwas

denkt, denken es der Sohn und die heilige Liebe immer
auch gleich mit, ebenso, wenn der Sohn und der

Heilige Geist reden und tun, wirken es alle drei
Personen miteinander. Wir können das nur nicht
auf einmal sagen.

Den Abschluß konnte das Referat wegen Mangel
an Zeit nicht mehr bringen, es wäre das Wort Gott,
das wir brauchen, wenn wir allen drei Personen

den Namen auf einmal sagen wollen. Es ist das

höchste, heiligste, wichtigste Wort von Himmel und
Erde. Deshalb muß es immer mit der größtmöglichsten

Ehrfurcht ausgesprochen werden.

Als Erlebnisgestalt fur den Sohn wirkt der brüderliche

Bogen' um die Schulter des Kindes; sie findet
den symbolhaften Ausdruck im sog. Christuszeichen

—|—: «Ich bin dein großer Bruder...»
Das Zeichen fur den Heiligen Geist ist die urchristliche
,Taube', die Erlebnisgestalt bildet die Nachahmung
der fliegenden Bewegung der Arme hinter dem nach

vorn schauenden Kind, die sich dann langsam über
der Brust desselben schließen, unter dem Wort:
« Du bist meine kleine Kirche, in dir will ich
wohnen.»

#

Weihe an Maria als symbolische Handlung vollzogen

[Mit einer Kindergruppe praktisch durchgeführt.)

1. Teil: Unter der Mitarbeit der Kinder wird an
der Wandtafel ein marianisches Symbolbild
entstehen.

2. Teil: Wir entzünden unsere Kerzen als Ausdruck
der Symbolhaltung.

406

3. Teil: Wir sprechen ein Lichtgebet:

Ich trage ein Licht,
Ich bin ein Licht —

bin Licht vom Lichte Christus.
Er ist das Licht,
Er brachte das Licht -
das Licht vom ewigen Lichte.
Du Mutter des Lichts,
o hüte mein Licht
und mach uns zu Kindern des Lichtes!

Wir singen (passend zu den Symbolzeichen, die
sich auf unserm Bild ergaben):

1. Schöner als die schönste Sonne - ist Maria rein,
denn sie trägt mehr als die Sonne,
sie schließt Christus in sich ein.

2. Schöner als die schönsten Sterne - ist Maria rein,
denn sie trägt mehr als die Sterne,
sie schließt Christus in sich ein.

3. Heller als die hellste Kerze — ist Maria rein,
denn sie trägt das Licht vom Lichte,
sie schließt Christus in sich ein.

Tempelopfer
Bibellektion mit Schulern der 5. und 6. Kl.

Hans Haselbach

I. Einführung

Um gleich in den Rahmen des ganzen Bibelkurses

,Bibel und Liturgie' einsteigen zu können, führte
ich den Kindern folgende Dinge vor Augen: Korn,
Wein, ungesäuertes Brot, wie es dieJuden heute noch

verwenden, eine ungeweihte Hostie (diese Dinge in
Wirklichkeit), Rind, Schaf, Taube, Ziege (mit den

andern Dingen an die Wandtafel gezeichnet). Die
Kinder hatten den innern Zusammenhang dieser

Dinge zu überlegen, der darin bestand, daß dies

Opfergaben sind. Darauf folgte eine doppelte
Gruppierung in Opfergaben des Neuen und Alten Testa-


	Wie symbolische Handlungen vollzogen werden sollen

