Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 47 (1960)

Heft: 12: Bibelunterricht

Artikel: Symbolischer Vollzug und kindliches Erleben
Autor: Knechtle, M. Oderisia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-533165

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-533165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

innern Besitz und der Wunsch, von jener andern
Welt noch mehr zu héren, recht bald nach.

Es ist in diesem Rahmen nicht méglich, den Beitrag
Sr. Oderisias zur praktischen Reform unserer Kate-
chese zu wiirdigen. Unser Artikel will blo Hinweis
sein auf eine Personlichkeit, die sich durch ihre
aullerordentliche Begabung eine Schau und ein
methodisches Wissen erarbeitete, das lange Zeit den
theoretischen modernen Erkenntnissen vorauseilte.
Professor Adolf Portmann, Basel, wies neuerdings
hin auf das heutige Innewerden der Geheimnisse
unserer Weltbeziehung, aufdie Ehrfurcht vor allem,
was wir nicht selber zu schaffen vermoégen, auf die
Wichtigkeit der Pflege einer primiren Weltsicht
(die Welt der unmittelbaren persénlichen Erfah-
rung, in der der Mensch mit den Dingen eine leben-
dige Beziehung unterhilt, die Ptolemaerwelt, in die
spater ohne Verlust der ersten die sekundire Welt-
sicht, die analytisch theoretische respektiv das Ein-
steinsche Weltbild integriert werden muf}), weil
volles Menschtum nur da entsteht, wo die Quellen
dieser urspriinglichen Weltsicht lebendig bleiben.
«Jedes Kind muB} im engsten jahrelangen Kontakt
mit der Tradition seiner Gruppe ein Bild von Welt
und Leben aufbauen, das von der begrenzten Er-
fahrung aller Sinne michtig durchtrinkt und ge-
nahrt wird : das uralte Bild der Welt. Die Anlage des
Humanen laBt keinen andern Werdegang zu, wenn
volle, reiche Menschlichkeit sich formen soll»+.
Wir halten es fiir sehr bedeutungsvoll, da3 Sr. Ode-
risia das sinnenstarke gefiihlvolle Erleben der Welt-
dinge zum Ausgangspunkt fiir ihre Katechesen
nimmt, Nur allzuleicht verfehlen wir den Augen-
blick, dem Kinde zu einer humanen Eigenwelt zu
verhelfen, auf deren Hintergrund der Glaube zu
einem reich verwurzelten, lebendigen Inhalt zu wer-
den vermag. Wir wiinschten dringend, Sr. Oderisia
kénnte in vollem MaBe zur Ausbildung katecheti-
scher Krifte eingesetzt werden. Eine Veroffentli-
chung ihrer Gesamtschau und Methode ist in Vor-
bereitung.

4 In der akademischen Rede zur Finfhundertjahrfeier der
Universitdt Basel.

400

Symbolischer
Vollzug und kindliches Erleben

Sr. M. Oderisia Knechtle, Herten /Lorrach

1. Was verstehen wir unter einem symbolischen Vollzug ?

1. Greifen wir gleich zu einem praktischen Beispiel:
Ein kleines Kind sitzt am Boden und spielt. Ist es
ein Junge, so hat er wohl ein Stiick Holz in der Hand,
und das ist nun sein Pferd. Er spannt es an, er spricht
mit thm, er operiert also mit diesem Stiick Holz wie
mit dem lebendigen Tier. Da ist also ein symboli-
scher Vollzug, geschehen im wahrsten Sinn des
Wortes.

Was ist also geschehen? Das Kind hat das, was es
vom wirklichen Pferde wei3, in das Stiick Holz hin-
einprojiziert. In seiner Vorstellungskraft ist also das
Holz nicht mehr das, was es sonst ist — es hat sich
mit dem Wissen um das Tun und Handeln des le-
bendigen Tieres verschmolzen, véllig zu einer Ein-
heit verbunden. Aus dieser psychologischen Tat- .
sache heraus ergibt sich nun das ganze Verhalten
des Kindes dem Stiick Holz gegeniiber. Das Holz
ist ihm ,Pferd® geworden. Diese Vorstellung erfaBt
jetzt sein ganzes Gemiit — also das Herz. Es iiber-
tragt sich etwas auf das Holz, was ihm sonst nicht
zukommt. Es erwacht ihm gegeniiber ein ganz
neues Affektgebiet. Diese Affekte der Freude, der
Liebe, oder des Ernstes, der Strenge usw., die sonst
dem Pferd zukommen, sind jetzt auf das ,Illusions-
objekt® tibertragen. So konnten wir sagen, das sei
eine Illusion. Es ist aber mehr als das. Genau der-
selbe Fall gilt fur das Spiel eines Miadchens, dem
das Stiick Holz als ,Puppe‘ dient.

Warum ist das keine Illusion im eigentlichen Sinn?
Es ist keine Illusion, weil es die AuBerung des tief-
innersten seelischen Zentrums ist. Es ist die Offen-
barung der Ursehnsucht im Menschen, die sich da
im kindlichen Spiel verrat; die Sehnsucht, hinter
dem Sichtharen das Unsichthare greifbar nah zu
haben und es zu besitzen.

2. Tiefenschau dieses Phinomens

Wenn es als Ursehnsucht in die Menschenseele ge-
legt ist, hinter die Dinge zu schauen, ja so sehr, daB
Form und Gestalt, AuBeres und Sichtbares, ja sogar
buchstablich Greifbares nicht mehr das ist, was mit



den Sinnen wahrgenommen wird — dann haben wir
in dieser gottgegebenen Anlage gerade die Fahig-
keit, auf der im wahrsten Sinn des Wortes eine
Symbolerziehung anheben kann. Und da diese An-
lage schon im kleinen Kinde ruht, ist es moglich,
schon — und gerade mit dem kleinen Kind diesen
Weg der Symbolerziehung zu beschreiten. Das aber
ist eine Chance, fur die religiose Erzieher dem
Schopfer nie genug dankbar sein kénnen.

Warum soll das eine Chance sein ? Essoll eine Chance
sein und ist es wirklich, weil wir ohne diese Anlage im
Kind keine ibernatirliche Erkenntnis fundierenkonn-
ten. Wenn schon die groBe hl. Hildegard und nach
ihr auch Goethe das Wort wagen: «Alles Irdische ist
Gleichnis des Goéttlichen » — dann sprechen sie nichts
anderes als eben diesen Gedanken aus. Fiir wen denn
soll alles Irdische Gleichnisdes Géttlichen sein —wenn
nicht fiir den Menschen — sagen wir: Vor allem fiir
den getauften Meenschen! Ich sage: Vor allem fiir den
getauften Menschen, denn die Forschungen undEr-
gebnisse tiber die religiose Anlage der Heidenvolker
aller Stamme zeigen in erschiitternden Tatsachen
auf, dal die Seele aller Volker diese symbolhafte
Anlage verrit. Ja, wir diirfen wohl sagen, daf} sie
in den Naturvolkern, deren Lebenshaltung wir als
niedere Kulturstufe bezeichnen, noch starker und
unverbildeter vorhanden ist als in unserem hoch-
kultivierten Abendland. Betrachten wir nur ihre
Schriftzeichen, so stehen wir schon vor einer Symbol-
welt seltenster Art.

3. Wie steht der symbolische Vollzug im religiosen Buil-
dungsstoff und Bildungsplan?

Die Antwort auf diese Frage ist brennende Angele-
genheit eines jeden Religionslehrers.

Sind wir wirklich angewiesen auf die Symbolanlage
im Kind — im jungen Christen ? Sind wir das tiber-
haupt in der gesamten Glaubensverkiindigung — zu-
mal in der Bibel und im biblischen Unterricht?
Die Antwort ist sicher ein eindeutiges «Ja».

Das Wort und die Tatsache, dal3 alles Irdische
Gleichnis des Géttlichen ist, sagt es uns, und die
tagliche Erfahrung im Unterricht belehrt uns darin,
dal wir im gesamten religiésen Bereich auf Ver-
gleiche angewiesen sind. Vergleiche aber sind stets
etwas Bekanntes, etwas Sichtbares, das wir ge-
brauchen, um etwas Unsichtbares klar und einiger-
maBen verstindlich zu machen. Schon in diesem
Sinn greifen wir stets zum symbolischen Vollzug
im weitesten Sinn.

Die Durchschau greift aber noch tiefer. Die ganze
biblische Welt, die sich vor dem Kinde auftut, ist
eine Welt des Unsichtbaren — des Uberweltli-
chen — des Geheimnisvollen, eben weil es die Welt
Gottes ist. Jede Bibelgeschichte, so menschlich na-
turlich sie geschildert ist — hat einen eindringenden
hintergriindigen Sinn, ist also im Tiefsten gesehen :
Symbolgeschichte — oder einfach Symbol. Und es
gehort tatsichlich ein ,Symbolischer Vollzug® dazu,
um diese hintergriindige Welt zu erkennen und zu
erfassen.

Kehren wir nochmals zum spielenden Kind zuriick
und tberlegen wir:

Wird das Kind jemals ein Stiick Holz als , Pferd" be-
handeln, wenn es noch nie ein wirkliches Pferd ge-
sehen und erlebt hat? Das ist unméglich. Also er-
kennen wir, da3 ein ,Symbolischer Vollzug® nur
dann geschehen kann, wenn das Objekt, das diesen
Vollzug einleitet, bekannt ist.

So ergibt sich fiir den Lehrer und Katecheten eine
zweifache schwerwiegende Aufgabe: Er muB zuerst
die hintergriindige Welt im Kinde schaffen und
dann die gewonnene Erkenntnis fassen im Symbol.
Nur so kann von einem ,Symbolischen Vollzug*
die Rede sein.

II. Vom kindlichen Erleben.

|
Was damit ausgedriickt ist, bildet gerade den Inhalt
dessen, was an der Ganzschau des Themas fehlen
wiirde, wire nur vom ,symbolischen Vollzug® und
nicht auch vom ,kindlichen Erleben® die Rede.
1. So missen wir zum dritten Mal zu allertiefst
zum spielenden Kind hinabsteigen, wie dieses Hinab-
steigen tberhaupt dringendstes Haupterfordernis
eines Religionslehrers ist. Hierzu trifft Christi ein-
dringliches Wort vom ,Kindwerden® iiberhaupt:
«Wer das Himmelreich nicht aufnimmt wie ein
Kind...» und das andere, wo der Herr sogar vom
.Bekehren® spricht... Ist es also nicht so, daB3 die
Rolle vertauscht werden muB3, dafB3 nicht wir, sondern
das Kind der Lehrende ist und wir die Lernenden ?
Jawohl, so ist es: Wo es um das religiose Erleben geht,
steht das Kind an erster Stelle. Das Kind hat das
unverstellte Staunen, das lebendige Glauben, das
herzwarme Lieben, die unversiegliche Freude usw.
Das alles ist im Erwachsenen vielfach verschiittet
oder doch verbildet, zumal da, wo es um die reli-
giose Sphire geht. So steigen wir nur herzhaft und
etwas gedemiitigt — was iibrigens sehr gesund ist —
zum Kinde herab!

401



Was fallt uns als Erstes da auf?

Das Kind ist ganz dabei! Wiare das nicht wunderbar,
im Religionsunterricht einen Weg zu finden, von
dem man das immer sagen koénnte? «Freilich, bei
seinem Spiel mit dem Holzstiick als ,Pferd® oder
,Puppe’ ist es ganz dabei», wird jemand einwenden,
«aber in der Religionsstunde ist es ganz anders. Da
sitzen die Kinder manchmal so trocken, so gelang-
weilt da, daB es fir den Vortragenden eine Qual ist
und fiir die Kinder dazu.» Aber woher kommt denn
diese Erscheinung, und wo hat sie ihren Grund?
Liegt der Grund nicht wohl darin, daB3 im religiésen
Unterricht dieses zweite und wichtigste Stiick fehlt:
das kindliche Erleben? Ja, das ist der Grund.

Aber wir fragen uns, wie der religidse Stoff zum Er-
lebnis gebracht werden kann? Es ist dies schon eine
ganz eminent wichtige Frage. Von ihrer Losung
hangt hauptsachlich der Erfolg der Religionsstunde
ab. Spricht man nach dem Spiel mit jenem Kind
von seinem Tun, dann wird alles nochmals lebendig,
die Augen strahlen, der Mund flieB3t iiber, und das
Erlebnis ist fiir immer eingegraben in Herz und
Gemiit — und wohlgemerkt — damit auch unwill-
kirrlich in den Verstand. Das vergiBt das Kind nicht
mehr, was es so erlebnishaft mit dem Holz als
,Pferd* und ,Puppe’ in sein ganzes Wesen aufnahm.
Also liegt hierin die Lésung: Es muB3 dem Religions-
lehrer gelingen, kindliches Erleben zu schaffen, dann
kommt alles andere wie von selbst: Das Verstehen,
das Einpragen, das Repetieren und Wiedergeben,
das Behalten und das Umsetzen ins Leben! Frei-
lich immer unter dem Maf@ der Gnade und unserer
Mitwirkung!

So sind wir eigentlich am entscheidenden Punkt
unseres Themas angelangt: Wie ist es moglich, im
religiosen Raum gleiches oder doch dhnliches kind-
liches Erleben hervorzubringen, ohne in Spielerei
und méarchenhafte Verquickung hinein zu geraten ?
Das scheint nur méglich zu sein auf dem Weg einer
eigentlichen Symbolerziehung.

Damit kommen wir zur Verschmelzung der beiden
Pole: ,Symbolischer Vollzug und kindliches Erleben’.
Ohne eine solche Verschmelzung wiare der ganz-
heitlichen Erfassung des Kindes, also des Menschen
iiberhaupt, nicht gedient. Worin besteht sie also ?
Diese Verschmelzung beruht auf dem geheimnis-
vollen Eins-sein zwischen Leib und Seele. Sobald dieser
Einheit entsprochen wird, schneidet das Kind an —
das hei3t: es ist da, es ist ganz dabei. Fehlt aber einer
der Exponenten, sei es der Seele oder des Leibes —

402

fuhlt das Kind eine Stérung seiner Ganzheit und es
entwischt uns irgendwie. Seine Reaktion verrit es.
Es erfiihlt unbewuBt eine Seins-Spaltung. Dies ge-
schieht immer, wenn der Lehrende in einer Héhe
spricht, wo das Kind nicht steht und nicht stehen
kann. Es muf} zu allererst hier eine Verschmelzung
sein. Da das Kind nicht zum Lehrenden hinaufkann,
mufl eben dieser zum Kind herabsteigen. Damit ist
dann schon der erste Grad der Verschmelzung ge-
tatigt, und sie kann weiter gehen. Das Kind fiihlt
den Lehrenden nicht mehr als Fremdkérper, der
in seine kindliche Welt einbricht.

Der zweite Grad liegt in der Symbolhaltung. Mit
feinem Instinkt erspiirt das Kind mehr, als es sieht
und hort, ob der Erzieher in dieser Sphire zu Hause
ist. Es lehnt sofort ab, wo es nur kalten Intellekt
fiihlt, denn es ist noch ganz nahe in jener anderen
Welt, der jenseitigen, aus der es kam — und der wir
Erwachsene meist tiaglich mehr entrinnen. Jene
Welt aber, die im Kind als wundersame, traumhaft
schéne und doch wirkliche, paradiesische Urheimat
aufklingt — ist die Heimat der Religion —, und die
Religion ist diese Heimat. Es wire halt so, daB jeder
Lehrer und Katechet wieder ,Franziskus sein sollte,
der im ganz zum Kind gewordenen, paradiesischen
Menschen allen Wesen als seinen Geschwistern ver-
bunden war. Wer aber ist das im Vollsinn, wenn
nicht das Kind!

Und der dritte Grund liegt darin, daB3 die Symbol-
schau im Lehrenden selber den Weg zum Kind ge-
klart hat, daB er also selber den ProzeB der Ver-
schmelzung durchlitten hat, denn kein Reifungs-
prozeB geht ohne Schmerzen ab. Reife aber, im
Sinn unseres Themas, ist das Stehen im Hintergrund
des Symbols und das mutige Beschreiten der neuen
Kind-Werdung im Sinne des Herrn und in seinen
Worten an Nikodemus: «Wenn ihr euch nicht be-
kehret und werdet wie die Kinder — so kénnt ihr
nicht eingehen ins Himmelreich» und wir kénnen
hinzufiigen... ins Himmelreich des Kindes — und
mit dem Kind ins Himmelreich des heiligen Glau-
bens!

Wer im geistigen Ringen der Gegenwart die Erziehung um
eine ,neutrale’ Muitte ordnen michte, wird niemals Menschen
bilden kinnen, die dem Bisen gewachsen sind.

Wolfgang Brezinka, Erziehung als Lebenshilfe



	Symbolischer Vollzug und kindliches Erleben

