
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 47 (1960)

Heft: 12: Bibelunterricht

Artikel: Symbolischer Vollzug und kindliches Erleben

Autor: Knechtle, M. Oderisia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


innern Besitz und der Wunsch, von jener andern
Welt noch mehr zu hören, recht bald nach.
Es ist in diesem Rahmen nicht möglich, den Beitrag
Sr. Oderisias zur praktischen Reform unserer Katechese

zu würdigen. Unser Artikel will bloß Hinweis
sein auf eine Persönlichkeit, die sich durch ihre
außerordentliche Begabung eine Schau und ein
methodisches Wissen erarbeitete, das lange Zeit den
theoretischen modernen Erkenntnissen vorauseilte.
Professor Adolf Portmann, Basel, wies neuerdings
hin auf das heutige Innewerden der Geheimnisse

unserer Weltbeziehung, aufdie Ehrfurcht vor allem,
was wir nicht selber zu schaffen vermögen, auf die

Wichtigkeit der Pflege einer primären Weltsicht
(die Welt der unmittelbaren persönlichen Erfahrung,

in der der Mensch mit den Dingen eine lebendige

Beziehung unterhält, die Ptolemäerwelt, in die

später ohne Verlust der ersten die sekundäre Weltsicht,

die analytisch theoretische respektiv das Ein-
steinsche Weltbild integriert werden muß), weil
volles Menschtum nur da entsteht, wo die Quellen
dieser ursprünglichen Weitsicht lebendig bleiben.

«Jedes Kind muß im engsten jahrelangen Kontakt
mit der Tradition seiner Gruppe ein Bild von Welt
und Leben aufbauen, das von der begrenzten
Erfahrung aller Sinne mächtig durchtrankt und
genährt wird: das uralte Bild der Welt. Die Anlage des

Humanen laßt keinen andern Werdegang zu, wenn
volle, reiche Menschlichkeit sich formen soll»4.

Wir halten es für sehr bedeutungsvoll, daß Sr. Ode-
risia das sinnenstarke gefühlvolle Erleben der Weltdinge

zum Ausgangspunkt für ihre Katechesen

nimmt. Nur allzuleicht verfehlen wir den Augenblick,

dem Kinde zu einer humanen Eigenwelt zu

verhelfen, auf deren Hintergrund der Glaube zu
einem reich verwurzelten, lebendigen Inhalt zu werden

vermag. Wir wünschten dringend, Sr. Oderisia

könnte in vollem Maße zur Ausbildung katechetischer

Kräfte eingesetzt werden. Eine Veröffentlichung

ihrer Gesamtschau und Methode ist in
Vorbereitung.

4 In der akademischen Rede zur Funfhundertjahrfeier der

Universität Basel.

Symbolischer
Vollzug und kindliches Erleben

Sr. M. Oderisia Knechtle, Herten /Lörrach

I. Was verstehen voir unter einem symbolischen Vollzug

1. Greifen wir gleich zu einem praktischen Beispiel:
Ein kleines Kind sitzt am Boden und spielt. Ist es

einJunge, so hat er wohl ein Stuck Holz in der Hand,
und das ist nun sein Pferd. Er spannt es an, er spricht
mit ihm, er operiert also mit diesem Stück Holz wie
mit dem lebendigen Tier. Da ist also ein symbolischer

Vollzug, geschehen im wahrsten Sinn des

Wortes.
Was ist also geschehen? Das Kind hat das, was es

vom wirklichen Pferde weiß, in das Stück Holz hin-
einprojiziert. In seiner Vorstellungskraft ist also das

Holz nicht mehr das, was es sonst ist - es hat sich
mit dem Wissen um das Tun und Handeln des

lebendigen Tieres verschmolzen, völlig zu einer Einheit

verbunden. Aus dieser psychologischen
Tatsache heraus ergibt sich nun das ganze Verhalten
des Kindes dem Stück Holz gegenüber. Das Holz
ist ihm ,Pferd' geworden. Diese Vorstellung erfaßt

jetzt sein ganzes Gemüt - also das Herz. Es überträgt

sich etwas auf das Holz, was ihm sonst nicht
zukommt. Es erwacht ihm gegenüber ein ganz
neues Affektgebiet. Diese Affekte der Freude, der
Liebe, oder des Ernstes, der Strenge usw., die sonst
dem Pferd zukommen, sind jetzt auf das ,Illusionsobjekt'

ubertragen. So könnten wir sagen, das sei

eine Illusion. Es ist aber mehr als das. Genau
derselbe Fall gilt für das Spiel eines Mädchens, dem
das Stück Holz als Puppe' dient.
Warum ist das keine Illusion im eigentlichen Sinn?
Es ist keine Illusion, weil es die Äußerung des

tiefinnersten seelischen Zentrums ist. Es ist die
Offenbarung der Ursehnsucht im Menschen, die sich da

im kindlichen Spiel verrät; die Sehnsucht, hinter
dem Sichtbaren das Unsichtbare greifbar nah zu
haben und es zu besitzen.

2. Tiefenschau dieses Phänomens

Wenn es als Ursehnsucht in die Menschenseele
gelegt ist, hinter die Dinge zu schauen, ja so sehr, daß
Form und Gestalt, Äußeres und Sichtbares, ja sogar
buchstäblich Greifbares nicht mehr das ist, was mit

400



den Sinnen wahrgenommen wird - dann haben wir
in dieser gottgegebenen Anlage gerade die Fähigkeit,

auf der im wahrsten Sinn des Wortes eine

Symbolerziehung anheben kann. Und da diese

Anlage schon im kleinen Kinde ruht, ist es möglich,
schon - und gerade mit dem kleinen Kind diesen

Weg der Symbolerziehung zu beschreiten. Das aber
ist eine Chance, fur die religiose Erzieher dem

Schopfer nie genug dankbar sein können.
Warum soll das eine Chance sein Es soll eine Chance
sein und ist es wirklich, weil wir ohne dieseAnlage im
Kind keine übernatürliche Erkenntnis,fundieren konnten.

Wenn schon die große hl. Hildegard und nach
ihr auch Goethe das Wort wagen: «Alles Irdische ist
Gleichnis des Gottlichen» - dann sprechen sie nichts
anderes als eben diesen Gedanken aus. Fur wen denn
soll alles Irdische Gleichnis des Gottlichen sein — wenn
nicht fur den Menschen - sagen wir: Vor allem fur
den getauften Menschen! Ich sage: Vor allem fur den

getauften Menschen, denn die Forschungen und
Ergebnisse über die religiose Anlage der Heidenvolker
aller Stamme zeigen in erschütternden Tatsachen

auf, daß die Seele aller Volker diese symbolhafte
Anlage verrat. Ja, wir dürfen wohl sagen, daß sie

in den Naturvolkern, deren Lebenshaltung wir als

niedere Kulturstufe bezeichnen, noch starker und
unverbildeter vorhanden ist als in unserem
hochkultivierten Abendland. Betrachten wir nur ihre
Schriftzeichen, so stehen wir schon vor einer Symbolwelt

seltenster Art.

3. Wie steht der symbolische Vollzug im religiösen Bil-
dungsstqff und Bildungsplan?

Die Antwort auf diese Frage ist brennende Angelegenheit

eines jeden Religionslehrers.
Sind wir wirklich angewiesen auf die Symbolanlage
im Kind - im jungen Christen Sind wir das

überhaupt in der gesamten Glaubensvei kundigung -
zumal in der Bibel und im biblischen Unterricht?
Die Antwort ist sicher ein eindeutiges «Ja».
Das Wort und die Tatsache, daß alles Irdische
Gleichnis des Gottlichen ist, sagt es uns, und die

tagliche Erfahrung im Unterricht belehrt uns darin,
daß wir im gesamten religiösen Bereich auf
Vergleiche angewiesen sind. Vergleiche aber sind stets

etwas Bekanntes, etwas Sichtbares, das wir
gebrauchen, um etwas Unsichtbares klar und einigermaßen

verstandlich zu machen. Schon in diesem

Sinn greifen wir stets zum symbolischen Vollzug
im weitesten Sinn.

Die Durchschau greift aber noch tiefer. Die ganze
biblische Welt, die sich vor dem Kinde auftut, ist
eine Welt des Unsichtbaren - des Überweltlichen

- des Geheimnisvollen, eben weil es die Welt
Gottes ist. Jede Bibelgeschichte, so menschlich
naturlich sie geschildert ist - hat einen eindringenden
hintergrundigen Sinn, ist also im Tiefsten gesehen:
Symbolgeschichte - oder einfach Symbol. Und es

gehört tatsachlich ein ,Symbolischer Vollzug' dazu,
um diese hintergrundige Welt zu erkennen und zu
erfassen.

Kehren wir nochmals zum spielenden Kind zurück
und uberlegen wir:
Wird das Kind jemals ein Stück Holz als Pferd'
behandeln, wenn es noch nie ein wirkliches Pferd
gesehen und erlebt hat? Das ist unmöglich. Also
erkennen wir, daß ein Symbolischer Vollzug" nur
dann geschehen kann, wenn das Objekt, das diesen

Vollzug einleitet, bekannt ist.

So ergibt sich fur den Lehrer und Katecheten eine
zweifache schwerwiegende Aufgabe: Er muß zuerst
die hintergrundige Welt im Kinde schaffen und
dann die gewonnene Erkenntnis fassen im Symbol.
Nur so kann von einem ,Symbolischen Vollzug'
die Rede sein.

II. Vom kindlichen Erleben.

Was damit ausgedruckt ist, bildet gerade den Inhalt
dessen, was an der Ganzschau des Themas fehlen
wurde, ware nur vom symbolischen Vollzug' und
nicht auch vom ,kindlichen Erleben' die Rede.

1. So müssen wir zum dritten Mal zu allertiefst
zum spielenden Kind hinabsteigen, vv ie dieses Hinabsteigen

überhaupt dringendstes Haupterfordernis
eines Religionslehrers ist. Hierzu trifft Christi
eindringliches Wort vom ,Kindwerden' überhaupt:
«Wer das Himmelreich nicht aufnimmt v\ ie ein
Kind...» und das andere, wo der Herr sogar vom
,Bekehren' spricht... Ist es also nicht so, daß die
Rolle vertauscht werden muß, daß nicht wir, sondern
das Kind der Lehrende ist und wii die Lernenden
Jawohl, so ist es: Wo es um das religiose Erleben geht,
steht das Kind an erster Stelle. Das Kind hat das

unverstellte Staunen, das lebendige Glauben, das
herzwaime Lieben, die unversiegliche Freude usw.
Das alles ist im Erwachsenen vielfach verschüttet
oder doch verbildet, zumal da, wo es um die
religiose Sphäre geht. So steigen wir nur herzhaft und
etwas gedemutigt - was übrigens sehr gesund ist —

zum Kinde herab!

401



Was fallt uns als Erstes da auf?
Das Kind ist ganz dabei! Wäre das nicht wunderbar,
im Religionsunterricht einen Weg zu finden, von
dem man das immer sagen konnte? «Freilich, bei
seinem Spiel mit dem Holzstuck als ,Pferd' oder

.Puppe' ist es ganz dabei», wirdjemand einwenden,
«aber in der Religionsstunde ist es ganz anders. Da
sitzen die Kinder manchmal so trocken, so gelangweilt

da, daß es fur den Vortragenden eine Qual ist

und fur die Kinder dazu.» Aber woher kommt denn
diese Erscheinung, und wo hat sie ihren Grund?
Liegt der Grund nicht wohl darin, daß im religiösen
Unterricht dieses zweite und wichtigste Stuck fehlt:
das kindliche Erleben Ja, das ist der Grund.
Aber wir fragen uns, wie der religiöse Stoff zum
Erlebnis gebracht werden kann Es ist dies schon eine

ganz eminent wichtige Frage. Von ihrer Losung
hängt hauptsachlich der Erfolg der Religionsstunde
ab. Spricht man nach dem Spiel mit jenem Kind
von seinem Tun, dann wird alles nochmals lebendig,
die Augen strahlen, der Mund fließt über, und das

Erlebnis ist fur immer eingegraben in Herz und
Gemüt — und wohlgemerkt - damit auch
unwillkürlich in den Verstand. Das vergißt das Kind nicht
mehr, was es so erlebnishaft mit dem Holz als

,Pferd' und ,Puppe' in sein ganzes Wesen aufnahm.

Also liegt hierin die Lösung: Es muß dem Religionslehrer

gelingen, kindliches Erleben zu schaffen, dann
kommt alles andere wie von selbst: Das Verstehen,
das Einprägen, das Repetieren und Wiedergeben,
das Behalten und das Umsetzen ins Leben! Freilich

immer unter dem Maß der Gnade und unserer
Mitwirkung!
So sind wir eigentlich am entscheidenden Punkt
unseres Themas angelangt: Wie ist es möglich, im
religiösen Raum gleiches oder doch ähnliches
kindliches Erleben hervorzubringen, ohne in Spielerei
und märchenhafte Verquickung hinein zu geraten?
Das scheint nur möglich zu sein auf dem Weg einer

eigentlichen Symbolerziehung.
Damit kommen wir zur Verschmelzung der beiden

Pole: Symbolischer Vollzug und kindliches Erleben'.

Ohne eine solche Verschmelzung ware der
ganzheitlichen Erfassung des Kindes, also des Menschen

überhaupt, nicht gedient. Worin besteht sie also

Diese Verschmelzung beruht auf dem geheimnisvollen

Eins-sein zwischen Leib und Seele. Sobald dieser

Einheit entsprochen wird, schneidet das Kind an -
das heißt: es ist da, es ist ganz dabei. Fehlt aber einer
der Exponenten, sei es der Seele oder des Leibes -

fühlt das Kind eine Störung seiner Ganzheit und es

entwischt uns irgendwie. Seine Reaktion verrät es.

Es erfühlt unbewußt eine Seins-Spaltung. Dies
geschieht immer, wenn der Lehrende in einer Höhe
spricht, wo das Kind nicht steht und nicht stehen
kann. Es muß zu allererst hier eine Verschmelzung
sein. Da das Kind nicht zum Lehrenden hinaufkann,
muß eben dieser zum Kind herabsteigen. Damit ist
dann schon der erste Grad der Verschmelzung
getätigt, und sie kann weiter gehen. Das Kind fühlt
den Lehrenden nicht mehr als Fremdkörper, der
in seine kindliche Welt einbricht.
Der zweite Grad liegt in der Symbolhaltung. Mit
feinem Instinkt erspürt das Kind mehr, als es sieht
und hört, ob der Erzieher in dieser Sphäre zu Hause
ist. Es lehnt sofort ab, wo es nur kalten Intellekt
fühlt, denn es ist noch ganz nahe in jener anderen

Welt, der jenseitigen, aus der es kam - und der wir
Erwachsene meist taglich mehr entrinnen. Jene
Welt aber, die im Kind als wundersame, traumhaft
schöne und doch wirkliche, paradiesische Urheimat
aufklingt - ist die Heimat der Religion -, und die

Religion ist diese Heimat. Es wäre halt so, daß jeder
Lehrer und Katechet wieder ,Franziskus' sein sollte,
der im ganz zum Kind gewordenen, paradiesischen
Menschen allen Wresen als seinen Geschwistern
verbunden war. Wer aber ist das im Vollsinn, wenn
nicht das Kind!
Und der dritte Grund liegt darin, daß die Symbolschau

im Lehrenden selber den Weg zum Kind
geklärt hat, daß er also selber den Prozeß der
Verschmelzung durchlitten hat, denn kein Reifungsprozeß

geht ohne Schmerzen ab. Reife aber, im
Sinn unseres Themas, ist das Stehen im Hintergrund
des Symbols und das mutige Beschreiten der neuen
Kind-Werdung im Sinne des Herrn und in seinen
Worten an Nikodemus: «Wenn ihr euch nicht
bekehret und werdet wie die Kinder - so könnt ihr
nicht eingehen ins Himmelreich» und wir können

hinzufugen... ins Himmelreich des Kindes - und
mit dem Kind ins Himmelreich des heiligen Glaubens

Wer im geistigen Ringen der Gegenwart die Erziehung um

eine,neutrale' Mitte ordnen möchte, wird niemals Menschen

bilden können, die dem Bösen gewachsen sind.

Wolfgang Brezinka, Erziehung als Lebenshilfe

402


	Symbolischer Vollzug und kindliches Erleben

