
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 47 (1960)

Heft: 12: Bibelunterricht

Artikel: Sr. Oderisia Knechtle und Symbolerziehung : ein Beitrag zur Katechese
der Unterstufe

Autor: Meier, Toni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sr.Oderisia Knechile und Symbolerziehung
Ein Beitrag zur Katechese der Unterstufe

Toni Meier, Vikar, Grenchen

mittel und Lehrbucher. Was vielfach aus der Praxis
Einzelner erwachsen, hat aber bis jetzt nicht den

gewünschten Niederschlag gefunden. Zumeist ist
der Religionsunterricht gerade am Entscheidenden 1

Mit großer Anstrengung wurde in den letztenJahren
an einer Hebung und bessern Angleichung des

Religionsunterrichtes an die Bedurfnisse unserer Zeit

gearbeitet. Aus dem seelsorgerlichen Wunsche heraus,

die Religion dem Menschen, vorab dem Kinde
schon, zu einem innern Lebensgut werden zu lassen,

entstanden nach den letzten wissenschaftlichen
Erkenntnissen geschaffene neue Lehrplane, Arbeits-

1 Xie kann die Methode das Entscheidende sein, sondern
immer entscheidet zuerst die Wahrheit, dann meine Zustimmung
zu ihr (Haltung des Lehrers). Jede Weltanschauung schafft
sich ihre Methode. Darum ist die Methode an der Wahrheit zu
messen, ob sie sich zur Wahrheit sachgemäß verhalt und ob die
Wahrheit in der betreffenden Methode ihren sachgemalBen
Ausdruck geschaffen hat bzw. erreicht hat. Methode ist letztlich

ein technisches Verhalten, das eben sachgemäß sein soll.
Das technische Verhalten kann nur Folge sein, nie den Primat
innehaben. Freuen wir uns daher aber auch, daß Sr. Oderisia
aus Wahrheit und Haltung eine sachgerechte Methode
herausgearbeitet hat. Darum sind wir fur diesen Beitrag hier so dankbar.

Er dringt in Zentrales vor. (Die Schriftleitung.)

397



vorbeigegangen: einer neuen Methode und Arbeitsweise.

Es blieb beim Dozieren. Neue Lehrplane und
Lehrbucher ohne gleichzeitige Vermittlung neuer
Methodik müssen jedoch bei allem guten Willen und
der Einsicht zur Resignation und Verwirrung fuhren.

Uns fehlen Reformer, die praktisch ihre Methode

andern weitergeben konnten. Es gibt sie zwar,
doch meist einem kleinen Kreis zuganglich, ohne

Auftrag, in eine weitere Schicht hineinzuwirken,
weil es an finanziellen Möglichkeiten und vielleicht
auch an Einsicht über die Wichtigkeit methodischer

Schulung fehlt.
Von einer Frau, der in glucklicher Synthese theologisches

Wissen und methodisch-pädagogische Erfahrung

in uberragendem Maße eignet, soll hier die
Rede sein.

Es war im Frühjahr i960. Mit einer Gruppe
katechetisch Interessierter fuhren wir nach Herten bei
Lörrach (Deutschland) zu einem Schulbesuch bei
Sr. Oderisia Knechtle. Seit einiger Zeit waren uns
Berichte und Manuskripte zugegangen, die zum
Teil befremdend, in der Problematikjedoch überaus

anregend wirkten. So saßen wir denn im Schulzimmer,

einem unfreundlichen, dunklen Raum, vor uns
die Schwester, in einem Halbkreis die Schwachbegabten

Kinder, die ihrer Sorge anvertraut, um sich

gruppiert. Das Kommen des Reiches Gottes bildete
das Thema. Der Unterricht erfolgte in Form von
lebendigem Gesprach und gemeinsamem Zeichnen

an der Tafel, spater jedes auf eigener Schiefertafel.

Je langer wir zuhörten, desto überraschter waren
wir Anwesende über das Wissen und das stark
erlebnishafte Mitgehen der fast bildungsunfähigen Kinder,

die oft in heller Begeisterung in ihren gebrechlichen

Ausdrucksmoglichkeiten zu klatschen und zu

jubeln begannen. Kinder, die sich freuen, ein Baustein

im Reiche Gottes sein zu dürfen, die singen,
daß ihrer die Herrlichkeit wartet, in der sie ganz
beim Vater sein werden. Unsere Skepsis machte
schon damals einem großen Staunen Platz, einer

Verwunderung, die uns drängte, mehr von dieser

Unterrichtsweise zu vernehmen und zu erlernen.
Dies wurde uns m Gesprächen und Kursen dann
bald möglich.
Sr. Oderisia Knechtle verlebte ihre Jugend in
Appenzell. Mit funfjahren starb ihr die Mutter. Ihr
Vater verwaltete die Strafanstalt, ihre Großeltern
das Armenhaus. Die Begegnungen mit den alten
Leuten und den Gestrandeten prägten das allein
aufwachsende Madchen. Sie besuchte die Kloster¬

schule, dann das Lehrerinnenseminar in Ingenbohl
und trat mit 18Jahren der Kongregation der
Kreuzschwestern bei. 1925 legte sie die Profeß ab. Sie

wirkte zuerst in St.Antoni und zwei Jahre in Plas-

selb. Eine langwierige Nervenentzündung machte
eine Versetzung notig. Fur 21 Jahre kam die
Schwester nach Sigmaringen und unterrichtete in
den ersten vier Klassen. Immer wieder machte sich
die Krankheit bemerkbar. Viele Jahre war ihr jedes
Lesen unmöglich, wochenlang war sie auf die
Dunkelheit verwiesen, da die Augen das Licht nicht
ertrugen. In dieser harten Prüfung verstärkte sich die

Verhaftung mit der Natur und beeinflußte den
profanen und religiösen Unterricht. Sie loste sich von
der alten Methodik, teilte die Kinder auf in Gruppen,

arbeitete mit Sandkasten, malte, modellierte,
bastelte und zog sich damit viel Unverständnis zu.
In ihrer Jugend war es ihr einst ein großes Erlebnis,
in einer Wasserlache auf der Straße im Spiegelbild
gleichsam eine andere Welt zu entdecken. Seit jenem
Augenblick ließ sie die Frage nicht mehr los, was
hinter all dem Geschaffenen stecke. Nicht nur das

Wesen der Dinge, selbst dies kam ihr vor wie eine

Hülle, hinter der sich etwas anderes verbergen
mußte. Eine Sehnsucht entstand, die sich zuweilen
zu einem physischen Schmerz verdichten konnte.
In den Tagen der Krankheit, da selbst das Meßbuch
aus der Hand gelegt werden mußte, stieß sie plötzlich

auf die Farbe der Blumen und deren Beziehung
zu den liturgischen Farben. Wie ein Schlüssel ist
diese Erkenntnis. Die Blumen werden ihr lebendiger
Ausdruck ihres Schöpfers. Jedes Ding ist ja ein
gewordener Gedanke Gottes und muß so sein und
nicht anders. «Alles Irdische ist ein Gleichnis des

Gottlichen» (heilige Hildegard). Eine eigentlich
mystische Schau bemächtigt sich ihrer. Der Raum,
die Dimension, der Strich, sie alle werden zu einer
Aussage. Ein kosmisches Gefühl wird Grundton
ihrer selbst. Ausgehend vom Versuch einer Deutung

des Striches kommt die neue Beziehung zu den
urchristlichen Symbolen. Sie läßt die Kinder solche

zeichnen, baut die intuitiv erworbenen Kenntnisse
ein in den Religionsunterricht und fuhrt die Kinder
durch das Bilderbuch der Schöpfung hindurch in
die andere Welt.
Sr. Knechtle suchte keine Publizität. Von selbst

ergab es sich, daß man auf ihr Wirken aufmerksam
wurde. Viele besuchten ihren Unterricht. Sie wurde
herbeigerufen zu Muttertagungen und war bald
eine gesuchte Referentin. Aus solchen Vortragen

398



heraus wuchs das 1937 erstmals veröffentlichte Buch:

,Mit dem Kind durchs Kirchenjahr' (3. Aufl., Herder,

Freiburg 1954). Seit 1947 wirkt Sr. Oderisia bei

Schwachbegabten in Herten. Heute ist sie der
Ordensprovinz Baden-Hohenzollern einverleibt. In
den letzten Jahren war sie stets eingeladen als
Referentin an den Hochschulwochen in Gengenbach,
sie führte Kurse durch auf dem Fluhli ob Sachsein

für Lehrerinnen und sprach dieses Jahr erstmals in
Einsiedeln an der Bibeltagung. Sie ist ein Mensch

von äußerster Bescheidenheit, von großer intuitiver
und imaginativer Schau, einer heute seltenen und
erstaunlichen Ursprünglichkeit und elementaren

Verwurzelung mit der Natur.
Sr. Oderisia ist durchdrungen vom Gedanken, daß

Schöpfung und Erlösung von einer Einheit heraus

gewirkt sind und zu dem einen dreifaltigen Gott
zurückfuhren müssen. Weil sie die Schöpfung als

geschaffene und in ihrer Zeichenhaftigkeit ganz ernst

nimmt, führt sie die Kinder zuallererst zu einer
lebendigen Beziehung zur Natur und zu den Dingen.
Fast ein ganzes Jahr dauert dieser sogenannte Vorbau,

der zwar richtigerweise die religiöse Erziehung
des Kleinkindes von Geburt bis Kindergartenalter
bzw. erstes Schuljahr umfassen sollte, aber dann

nachgeholt werden muß. Der Stein wird in die
Schule genommen und das Kind hingeführt, ihn zu
betasten, zu befühlen in seiner Härte und Rauheit,
ihn zu erkennen in seinem ausschließlichen Dienen,
ihn zu lieben in seiner Schönheit als Granit, als

Edelstein. (Später wird dies bewußt gestaltete Erlebnis

entscheidend für das Bild des Bausteins der

Kirche.) Nach dem Stein ist es das Gras, sind es die

Blumen, deren Farben in der Folge eine sakrale

Deutung erfahren, die Luft, das Wasser. Besonders

ausgeprägt sind die Stunden über das Leben, das

Licht, das Feuer. Erst wenn ein Begriffzur Ergriffenheit

führt, wird weitergeschritten. Hand in Hand
gehen psychomotorische Übungen und eine Erziehung

zur Innenschau. Das Lauschen, die Eidetik,
das rhythmische Empfinden werden geschult. Das

nervöse und zerfahrene Kind unserer Tage muß vor
allem die Ruhe und das Schauen erlernen, sonst

fehlen später alle grundlegenden Vorausbedingungen

zu einem meditativen Leben und zum
innerlichen Gebet. Fortzu wird das Kind angehalten, die

Dinge mit Hilfe seines ,Geistes' auch ,hinter den

Augen' anzuschauen.
Erst nachdem dieser Vorbau geschaffen, geht der
Unterricht behutsam weiter, von dieser Welt zur

andern Welt, die ganz anders ist; vom Leben zum
Vater, von dem alles Leben kommt; vom Licht zum
Sohn, der in uns das Licht ist, das zum Vater fuhrt;
vom Feuer zum Heiligen Geist, der göttlichen Liebe.

Gott wurde uns in drei Personen geoffenbart, und
somit soll unser Glaube in einer dreipersonalen
liebenden Beziehung vorwärtsschreiten. Fur jede dieser

Beziehungen wird viel Sorgfalt und Zeit verwendet,
nichts gepreßt, nichts überstürzt. Was an der

Schöpfung geübt im Schauen und Hören, wird nun
ausgebaut im Hinhorchen auf den Vater, was er an

uns liebt (Beicht), wie der Sohn mit uns opfert
(Eucharistie), was der Heilige Geist uns lehrt und wozu
er uns antreibt (Taufe, Firmung). Und damit dem

Kinde eine Möglichkeit gegeben werden kann, sich

personlich auszudrücken, wird es hingeführt zur
urchristlichen Symbolsprache. Es lernt das Zeichen vom
Vater, vom Sohne, vom Heiligen Geist, vom Engel,
der Welt, der Seele usw. und entfaltet seine schöpferische

Tätigkeit zuerst in der Kombination dieser

Zeichen, später im eigenen Entwerfen. Zugleich hat
der Erzieher hier ein Mittel, in steter Kontrolle das

wachsende Glaubensverständnis des Kindes zu
beobachten, um helfend eingreifen zu können. Mit
einer unglaublich reichhaltigen Skala von Möglichkeiten,

die mehr als alles gesuchte Anschauungsmaterial

der Tiefe der kindlichen Seele entsprechen,
mit katechetischer Konzentration und psychologischem

Einfühlungsvermögen, verbunden mit der
klaren Sicht der Nöte unserer Zeit, entfaltet sich
diese Unterweisung. Symbolerziehung weitet sich

aus nicht nur zum Verständnis und Gebrauch
symbolhafter Darstellungen und Zeichen, sondern zu
einem wirklichen Ergriffensein von Gott mit Hilfe
seiner Schöpfung, die in allen Dingen Symbol und
Zeichen wird für jene andere Wirklichkeit, die noch
kein Auge gesehen. «Gott ist das erste Urbild aller
Dinge», sagt Thomas von Aquin2, und Teilhard de

Chardin schreibt: «... le grand mystere du Christia-
nisme, ce n'est pas exactement 1'Apparition, mais la

Transparence de Dieu dans l'Univers.» Er nennt
dies die Diaphanie Gottes3, Ehrfurcht, Staunen,
Wertempfänglichkeit, Beschaulichkeit sind die
Fruchte solcher Erziehung. Jede Diskussion um
Stoffplan und die Frage, ob die Kinder alles hörten,
wird dabei unwichtig. Was an extensivem Wissen

verpaßt wird, holt die Intensität der Freude am

2 I, 44. 3-

3 Le milieu divin, page 162.

399



innern Besitz und der Wunsch, von jener andern
Welt noch mehr zu hören, recht bald nach.
Es ist in diesem Rahmen nicht möglich, den Beitrag
Sr. Oderisias zur praktischen Reform unserer Katechese

zu würdigen. Unser Artikel will bloß Hinweis
sein auf eine Persönlichkeit, die sich durch ihre
außerordentliche Begabung eine Schau und ein
methodisches Wissen erarbeitete, das lange Zeit den
theoretischen modernen Erkenntnissen vorauseilte.
Professor Adolf Portmann, Basel, wies neuerdings
hin auf das heutige Innewerden der Geheimnisse

unserer Weltbeziehung, aufdie Ehrfurcht vor allem,
was wir nicht selber zu schaffen vermögen, auf die

Wichtigkeit der Pflege einer primären Weltsicht
(die Welt der unmittelbaren persönlichen Erfahrung,

in der der Mensch mit den Dingen eine lebendige

Beziehung unterhält, die Ptolemäerwelt, in die

später ohne Verlust der ersten die sekundäre Weltsicht,

die analytisch theoretische respektiv das Ein-
steinsche Weltbild integriert werden muß), weil
volles Menschtum nur da entsteht, wo die Quellen
dieser ursprünglichen Weitsicht lebendig bleiben.

«Jedes Kind muß im engsten jahrelangen Kontakt
mit der Tradition seiner Gruppe ein Bild von Welt
und Leben aufbauen, das von der begrenzten
Erfahrung aller Sinne mächtig durchtrankt und
genährt wird: das uralte Bild der Welt. Die Anlage des

Humanen laßt keinen andern Werdegang zu, wenn
volle, reiche Menschlichkeit sich formen soll»4.

Wir halten es für sehr bedeutungsvoll, daß Sr. Ode-
risia das sinnenstarke gefühlvolle Erleben der Weltdinge

zum Ausgangspunkt für ihre Katechesen

nimmt. Nur allzuleicht verfehlen wir den Augenblick,

dem Kinde zu einer humanen Eigenwelt zu

verhelfen, auf deren Hintergrund der Glaube zu
einem reich verwurzelten, lebendigen Inhalt zu werden

vermag. Wir wünschten dringend, Sr. Oderisia

könnte in vollem Maße zur Ausbildung katechetischer

Kräfte eingesetzt werden. Eine Veröffentlichung

ihrer Gesamtschau und Methode ist in
Vorbereitung.

4 In der akademischen Rede zur Funfhundertjahrfeier der

Universität Basel.

Symbolischer
Vollzug und kindliches Erleben

Sr. M. Oderisia Knechtle, Herten /Lörrach

I. Was verstehen voir unter einem symbolischen Vollzug

1. Greifen wir gleich zu einem praktischen Beispiel:
Ein kleines Kind sitzt am Boden und spielt. Ist es

einJunge, so hat er wohl ein Stuck Holz in der Hand,
und das ist nun sein Pferd. Er spannt es an, er spricht
mit ihm, er operiert also mit diesem Stück Holz wie
mit dem lebendigen Tier. Da ist also ein symbolischer

Vollzug, geschehen im wahrsten Sinn des

Wortes.
Was ist also geschehen? Das Kind hat das, was es

vom wirklichen Pferde weiß, in das Stück Holz hin-
einprojiziert. In seiner Vorstellungskraft ist also das

Holz nicht mehr das, was es sonst ist - es hat sich
mit dem Wissen um das Tun und Handeln des

lebendigen Tieres verschmolzen, völlig zu einer Einheit

verbunden. Aus dieser psychologischen
Tatsache heraus ergibt sich nun das ganze Verhalten
des Kindes dem Stück Holz gegenüber. Das Holz
ist ihm ,Pferd' geworden. Diese Vorstellung erfaßt

jetzt sein ganzes Gemüt - also das Herz. Es überträgt

sich etwas auf das Holz, was ihm sonst nicht
zukommt. Es erwacht ihm gegenüber ein ganz
neues Affektgebiet. Diese Affekte der Freude, der
Liebe, oder des Ernstes, der Strenge usw., die sonst
dem Pferd zukommen, sind jetzt auf das ,Illusionsobjekt'

ubertragen. So könnten wir sagen, das sei

eine Illusion. Es ist aber mehr als das. Genau
derselbe Fall gilt für das Spiel eines Mädchens, dem
das Stück Holz als Puppe' dient.
Warum ist das keine Illusion im eigentlichen Sinn?
Es ist keine Illusion, weil es die Äußerung des

tiefinnersten seelischen Zentrums ist. Es ist die
Offenbarung der Ursehnsucht im Menschen, die sich da

im kindlichen Spiel verrät; die Sehnsucht, hinter
dem Sichtbaren das Unsichtbare greifbar nah zu
haben und es zu besitzen.

2. Tiefenschau dieses Phänomens

Wenn es als Ursehnsucht in die Menschenseele
gelegt ist, hinter die Dinge zu schauen, ja so sehr, daß
Form und Gestalt, Äußeres und Sichtbares, ja sogar
buchstäblich Greifbares nicht mehr das ist, was mit

400


	Sr. Oderisia Knechtle und Symbolerziehung : ein Beitrag zur Katechese der Unterstufe

