
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 47 (1960)

Heft: 12: Bibelunterricht

Artikel: Vergegenwärtigung in der Bibel : ein Unterrichtsprinzip eigener Art

Autor: Kunz, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift fur Erziehung und Unterricht

Ölten, den 15. Oktober i960 47.Jahrgang Nr. 12

SchweizerSchule

Vergegenwärtigung in der Bibel
Ein Unterrichtsprinzip eigener Art

Dr. Leo Kunz, Zug

I. Religiöse Vergegenwärtigung ist etwas grundsatzlich
Anderes als methodische Veranschaulichung.

Wir mochten das zuerst anhand einiger Beispiele aus

der Heiligen Schrift erläutern.

1. Als Jakob vor seinem Bruder Esau fliehen mußte,
fühlte er sich wohl verlassen, verstoßen und verloren.
Er wanderte einsam durch eine fremde Welt, und da

er kein Licht weit und breit sah und es Nacht wurde,
legte er sich auf die Erde nieder und schaute in den

gestirnten Himmel hinein. Wer einmal in einem
fremden Lande unter einem gewaltigen
Nachthimmel eingeschlafen ist, kennt jene eigentumliche
Mischung von Trost und Verlassenheit, die einen
uberkommen mag. Da träumte Jakob, es baue sich

eine Treppe auf von dem Orte, wo er lag, gerade
hinauf in den Himmel. Engel stiegen aufund nieder,
und von der Spitze der Treppe blickte der Herr auf
Jakob nieder und sprach: «Siehe, ich bin mit dir,
wohin du auch immer gehst.» Da erwachte Jakob
und sprach: «Wahrhaft, Jahwe ist an diesem Ort,
und ich wußte es nicht!»
Beachten Sie, was hier geschehen ist: Jakob hat sich

nicht etwas vergegenwärtigt, sondern eine höhere

Wirklichkeit ist von Gott her über ihn gekommen.
Es ist auch nicht so, daß er diese Wirklichkeit durch
die Vergegenwartigung hergestellt hätte. Sie war
schon da, ohne daß er es wußte. Er ist ihrer nur inne

geworden. Somit bildet der aufgerichtete Stein auch

nicht bloß ein Erinnerungszeichen an ein vergangenes

Erlebnis. Jakob weiß, eigentlich war hier schon

immer ein Ort der Gegenwart Gottes und wird
immer ein Zugang zum Ewigen sein, und er
verspricht, daß er hier wieder opfern will, wenn er heil
zurückkehrt. Vergegenwärtigung ist also von Gott
her: Einbruch des Ewigen in unsere Zeit, und zwar
über mich, und von uns her: Innewerden dieses

Einbruchs, der mich angeht, aufmich zukommt und
mich hinaufruft.

2. Überall in der Menschheit gibt es Denkmaler und
Gedächtnistage. Sie sollen "das Vergangene
verewigen und den Lebenden jeweils wiederum
vergegenwärtigen. Auch die Bibel kennt solche Denkmale

und Gedächtnisfeste. Doch auch damit ist etwas

grundsatzlich Anderes gemeint.

Nehmen wir wieder ein Beispiel. Als Xoe nach de^ 1

Flut geopfert hatte, ließ Gott einen Regenbogen in
den Wolken erscheinen und sprach: «Das ist das

Zeichen des Bundes zwischen mir und der Erde.»
Hatten wir den biblischen Bericht verfaßt, so hieße

es wohl darin weiter: «Wenn also in Zukunft der

Regenbogen erscheint, so denket daran, daß Gott
damals der Welt seinen Friedenswillen bezeugt hat.»
In Wirklichkeit aber heißt es in der Bibel: «Wenn
ich (Gott) Gewolk ansammle über der Erde, und es

erscheint der Bogen im Gewolk, dann werde ich
(Gott) ihn sehen und des ewigen Bundes gedenken! »
Das Natursymbol des Regenbogens (Brücke
zwischen Himmel und Erde) ist nicht ein Zeichen der

Erinnerung, sondern einer andauernden Wirklichkeit,

die Gott gesetzt hat. Wie zwei Menschen in
verschiedenen Landern miteinander ausmachen

mögen, gleichzeitig den vollen Mond am Himmel zu
betrachten und so innerlich miteinander in
Verbindung zu treten, so soll der Mensch, der zum
Regenbogen aufschaut, wissen: Auch Gott schaut

jetzt auf diesen Bogen und durch ihn hindurch gütig
auf die Erde. Wir stehen wirklich jetzt unter dem

Friedensbogen seiner Gute, der seit der Sintflut

385



nach jeder Umwolkung des Himmels wieder
auftaucht.

Ein anderes Beispiel ist der Steinkreis. Ei gehört wohl
zu den ältesten religiösen Denkmalen der Menschheit

und begegnet uns auch in der Bibel. Moses läßt
zum Beispiel zwölf Malsteine um den Bundesaltar

am Sinai aufrichten und besprengt sie und den Altar
mit dem Opferblut. Der Altar bedeutet Gott, die
zwölf Malsteine die zwölf Stämme Israels. Das
Bundesblut verbindet beide fur immer. Das Wesentliche
ist nun nicht die Erinnerung, welche das Volk beim
Anblick des Steinkreises wieder erwecken soll,
sondern die verewigte Wirklichkeit, die dahinter steht.

Der Steinkreis ist das Zeichen des ewigen Bundes.

Mag das Volk weiter wandern, mag sein Herz sich

wandeln, von Gott her ist der Bund fur immer
geschlossen und bleibt - wie die zwölf Steine um den

Altar - unverrückbar bestehen. Wie ernst das

gemeint ist, zeigen die letzten Seiten der Bibel, wo der
Steinkreis wieder auftritt. Die ewige Stadt Jerusalem

ruht auf zwölf Grundsteinen, welche die Namen der
Patriarchen und Apostel tragen und zugleich ein
Abbild des Sternbildkreises sind, durch welche die
Sonne Gottes in unbeirrbarer Treue jedes Jahr
ihren Laufnimmt. Die einzelnen Menschen der
verschiedenen Zeiten sind Bausteine, die entweder
diesem ewigen Tempel eingefügt oder verworfen
werden.

Wahrend also menschliche Gedächtnistage und
Denkmäler Vergangenes wieder aufleben lassen in
der Erinnerung- indem also wir, die Gegenwärtigen,
eigentlich leben und wirklich sind, das Vergangene
aber nur durch uns zu einem gedanklichen Sein
erweckt wird-, ist es bei der biblischen Vergegenwärtigung

des ,Vergangenen' umgekehrt. In Tat und
Wahrheit ist das Vergangene die eigentliche Wirklichkeit,
indem es durch Gott eine ewige Seinsweise erhalten
hat, und wir, die im vorübergehenden, unwirklichen
Augenblicksdasein leben, werden ihm eingefugt und
dadurch erst bestandig. Das Vergangene ist im
Heilsgeschehen eine Wirklichkeit, die in unsere

Gegenwart hereingreift.

3. Schließlich ist auch das Künftige in der Heiligen
Schrift in ganz eigentümlicher Art gegenwartig. Als

Abraham in seinem Zelte nachts mit Gott hadert,
fuhrt ihn Jahwe ins Freie und spricht: «Schau zum
Himmel auf und zähle die Sterne! Kannst du sie

zahlen? So zahlreich wird dein Stamm sein!» Und

zur Besiegelung dieses Versprechens verzehrt Feuer

386

vom Himmel die Tierleichen, die Abraham in der
Dunkelheit auslegen muß. Gott schließt den Bund
mit Abraham und seinen Nachkommen bis ans Ende
dei Zeit. In dem Augenblicke des Bundesschlusses

sind sie bereits da. Wie der Himmel Sterne in seinem

dunkeln Schöße trägt, so sind die Generationen im
Schöße Abrahams irgendwie gegenwartig. In einer
schweren Ahnung wird Abraham dieser Zusammenhänge

bewußt und der Verantwortung, daß er
glaube und den Segen empfange fur die kommenden

Generationen - Vater aller Glaubigen werde,
wie Paulus sagt. Ähnliches konnte man von den

Propheten sagen. Isaias schaute die Tage des Messias,

als er sprach: «Ein Kind ist uns geboren, ein
Sohn ist uns geschenkt...» und Jeremias sah den

Untergang Jerusalems in allen Einzelheiten, lange
bevor das Gericht hereinbrach. Die Heilige Schrift
nennt solche Menschen einfachhin Sehende. Nicht
Menschen, die sich etwas ausmalen oder vorstellen,
sondern es sehen, weil es im Ratschlüsse Gottes
schon Wirklichkeit ist.

Sicherlich haben Sie schon gespurt, wie alle drei
Arten der Vergegenwärtigung innerlich zusammenhängen

:

II. Die Vergegenwärtigung des Vergangenen und des

Künftigen sind eigentlich nichts anderes als Einbrüche des

Ewigen in das Jetzt.

1. Am deutlichsten wird uns das bei Christus. Für
ihn ist das Vergangene auf die selbstverständlichste
Art gegenwärtig: «Ehe Abraham war, bin ich» oder
«Ich sah den Satan wie einen Blitz vom Himmel
fahren». Aber auch die Zukunft hat fur ihn ,schon

begonnen'. «Von nun an werdet ihr den Menschensohn

auf den Wolken des Himmels kommen sehen

mit großer Macht und Herrlichkeit», oder «Es
kommt die Stunde - und sie ist schon da -, wo die
Toten in den Gräbern die Stimme des Menschensohnes

hören und auferstehen zum ewigen Leben».
So selbstverständlich, wie Christus mit Moses und
Elias spricht, als mit solchen, die neben ihm stehen,
so selbstverständlich sieht er den Untergang Jerusalems

und das Ende der Welt als eine Wirklichkeit,
die in die Gegenwart hineinragt. Er spricht eben in
solchen Augenblicken aus der Schau des Ewigen,
wo es keine Zeit gibt. Dadurch wird alles Irdische,
das sich im Laufe der Zeit auseinanderfaltet,
zusammengerückt und das Ganze wie in einem Transparent

durchsichtig. (Ich sehe nicht, wie man die End-



zeitreden Christi ohne diese Schau vernunftig
interpretieren kann - ich halte diese Interpretation aber
ebensowenig fur einen glucklichen Ausweg aus einer

exegetischen Schwierigkeit, weil die ganze Heilige
Schrift davon völlig durchtränkt ist.)

2. Alles hangt auf eine geheimnisvolle Weise innerlich

zusammen. Nehmen wir zum Beispiel das Symbol

des Wassers: Es bricht auf in der Mitte des

Paradieses neben dem Baum des Lebens, es strömt aus
dem Felsen, Ezechiel sieht es von der Schwelle des

Tempels ausströmen, die Taufe ist das Bad der
Wiedergeburt fur das neue Leben, und das himmlische
Jerusalem ist durchzogen von den kristallklaren
Wassern des Lebens, an denen wiederum die Bäume
des ewigen Lebens stehen. All das ist so sehr eins, daß
Paulus zu sagen wagt: Der Fels, aus dem die Israeliten

tranken, begleitete sie auf ihrer Reise und...
war Christus.
Ebenso steht zum Beispiel die Schlachtung des Lammes

am Anfang im Opfer Abels, als Osterlamm beim
Auszug aus Ägypten und im Abendmahlssaal und
wiederum in der Eingangsvision der Geheimen

Offenbarung — das Lamm aber ist Christus.

3. Ähnlich ist es mit den sogenannten Vorbildern oder

Typen. Sie bedeuten viel mehr als ein geistreicher
Vergleich. Wie Christus in jedem Christen wirklich
lebt und leidet, so war er auch schon geheimnisvoll
in seinen Vorbildern gegenwartig, und darum ubertragt

die Liturgie ganz unbedenklich Texte von
einer Person auf die andere.

III. Die Bibel führe zur Liturgie

Damit sind wir bei den Folgerungen fur unsere Begegnung

mit der Heilswirklichkeit in Bibel und Liturgie
angelangt. Beide sind sich auf einmal ganz nahe
gerückt. Es ist nicht nur so, daß die Liturgie das

Heilsgeschehen vergegenwärtigt, sondern das Wort Gottes

in der Heiligen Schrift selbst muß uns zu dieser Vergegen-

wartigung — zur wirklichen Begegnung mit dem Ewigen

fuhren.

1. Die Bibelkunde muht sich im allgemeinen sehr

darum, alles zeitlich genau zu fixieren und zu
lokalisieren und durch die Heraushebung der historischen

Umstände und des kulturellen Hintergrundes
lebendiger, plastischer, wirklicher werden zu lassen —

und das ist notwendig, damit die biblischen
Geschichten nicht märchenhafte Kinderbilder bleiben,
sondern in einen weltweiten Zusammenhang ge¬

stellt werden. Es besteht aber dabei die Gefahr, daß

durch das sauberliche Nebeneinander- und Nach-
einandersetzen und durch die Verstärkung der
historischen Greifbarkeit, der übernatürliche
Zusammenhang, die Tiefe und Transparenz vom Ewigen
her verlorengeht. Das aber ist das Wesentliche, daß
die ewige Gleichung immer wieder vollzogen werde:
Was dort geschah, geschieht auch jetzt, Das bist Du,
und derselbe Gott und Herr will jetzt auch Dir
begegnen. Es geht um nichts Geringeres, als um die

Erwartung eines Einbruches des Ewigen in unsere

Gegenwart - jenes Ewigen, in dem alles Vergangene
und Zukunftige eins ist und das uns ergreifen und
in seine unvergänglichen Zusammenhange
einbeziehen will.

2. Voraussetzung dafür ist immer, daß der Lehrer selbst

diesem Ewigen offen steht. Er selbst muß diese

grundlegende Erfahrung gemacht haben, die ihn sagen
laßt: «Wahrhaft schauererregend ist dieser Ort,
hier ist wirklich Gott gegenwartig und ein Tor zur
Ewigkeit, und ich wußte es nicht.» Das gilt nicht nur
fur die Gegenwart Gottes in der Kirche, sondern
auch fur Sein Wort, mit dem Er in der Heiligen
Schrift zu uns spricht. Darum muß der Lehrer im
Bibelunterricht nicht in erster Linie den Kindern
etwas mitteilen wollen, sondern sich gemeinsam mff t
ihnen auf Gott ausrichten.

3. Das ist ja auch der Anfang jeder religiösen Erziehung.

Lange vor allen Worten und allem Verstehen erlebt
das kleine Kind das Beten seiner Mutter, ihr
Stillewerden, das Senken ihres Hauptes, das Falten der
Hände, den ehrfurchtigen Klang der Stimme beim
Aussprechen der geheimnisvollen Worte und das

liebevolle Mitnehmen des Kindes vor den Vater im
Himmel.

Die gesamte Bibelstunde muß von dieser Gebetshaltung des

aufmerksamen Hörens auf Gott hin und Gott Begegnen-

wollens getragen sein.

IV. Meditation und Bibelunterricht

Das fuhrt zu dem, was wir Meditation und Kontemplation

nennen. Diese Begriffe sind uns vielleicht fremd
und erinnern uns an Mönche und Mystiker. Wie
können Kinder dazu gebracht werden

1. Sicher gehört dazu jenes stille Sichsammeln, das uns
heutigen Menschen und den Kindern im besondern
nicht leicht fallt. Doch ist es dort noch am ehesten

387



möglich, wo wir im Glauben vor einer höhern
Wirklichkeit stehen. Wir müssen es zu Anfang jeder
Religionsstunde im Gebete immer wieder üben und
während der Stunde ab und zu stille werden, das

Gotteswort selbst lesen, hören und bedenken. Doch
ist das nur eine Vorbedingung.
Das Wesen der Meditation besteht darin, daß wir
mit unserer ganzen Person, mit Leib und Seele, mit
Gedanken und Vorstellungen, mit Herz und Mund
und selbst mit der Gebärde eingehen in das heilige
Geschehen und uns so aufschließen für das, was Gott
wiederum an uns vollziehen will. Nun hat aber

gerade das Kind eine besondere Fähigkeit dazu,

wenn wir die Meditation nicht nur gedanklich
vollziehen.

2. Einer der besten Wege zur meditativen
Vergegenwärtigung ist das Spiel. Wir finden es schon bei
den primitivsten Völkern, wo es von liturgischen
Mysterienhandlungen kaum unterschieden ist. Das

Kind ist fähig, ein heiliges Spiel so vollkommen
ernst zu nehmen, daß es wirklich ganz dabei ist, wenn
es dem Jesuskind in der Krippe seine Gabe bringen
darf. In neuerer Zeit hat man das Schulspiel wieder

entdeckt, indem die Kinder aus dem Erleben heraus

Gebärde, Worte und Geschehen von innen her
gestalten. Wir haben davon am Einsiedler Bibelkurs
ein packendes Beispiel erlebt. Das religiöse Spiel
unterscheidet sich aber grundsätzlich von jeder
andern Spielweise. In seinem tiefsten Kern ist es

wirklicher Gottesdienst und kann auch nur aus dem

ständig erneuerten Gedanken, Gott selbst begegnen

zu wollen, ganz echt werden. Dann aber mündet es

von selbst in liturgische Formen aus wie das Osterspiel,

das mit dem Alleluja und der Osterkerze endet,
oder das Weihnachtsspiel, das vor dem Tabernakel,
der ewigen Weihnachtskrippe, seine Erfüllung
findet.

3. Auch das Bild ist eines der stärksten Mittel der
betrachtenden Vergegenwärtigung. Seine unheimliche

Gewalt über den naiven Menschen ist ja so

groß, daß die Heilige Schrift den Völkern des Alten
Bundes verbieten mußte, sich ein Bild von Ihm zu
schaffen, damit sie es nicht - statt Seiner- anbeteten.
Dabei denken wir wiederum beim Kind und Jugendlichen

nicht so sehr an das fertige Bild, das zur
Betrachtung vorgestellt wird, sondern an das

selbstgeschaffene Bild, das aus dem Innern auftaucht. Wir
haben wieder begonnen, die kindlichen Zeichnungen

und Bildwerke nicht in erster Linie nach der

388

Vollkommenheit der Form, sondern nach der
Erlebniskraft zu werten, welche in Farben und Linie
zum Ausdruck kommen. Auch das Malen und
Gestalten wird dem Kinde unter der Anleitung eines

ganz ernsten Lehrers im Bibelunterricht zu einem

heiligen Tun, und der festlich oder nach dem
Kirchenjahr ernst geschmückte Raum wird dadurch zu
einem heiligen Raum. (Auch die Beziehungen zur
modernen Kunst wird das Kind nicht von außen

her, sondern durch das eigene Erleben der Symbolkraft

von Farbe und Linie von innen her gewinnen.)

4. Eine ganz intensive Art der Meditation ist neben
dem ehrfürchtig gesprochenen und still überdachten
Wort auch das Lied. Doch hat unsere Zeit weitgehend
das betrachtende Singen verlernt. Wir mühen uns

um eine kunstvolle Technik des Gesanges und werden

schon ungeduldig, wenn von einem Liede mehr
als zwei Strophen verlangt werden. In den alten
Oratorien war das meditative Singen noch lebendig.
Nach den heiligen Texten kamen jene Kantaten, in
denen in unermüdlicher Wiederholung derselbe
Gedanken in immer neuen Kreisen in sich

hineingesungen wurde. Doch scheinen in ganz modernen

Spiritual Songs und biblischen Liedern eines Aime
Duval betrachtende Singweisen wieder aufzuleben.
Bezeichnenderweise ist ja das Pilgerlied «Tout au
long des longues, longues pleines peuple immense

avance lentement» bei der Betrachtung eines Bildes

entstanden, auf dem aus einer dunklen Nacht eine

Pilgerschar mit brennenden Kerzen und sehnsüchtigen

Augen ihrem Ziele zustrebt, und es ist ganz
durchtränkt von dieser Symbolhaftigkeit der
Lebenswanderschaft, auf der wir uns alle durch die
Nacht dem Herrn entgegenbewegen. Auch in manchen

Lichtbildserien mit Text, Gesang und Musik
ist ein Ansatz zu wirklicher Meditation zu spüren.

V. Liturgie als vollkommenste Vergegenwärtigung

Wir könnten noch von andern Wegen der meditativen

Vergegenwärtigung sprechen. Sie alle führen
uns der vollkommensten Vergegenwärtigung nahe,
die uns in der Liturgie selbst begegnet. Anderseits ist
aber die Liturgie selbst wiederum die stärkste Hilfe
zu einer ganz ernst genommenen Vergegenwärtigung.

Wir ahnen kaum, was Gewaltiges uns Katholiken

in der modernen Zeit gegeben ist, daß wir eine

Gegenwart des Ewigen unter der Gestalt irdischer
Symbole, umgeben von heiligen Bildern, Liedern,
Worten, Gesten, Gewändern und Riten haben, vor



denen wir immer wieder alle Kritik, alle Reserve,
alles innerliche Sichablosen und Sichgegenüberstellen

wegtun müssen. Das ist es ja im Grunde, was
echte Bildung heute so schwer macht, daß der
desintegrierte Mensch sich plötzlich wieder innerlich
distanziert und alles ,Äußere' als ,gemacht' und
,gespielt' empfindet. Unser Glaube fordert uns
immer wieder in heiligstem Ernste auf, das Geschehen

der Liturgie im Sakrament Seiner Gegenwart
absolut ernst zu nehmen. «Er ist wirklich da,
derselbe, der über die Straßen Galiläas ging, den die

Junger mit einem Kusse begrüßen durften, der im
Abendmahlssaal den Seinen das heilige Brot des

ewigen Lebens reichte, der jetzt — eben jetzt inmitten
seiner Engel und Heiligen, zu deren Gemeinschaft
auch ich gehöre — das Gastmahl der himmlischen

Liturgie feiert. Er fordert mich auf, mich immer wieder

wirklich zu erheben und ihm mit gefalteten
Händen der Ehrfurcht singend entgegenzugehen,
ihn hineinzunehmen in mein Inneies. Und während
wir hoffen und bitten, daß er wiederkomme, wissen

wir, daß wir schon hinzugetreten sind zum Berge
Sion, zur Stadt des lebendigen Gottes, dem
himmlischen Jerusalem, zu den zahllosen Engelscharen
und zum Festjubel, zur Gemeinde der
Erstgebornen.»

Eine wirkliche Begegnung mit der Heiligen Schrift und
eine meditative Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens,

das sich in der Liturgie konzentriert, sollte uns
schließlich zu einer dauernden Haltung führen, wie sie

uns im Traum der Martyrin Perpetua so ergreifend
entgegentritt. (Der Traum ist ja auch die gewaltigste

und unmittelbarste Form der psychologischen

Vergegenwärtigung mit jenem geheimnisvollen
Ineinanderfließen der Bilder und Beziehungen, jener
Transparenz, die Vergangenes heranzieht und

Künftiges vorwegnimmt, die aus dem Innersten
auftaucht und es unmöglich macht, nicht dabei zu sein,

in der Gott auch zu den Seinen gesprochen hat!)
Perpetua bat Gott, er möge ihr im Traume den

Ausgang ihrer Kerkerhaft zeigen. Da sieht sie eine Leiter,

die zum Himmel hinaufführt Die
Marterwerkzeuge auf beiden Seiten der Leiter vermögen
nur den zu verletzen, der nicht unverwandt nach
oben schaut. Endlich oben angelangt, tritt sie auf
eine große Weide. Da sitzt ein ehrwürdiger Hirte
und melkt die Schafe, und viele Tausende umstehen

ihn in weißen Gewändern (wie bei der Taufe und
Erstkommunion der altchristlichen Osterzeit). Da
hebt er sein Haupt und spricht: «Willkommen

Kind», und reicht ihr einen Bissen, den sie mit in-
einandergelegten Händen (wie die Kommunion)
empfängt, wobei alle Umstehenden sagen: «Amen »,
und sie erwacht und spurt noch die Suße in ihrem
Mund. Von welcher Fülle lebendiger
Vergegenwärtigung, welchem persönlichen Eingehen in die
Welt der Bibel und Liturgie zeugt dieser Traum!

Vom richtig gestalteten Bibelunterricht
Einsiedler Bibelkurs i960

Schriftleitung

Was ein ganzer Kurs geboten hat, laßt sich nie
durch schriftliche Berichte ersetzen. Schon weil das

geistig-seelische Fluidum fehlt, das wie der Duft bei
der Rose den Glanz uberhöht. Noch mehr, weil sich
eine Woche geistigen Bemühens nicht durch einJ 1

rasche Lektüre der Referate und Berichte nachholen

läßt. Und schließlich und vor allem, weil die
reichen menschlichen Kontakte wegfallen und das

Tiefste beim Lesen vielfach nicht vollzogen wird,
der Bezug zum Herrn der Bibel und der Liturgie.
Und doch läßt sich durch jeden, der sich Zeit nimmt,
vieles nachholen und nachvollziehen. Wem diese

Seiten Anlaß sind, sich tiefer in die Heilige Schrift
zu versenken und sich mehr um die liturgische
,Anwendung' zu bemühen und den Bibelunterricht so

zu fuhren, wie es unsere Kolleginnen und Kollegen
gezeigt haben, dann wird der Einsiedler Bibelkurs

doppelt fruchtbar.
Den Kurs in Einsiedeln, der vom 17. bis 23. Juli i960
dauerte, besuchten etwa 300 Schwestern, Lehrerinnen,

Geistliche und Lehrer. Aber man muß es

beklagen, daß Hunderte von Lehrern und Religionslehrern,

die hätten kommen sollen und kommen
können, nicht mitgemacht haben. Es wurde
bemerkt, wie ganze Kantone gefehlt haben, auch Kantone,

in denen die Lehrerschaft Bibelunterricht
erteilt. Und daß von naheliegenden Gemeinden und
Kantonen der Zentralschweiz so wenig Lehrer dabei

389


	Vergegenwärtigung in der Bibel : ein Unterrichtsprinzip eigener Art

