
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 46 (1959)

Heft: 21: Förderung des naturwissenschaftlich-technischen Nachwuchses
und ihre Konsequenzen

Artikel: Welche Möglichkeiten bietet der Philosophieunterricht an der höheren
Realschule?

Autor: Sustar, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lieh begabte Jugend der Zentralschweiz die einzige
Wohltat bedeuten, die man ihr erweisen kann. Die
Gutachten der am Schulstreit völlig unbeteiligten
Fachleute sprechen ganz eindeutig fur dieses Postulat.

Aus der Expertise Montalta-Reinhard geht klar
hervor, daß der Typus C weitmoglichst organisatorisch

und personell vom humanistischen Gymnasium

abzutrennen ist. Das ausführliche Standortgutachten

aber weist ebenso eindeutig nach, daß der

zur Verfügung stehende Platz nach den heute gültigen

Ansätzen fur maximal 800 bis 900 Schuler
ausreicht, während die gesamte Kantonsschule schon

gegenwärtig beträchtlich über 1000 Schuler zählt.
Es ist deshalb schwer ersichtlich, wer heute noch die

Verantwortung fur die offiziell geplante traditionelle'

Lösung ubernehmen will, die ihr Zustandekommen

mangelndem Studium der heutigen Situation

und überdies den Schlagworten von einem

völlig mißverstandenen ,Humanismus' verdankt.
Man darf vielleicht sagen, daß unter den Leuten,
die das hier skizzierte Projekt eines mathematisch-
naturwissenschaftlichen Gymnasiums Luzern
vorläufig begraben haben, sich kaum einer findet, der
sich die Mühe genommen hat, dieses fur den
Katholizismus der Innerschweiz lebenswichtige Problem
in allen Dimensionen zu studieren. Vielleicht ist

noch nicht alle Hoffnung verloren. Es mehren sich

die Stimmen, vor allem unter den Jungen, die nach
einer Revision des Beschlusses rufen.

2. Es seien alle Anstrengungen zu unternehmen, um
an einem verkehrstechnisch günstig gelegenen Ort
der Innerschweiz noch ein weiteres
mathematischnaturwissenschaftliches Gymnasium zu eröffnen.
Beim Mangel an in dieser Richtung begabten und
solid ausgebildeten Lehrern ware dabei vielleicht an
ein Gemeinschaftswerk von Laien, Weltgeistlichen
und den Mitgliedern verschiedener Orden zu denken:

eine kleine, aber ungemein ermunternde
Manifestation im Sinne der konvergierenden Entwicklung
der Menschheit, an die wir unerschütterlich glauben.

Die Erfahrung vom Eingesenktem des ganzen kosmischen

Geschehens in die Wirklichkeit Christi ist der Schlüssel zum
Denken.

Teilhard de Chardins

Seine wissenschaftliche Tätigkeit, seine theologische

Reflexion, seine fast prophetische Erfahrung einer werdenden

Welt werden die Bausteine der großen Synthese liefern.
Ladislaus Boros

Welche Möglichkeiten bietet
der Philosophieunterricht an der höheren
Realschule

Dr. Alois Sustar, Kollegium, Schwyz

Es ist eine bekannte Tatsache, daß das Interesse fur
Philosophie und philosophischen Fragen in unserer
Zeit immer größer wird. Dies kommt zum Ausdruck
in sehr zahlreichen philosophischen Publikationen,
in philosophischen Beitragen in verschiedenen

Zeitungen und Zeitschriften, in vielen Kursen und
Vorträgen über philosophische Fragen. Nicht zuletzt
äußert sich dieses Interesse darin, daß immer mehr
höhere Schulen den Philosophieunterricht in
irgendeiner Form in ihr Lehrprogramm aufnehmen.
Die Umfrage, die vor einigen Jahren von der
Vereinigung Schweizerischer Philosophielehrer
durchgeführt wurde und deren Ergebnisse zum Teil im
Gymnasium Helveticum (Dezember 1954, S. 143
bis 159) veröffentlicht wurden, zeigt einigermaßen
die Lage an den schweizerischen Mittelschulen. Es

fällt dabei auf, daß der Philosophieunterricht nicht
ein Reservat des klassischen Gymnasiums ist,
sondern daß er auch an Realschulen ins Lehrprogramm
aufgenommen wurde. Der Bericht im Gymnasium
Helveticum gibt im Jahre 1954 fünf Gymnasien des

Typus C an, die die Philosophie als Maturafach
kennen: Genf, Lausanne, Freiburg, Luzern und
St. Gallen. Im gleichen Jahr kam noch das Kollegium

Maria Hilf in Schwyz dazu, wo bereits im
Herbst 1951 die Philosophie in den beiden letzten
Klassen des Typus C als Nichtmaturafach eingeführt

wurde. In der Diskussion um den Typus C,

um seine Gleichberechtigung mit dem Typus A und
B und um seine ,Aufwertung' wurde wiederholt der
Wert des Philosophieunterrichtes hervorgehoben
(vgl. dazu die Beitrage im Gymnasium Helveticum
Band 11, Nr. 4, Oktober 1957).
Wenn nun hier einige Überlegungen zum
Philosophieunterricht und über seine Möglichkeiten an der
Oberrealschule folgen, stützen sich diese Gedanken

vor allem auf personliche Beobachtungen und
Erfahrungen am Kollegium Maria Hilf in Schwyz.
Was ich hier sage, ist in erster Linie im Sinne eines

Berichtes und einer Anregung zur Diskussion zu
verstehen. Ich bin mir der ganzen Vielschichtigkeit

737



und Schwierigkeit des Problems und der Lage
bewußt. Das Buch von K. Pullen ,Die Problematik des

Philosophieunterrichts an höheren Schulen'

(Schwann, Dusseldorf) zeigt auch, wie viel in den
letzten 150 Jahren über den Philosophieunterricht
an Mittelschulen schon diskutiert wurde, wie viele
und wie verschiedene Wege bereits vorgeschlagen
und versucht wurden.
Das Gespräch über die Möglichkeiten des

Philosophieunterrichts an der höheren Realschule kann vor
allem unter drei Gesichtspunkten gefuhrt werden:
1. Was soll unterrichtet werden, d.h. die Frage des

Stoffes. 2. Wie soll die Philosophie gegeben werden,
d.h. die Frage der Methode. 3. Wozu der
Philosophieunterricht, d.h. die Frage nach dem Sinn und
Ziel.

1. Was - die Frage des Stoffes.

In bezug auf den Stoff bieten sich drei Möglichkeiten:

a) Im Anschluß an das naturwissenschaftliche
Studium eine Philosophie der Naturwissenschaft und
der Technik' zu geben, als Vertiefung, philosophische

Unterbauung und Weiterfuhrung des

Fachstudiums. Alle anderen Fragen sollen nur im
Anschluß an diese Philosophie der Technik' behandelt
werden.

b) Eine allgemeine Orientierung über die philosophische

Problematik, thematisch und geschichtlich,
eine Orientierung über verschiedene philosophische
Richtungen und Systeme, eine Einfuhrung in die
Welt der Philosophie, eigentlich ein Referieren
darüber, was verschiedene Philosophen gedacht haben.

c) Eine Einfuhrung in die systematische Philosophie,

eine Einübung des philosophischen Denkens,
der echten philosophischen Problemstellung und
Losung, unter ständiger Berücksichtigung der
besonderen Lage des Realschülers an der Mittelschule,
an der Universität und später im Beruf.
Die zweite Losung einer unverbindlichen Orientierung

ohne Stellungnahme, sei es mehr geschichtlich,
sei es mehr thematisch, kommt fur uns wohl nicht
in Betracht. Sie bedeutet zwar eine Vermehrung des

Wissens, aber sie hat keinen eigentlichen
philosophischen Wert, da sie keine Möglichkeit bietet,
Probleme selbständig zu stellen, zu durchdenken und

zu lösen. Wegen der großen Fülle von verschiedensten,

sich widersprechenden Richtungen kann sie

beim Schuler auch eher Verwirrung als geistige
Klarheit zur Folge haben.
Eine Philosophie der Naturwissenschaft und der
Technik erscheint vielen als ideale Lösung. Aber es

sind dabei vor allem folgende Umstände zu bedenken

- insofern man den Philosophieunterricht
einigermaßen dem Namen entsprechend gestalten und
daraus nicht nur ein freies, wenn auch sehr
wertvolles Gespräch machen will: a) den Schülern fehlen

philosophische Ausdrücke. Auch Ausdrücke, die
sonst bekannt sind und viel gebraucht werden, sind
in ihrer genauen Bedeutung nicht ohne weiteres

klar, vor allem, wenn es sich um Fremdwörter
handelt; b) die Schüler sind nicht genügend
vorbereitet, philosophisch zu denken. Philosophische
Fragestellung und Beweisführung sind ihnen oft
sehr fremd, zu abstrakt und zu leer, deshalb sagen
sie ihnen nicht viel; c) um eine Philosophie der Technik

bieten zu können, sind gewisse philosophische
Prinzipien und Anhaltspunkte unerläßlich, wenn
man wenigstens einigermaßen ein geschlossenes, in
sich stehendes Bild vermitteln soll; d) viele Fragen,
die auch fur den zukunftigen Techniker in seinem
Leben von großer Bedeutung sind, können innerhalb

einer Philosophie der Technik nicht ohne
weiteres besprochen werden, vor allem psychologische
und ethische Fragen, metaphysische Fragen über
den Menschen und über Gott.
Die dritte Losung, eine Einführung in die systematische

Philosophie, hat wieder ihre Vor- und Nachteile.

Es ist bekannt, daß an den schweizerischen
katholischen Kollegien am Typus A und B die
aristotelisch-scholastische Philosophie unterrichtet
wird. Vor einem solchen Unterricht möchten manche

den Realschuler bewahren. Dr. M. Jeger
schreibt in der ,Schweizer Schule' (46. Jg., Nr. 2.

15. Mai 1959, S. 52):
«Unsere Gymnasien sind darauf (auf den

Philosophieunterricht) sehr stolz, ob mit Recht, davon ist
der Schreibende keineswegs überzeugt. Die Art und
Weise, wie vielfach die Philosophie unterrichtet
wird, läßt in diesem Fache keinen großen Wirkungsgrad

erhoffen; hier wird offensichtlich zu viel
doziert und dazu noch über die Köpfe hinweg. Es ist

nämlich eigenartig, daß Diskussionen mit
Ehemaligen über die Gymnasialreform immer und
immer wieder zum Thema Philosophie zurückkehren,

und wenn man einmal dort angelangt ist, so

führen sie meist bei diesem Punkte zu einer
Versündigung des Gesprächspartners gegen das zweite

738



Gebot. Zugegeben, der Verfasser hat auch schon

eigene ehemalige Schüler über die Mathematik
lästern gehört; diese Töne kamen aber durchwegs
von schlechten Mathematikschülern. Bei der
Philosophie sind es aber gerade die erfolgreichen
Absolventen, die sich mehr als kritisch äußern. Wir sind

uns selbstverständlich darüber im klaren, daß die

Philosophie im Mittelschulunterricht eines der

schwierigsten Fächer ist und daß es leichter zu sagen
ist, wie man's nicht machen soll. Die Philosophie muß

ein Bestandteil unserer katholischen Mittelschulen bleiben,

aber man verschone die kommenden innerschweizerischen

B- und C-Maturitdtsschulen von der althergebrachten Art,
Philosophie zu betreiben » (Unterstreichung im Text).
Nun können sich diese Ausführungen gegen die
aristoletisch-scholastische Philosophie als solche

wenden, oder gegen eine bestimmte Methode, die
natürlich mit der Eigenart eines bestimmten Lehrers

verknüpft ist, oder gegen beides, gegen das

System und gegen die Art des Unterrichts. Wenn
sich der Verfasser gegen eine bestimmte Art, die

Philosophie zu unterrichten, wendet, muß die

Auseinandersetzung in concreto erfolgen. Ich meinerseits

gebe gerne zu, daß ich bisher keine in jeder Hinsicht

ideale und perfekte Art gefunden habe, im
Philosophieunterricht allen Wünschen und
Anforderungen, die ich mir selber stelle und die andere

stellen, gerecht zu werden, und bin deshalb fur jeden
positiven konkreten Hinweis dankbar. Nur sollen

nicht Dinge, die man sich selber schon oft uberlegt
und mit manchem anderen besprochen und auch

praktisch versucht hat, als novum vorgebracht werden.

Wenn sich die Ausfuhrungen gegen die
aristotelischscholastische Philosophie selber wenden, dann muß
ich bekennen, daß ich nicht wüßte, welches

philosophische System sonst in Frage käme, vorausgesetzt
natürlich, daß man auch beim Philosophieunterricht

an der Realschule eine eigentliche philosophische

Einfuhrung in ein System vermitteln will,
wie oben bei der dritten Möglichkeit erwähnt
wurde.

Ich verspreche mir von einer Einführung in die

systematische Philosophie am meisten und denke

mir diese etwa folgendermaßen. Einleitend sollen

die Realschüler, denen die Philosophie gewöhnlich
viel fremder ist als den Griechen und Lateinern,

ganz allgemein vorbereitet werden, indem man
ihnen die Eigenart des philosophischen Fragens und
Denkens zeigt, vor allem im Vergleich zum alltäg¬

lichen Wissen, zum naturwissenschaftlichen Erkennen

und zur Offenbarung. Die Einübung des

logischen Denkens bei der Behandlung einiger
auserwählter Fragen aus der Logik soll den Schüler zur
Genauigkeit, Sauberkeit und Klarheit im Denken
und im Ausdruck erziehen. Eine philosophische
Wissenschaftslehre soll zeigen, welche allgemeinen
Gesetze fur das wissenschaftliche Erkennen gelten.
Von da aus öffnet sich der Weg zur philosophischen
Erkenntnislehre, die in Anlehnung an die Sprache
und an die Naturwissenschaften die Frage nach der
Wahrheit und ihrer Gewißheit stellt und sie in der

Auseinandersetzung mit verschiedenen
philosophischen Richtungen im Sinne eines kritischen
Realismus beantwortet. Aus der Frage nach der
Wahrheit ergibt sich die Frage nach den letzten

Grundlagen und Prinzipien, also die Frage nach dem
Sein und Werden, nach den Ursachen und schließlich

nach der letzten Ursache, nach Gott. Ohne
diese ontologischen Probleme, wenn sie auch nur
kurz behandelt werden können und immer, so gut
es geht, im Zusammenhang mit den Naturwissenschaften,

scheint der Philosophieunterricht diesen

Namen nicht zu verdienen. Im zweiten Teil des

Philosophieunterrichts steht dann der Mensch im
Mittelpunkt. Es geht um eine Art philosophische
Anthropologie. Im Anschluß an die Biologie und an
die Offenbarung, zum Teil auch an die Geschichte

und Literatur, wird die philosophische Frage nach
dem Menschen gestellt, psychologisch, ethisch und

metaphysisch. In der Psychologie kommt die Eigenart

des Menschen in seinem Erkennen und Wollen
zur Sprache, dann die metaphysischen Fragen nach
der Seele, ihrer Natur und ihrer Unsterblichkeit. In
der Ethik bietet sich die Gelegenheit, über den
Menschen als Person, als Individuum und als

Gemeinschaftswesen zu sprechen, über die Rechte und
Pflichten des Menschen, über den Beruf und über
verschiedene andere Fragen. Auf diese Weise wird
den Schulern wenigstens ein Umriß eines

philosophischen Systems geboten, ihm dadurch die
Möglichkeit gegeben, sich selber zu orientieren und zu
lernen, Antworten auf philosophische Fragen
selbständig zu suchen.

Natürlich läßt diese systematische Philosophie
verschiedene Grade an Umfang und Tiefe, an innerer
Geschlossenheit und an selbständiger geistiger
Erarbeitung zu. Eine möglichst große Aufgeschlossenheit

und Erweiterung ist vor allem in vier Richtungen

wunschbar: a) geschichtlich, indem man An-

739



sichten anderer Philosophen mit den eigenen
Antworten vergleicht und kritisch wertet; b) im
Hinblick auf das Leben, indem man aufden Lebenswert
und die praktische Auswirkung dieser Fragen
hinweist; c) im Zusammenhang mit dem Fachstudium
und mit dem späteren Beruf, indem man die inneren

Berührungspunkte zwischen philosophischen Fragen

und Berufsaufgaben aufzeigt; d) auf die
Offenbarung hin, indem man den Wert und die Grenzen
der Philosophie fur die eigentliche Weltanschauung
zeigt. Die Frage, wie das geschehen soll, fuhrt uns

zum zweiten Gesichtspunkt, zur Methode des

Philosophieunterrichts.

2. Wie - die Frage der Methode.

K. Püllen zahlt in seinem oben erwähnten Buch eine

ganze Reihe von Methoden im Philosophieunterricht

auf, die im Laufe der letzten Jahrzehnte
versucht wurden. Die Schüler selber wünschen
gewöhnlich den Unterricht in Form von Diskussion

und Gesprächen. Diese Methode erscheint sehr ideal
und wäre in einer kleinen Gruppe Interessierter der

einzig richtige Weg. In einer Klasse aber, vor allem

wenn sie groß ist und wenn an philosophischen Fragen

nicht alle gleich interessiert sind, hat es mit
Diskussion und Gespräch seine Schwierigkeiten. Die
Diskussion kann sich leicht ins Hundertste und
Tausendste verlieren, am Schluß hat man eigentlich
sehr wenig davon. Auch sind Schuler oft zu wenig
vorbereitet, um in einer philosophischen Diskussion

richtig mitzukommen. Deshalb wird man am Vortrag

und am ,Dozieren' nicht ganz vorbei kommen
können. Am besten ist die Verbindung von beiden

Methoden, indem durch Zwischenfragen die Schüler

zur aktiven Mitarbeit angeregt und angehalten
werden und der Unterricht gelockert wird. Das

Hauptgewicht liegt zuerst auf einer möglichst klaren

Herausarbeitung der Fragestellung, damit alle
sehen, worum es eigentlich geht, dann auf einer

klaren, logisch stringenten und übersichtlichen
Beweisführung. Wenn sich einmal eine wirklich fruchtbare
Diskussion ergibt, die zu einem echten philosophischen

Suchen wird, um so besser. Eigene
Diskussionsstunden, die von Zeit zu Zeit eingeschaltet
werden, sollen besondere Möglichkeiten dazu geben.

Die Arbeit beim Philosophieunterricht an der
Realschule wäre bedeutend leichter, wenn man gute
Schulbücher zur Verfügung hätte. Leider ist hier auf
diesem Gebiet nicht viel Gutes und Passendes zu

740

finden. Die meisten Bucher, die vorhanden sind,

befriedigen nicht. Entweder sind sie fur die
Realschuler zu schwer und zu hoch, oder wieder zu
allgemein und zu einseitig.

3. Wozu - der Sinn und das Ziel des Philosophieunterrichts

Der Realschuler neigt wahrscheinlich mehr zu
einem gewissen Pragmatismus und U tilitarismus als

der Gymnasiast des Typus A, obwohl der Unterschied

nicht übertrieben werden darf. Sehr leicht
stellt sich also beim Philosophieunterricht die Frage
nach dem ,Nutzen' eines solchen Studiums. Dabei
versteht man darunter den unmittelbar festzustellenden

praktischen Nutzen und Gebrauchswert.
Obwohl heute von vielen Seiten, vor allem auch von
fuhrenden Männern in Industrie und Technik, der

Wert des Philosophiestudiums betont wird, können
beim Realschuler doch ernste Krisen und Zweifel
über den ,Nutzen' der Philosophie auftreten. Es ist

nicht immer ganz leicht, solche Bedenken zu widerlegen.

Oft wird nämlich der betreffende Schüler
selber tatsächlich keinen ,Nutzen' haben, weil er
sich das durch seine zu wenig intensive Arbeit
unmöglich macht.
Wenn im folgenden auf die Frage ,Wozu der
Philosophieunterricht an der Realschule ?' eine Antwort
gesucht wird, dann geschieht das sozusagen a priori,
d. h. was man als Lehrer mit dem Philosophieunterricht

erreichen möchte, was sich also mehr oder

weniger aus der Natur der Philosophie ergeben soll.
Es wäre interessant zu erfahren, was Schuler selber
auf Grund ihrer Erfahrungen, vor allem im späteren
Leben, über den Philosophieunterricht urteilen.
Allerdings dürfte es den meisten nicht ganz leicht
fallen, die genaue Auswirkung des Philosophieunterrichts

zu bestimmen, da der Mensch eben ein Ganzes

ist und das Ineinandergreifen von verschiedenen
Ursachen und Umständen nicht zu verhindern ist.

Zugleich fehlt dem Menschen die Vergleichsmöglichkeit,

wie er - er, nicht ein anderer! - wäre, wenn
er sich gar nicht mit der Philosophie beschäftigt
hätte. All das ist bei Urteilen und Umfragen über
den Philosophieunterricht zu berücksichtigen, ob

man fur oder gegen den Philosophieunterricht
eingestellt ist.

Der Wert des Philosophieunterrichts läßt sich unter
dem formellen und unter dem materiellen Gesichtspunkt

bestimmen. Formell betrachtet sehe ich den



größten Wert des Philosophiestudiums in der
Einübung des Denkens. Wenn man sich ernst mit
philosophischen Fragen beschäftigt, lernt man denken,
besser und klarer, tiefer und gründlicher denken.
Die Schüler bekommen Sinn für die großen
Probleme, sie lernen, diese Fragen zu sehen, sie richtig
und klar zu stellen, sie lernen den Weg und die
Methode kennen, solche Fragen selbständig zu
lösen. Freilich braucht es viel Anstrengung, viel
Übung und viel Geduld. In unserer heutigen oft so

aphilosophischen Zeit und Umgebung ist diese

Arbeit besonders schwer, aber auch besonders

notwendig. Wenn es dem Lehrer gelingt, beim jungen
Menschen einerseits ein gesundes Vertrauen zum
menschlichen Geist zu wecken, anderseits aber ihn
zu einer genügend kritischen Einstellung zu
erziehen, ihm die Möglichkeiten und die Grenzen der
menschlichen Erkenntnis zu zeigen, dann hat er ihm
etwas sehr Wertvolles ins Leben mitgegeben. Wenn
es ihm weiter gelingt, im Kampf gegen die geistige

Gleichgültigkeit und Oberflächlichkeit, gegen den

geistigen Stumpfsinn das Verständnis für Meditation

und Kontemplation, für die Innerlichkeit und
Tiefe zu wecken, in ihm ein wenig die ,Liebe zur
Weisheit' zu fördern, dann hat er wohl sein Ziel
erreicht. Von dem, was in der Philosophie behandelt
und gelernt wurde, wird man vieles vergessen. Was
bleiben soll, ist die ,Philo-sophie', die Liebe zur
Weisheit, das Verlangen nach Weisheit.

Materiell gesehen liegt der Wert des Philosophieunterrichts

vor allem in drei Dingen. Erstens öffnet
die Philosophie dem jungen Menschen den Zugang
zu einer neuen Welt. Der Schüler erkennt, daß die
Wirklichkeit größer, tiefer, reicher und mannigfaltiger

ist als das unmittelbar Gegebene der
sinnlichen Erfahrung. Man könnte diese Tatsache ,die
Aufgeschlossenheit.' ür die ganze Wirklichkeit' nennen.

In diesem Sinn bedeutet der Philosophieunterricht

Ergänzung und Vertiefung des Fachstudiums.
Der Techniker weiß: zuerst muß man die Gesetze

der Natur kennen, um sich dann diese Natur dienstbar

zu machen. Die Philosophie aber zeigt, daß es

noch eine größere Wirklichkeit gibt, die sich nicht
so gestalten und dienstbar machen läßt wie die sichtbare

Natur, eine Wirklichkeit, in deren Ordnung
der Mensch selber steht und deren Hoheit er
anerkennen muß. Aber gerade diese Anerkennung
bedeutet die Entfaltung des Menschen als Menschen.

Zweitens orientiert der Philosophieunterricht
darüber, was schon andere gedacht, wie sie die Antwort

gesucht, wie geirrt und wie die Wahrheit gefunden
haben. So kann man sich in der geistigen Situation
der Vergangenheit und der Gegenwart besser

auskennen und am eigentlichen menschlichen
Gespräch teilnehmen. Zugleich aber kann man sehen,

daß es schwer ist, die Wahrheit zu finden. Diese

Erkenntnis wird den jungen Menschen in seiner

Ehrfurcht vor der geistigen Arbeit bestärken. Die

Folge davon werden sein eine größere Vorsicht im
Urteilen und eine größere Ehrlichkeit im Suchen

der Wahrheit.
Schließlich soll der Philosophieunterricht helfen,
seine eigene Weltanschauung aufzubauen und zu

rechtfertigen. Die Philosophie vermittelt sichere und

allgemein gültige Wahrheiten über Mensch, Welt
und Gott und sucht die Antwort auf die letzten Fragen

nach dem Wesen, dem Ursprung und dem Ziel
aller Dinge in ihrem inneren Zusammenhang. Sie

führt zu einem einheitlichen und geschlossenen Weltbild,

in dem der Mensch seine besondere Stellung hat.
Aus der Seinsordnung folgt die Erkenntnis, wie man
leben und handeln soll. Selbstverständlich wird
durch die Philosophie weder die positive Wissenschaft

noch die Offenbarung irgendwie entwertet.
Gerade in der Philosophie wird die innere Einheit
dieser drei selbständigen, aber aufeinander
angewiesenen Disziplinen sichtbar und tatsächlich
ermöglicht.

Noch manches würde sich über den Wert des

Philosophiestudiums sagen lassen, aber es ist nicht hier der
Ort dazu. Nur eine Frage soll noch kurz gestreift
werden: Sind diese Möglichkeiten an einer
Oberrealschule tatsächlich konkret gegeben Ich glaube
ja, obwohl ich mir verschiedener Schwierigkeiten,
wie Überlastung mit Schulstoff, positivistische
Ausrichtung mancher naturwissenschaftlicher
Disziplinen, Einfluß eines Lebenspragmatismus, Vorurteile

gegen die Philosophie in manchen Kreisen usw.
bewußt bin. Wenn sich das Ziel auch nicht immer
und bei allen Schülern vollkommen erreichen läßt

- in welchem Fach kommt dies vor? und welcher
Lehrer kann das? -, bietet der Philosophieunterricht

doch eine reale Möglichkeit, ein wesentliches
Element zur echten Bildung des jungen Menschen,
des zukünftigen Technikers beizutragen.

Seelisches wird nur durch Seelisches lebendig.

Joachim Bodamer, Der Mensch ohne Ich.

741


	Welche Möglichkeiten bietet der Philosophieunterricht an der höheren Realschule?

