Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz
Band: 46 (1959)

Heft: 21: Forderung des naturwissenschaftlich-technischen Nachwuchses
und ihre Konsequenzen

Artikel: Das christliche mathematisch-naturwissenschaftliche Gymnasium :
Gedanken zur Typus-C-Frage

Autor: Kopp, Josef Vital

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-539138

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-539138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

len mit relativ hohen Stundenzahlen fiir Mathema-
tik Gymnasien des Typus B, und die Schwierigkeit,
an unsern Schulen diese Stundenzahl etwas zu
erhohen, entsteht wohl gerade daraus, daf3 hier der
Typus B einfach ein Typus A ist, bei dem die grie-
chische Sprache durch die englische oder die
1talienische ersetzt ist. Dr. Jeger hat vor einiger Zeit
in der ,Schweizer Schule’ auf diese Tatsachen und
die sich ergebenden Konsequenzen sehr deutlich
hingewiesen (Nr. 2, Jg. 46). Die im allgemeinen
wesentlich grofleren Schwierigkeiten der Absolven-
ten unserer Gymnasien gegeniiber jenen der Real-
gymnasien von Basel, Bern oder Ziirich sind ein Bei-
spiel einer solchen Konsequenz. Es sind Schwierig-
keiten, die immer wieder bestitigt werden und die
auch mit Zitaten von Planck und andern groB3en
Naturwissenschaftern iiber den Wert einer vertief-
ten humanistischen Bildung nicht aus dem Wege
geschafft werden konnen. Und sie sind ja auch zu
erwarten, denn die ETH richtet sich bekanntlich
doch in erster Linie nach der Vorbildung, die der
Typus C vermittelt. SchlieBlich sei noch darauf hin-
gewiesen, daB es ja in allen diesen Fragen gar nicht
nur um die zukiinftigen Studenten der ETH geht:
Auch der angehende Mediziner, Zahnarzt und
Apotheker benétigt heute zur Bewiltigung seiner
propadeutischen Studien eine gediegene mathema-
tische Vorbildung, und der angehende National-
okonom, Wirtschafts- oder Verwaltungswissen-
schafter begegnet in seinen Studien immer mehr
den mathematischen Methoden und hat an ver-
schiedenen Hochschulen bereits auch entsprechen-
de Vorlesungen zu besuchen. Endlich ist daran zu
erinnern, da3 die Mathematik ja anerkannter-
mafen eines der zentralen Bildungsficher sein
sollte. Sie kann es aber nur sein, wenn ihr Lehrstoff
hinsichtlich Tiefe und Umfang nicht zu sehr be-
schnitten werden muB, und wenn fiir sie auch die

notige Zeit zur Verfiigung steht.

Lieben: das st Sein, ist Werden und ist Tun,
15t nicht Haben, Besttzen und Geniefien.
STANISLAS D’OTREMONT

726

Das christliche mathematisch-
naturwissenschaftliche Gymnasium

Gedanken zur Typus-C-Frage
Dr. Josef Vital Kopp, Luzern

Abgrenzung

Die Redaktoren dieser Sondernummer haben mir
die Aufgabe zugewiesen, die Gedanken iuiber Auf-
gabe und Gestaltung des Typus C zusammenzufas-
sen, die ich im Verlaufe des verflossenen Jahrzehnts
vor Erziehungsbehérden, in Kommissionen, auf
Studientagungen und in privaten Gremien vertreten
habe. Zur Vermeidung von MiBverstandnissen sind
aber vorerst Klarstellungen notig.

Einleitend sei betont, daB sich die Ausfihrungen in
keiner Weise gegen das humanistische Gymnasium
richten. Es ist unbestritten, daB3 vor allem der Typus
Aan humanem Bildungsgut, an Konsequenz des Auf-
baus und deshalb an Bildungskraft den andern bis-
herigen Mittelschulformen iiberlegen ist und diesen
Vorrang fiir die Berufe, die sich vornehmlich mit
dem Menschen befassen (z.B. Theologie, Jurispru-
denz, Medizin und die Phil-I-Berufe) vermutlich
noch auflange Zeit behalten wird. Insbesondere sei
betont, daB «jene ehrwiirdigen Klosterschulen, die
stets eine Zierde der eidgendssischen Bildungswelt
dargestellt haben» (Gymn. Helv. 14, Seite 30) noch
immer das Kostbarste und mit aller Sorgfalt zu be-
treuende Kulturgut des schweizerischen Katholizis-
mus darstellen. Die Experimente, die man da und
dort mit dem humanistischen Gymnasium machen
mochte, schlieBen die groBe Gefahr in sich, dieser
Bildungstypus konnte das erprobte Gleichgewicht
seiner Brennpunkte und damit seine ausgewiesene
Formungskraft verlieren. Korrekturen scheinen des-
halb nur mit duBerster Vorsicht und unter Beriick-
sichtigung aller Faktoren erlaubt.

Ein absoluter Fiihrungsanspruch des humanistischen
Gymnasiums, als kénne es allein ,vollwertige huma-
ne Bildung® vermitteln, ist aber offenbar nicht be-
griindet. In den vergangenen Diskussionen ist in den
verschiedensten Varianten immer wieder das Argu-
ment aufgetaucht, der Typus C miisse vom Typus A
und B her ,humanistisch aufgewertet werden‘; die
erforderliche Bildungskraft und das notwendige An-
sehen konne er nur in Verbindung mit dem humani-



stischen Gymnasium gewinnen; die Schiiler vom
Typus C muBiten im Umgang mit den Studienge-
nossen vom humanistischen Gymnasium und durch
den EinfluB von Lehrern, die aus humanistischer
Haltung lebten, mit ,gymnasialem Geist® erfuillt
werden. Dieser Glaube ist zu bewundern, aber nicht
zu teilen. Ich war von Anfang der Meinung, der
Typus C brauche vom humanistischen Gymnasium
her keine Hilfe; im Gegenteil, ihm wesensfremde
Kompromisse und Anleithen hemmten die wiinsch-
bare Ausklarung des Typ C und schoben den Tag
immer weiter hinaus, an dem er zu einem selbstin-
digen, vollwertigen, homogenen und humanen Bil-
dungstypus werde; der Typ C sei den gewaltigen
Aufgaben, die seiner kiinftig harren, erst gewachsen,
wenn er sich auBerlich und innerlich bewuBt vom
humanistischen Gymnasium lése, sich auf'sich selbst
besinne, sein Bildungsziel mit den ihm immanenten
und adaquaten Bildungsmitteln erstrebe und von
Lehrern betreut werde, die selbst zutiefst von den
Bildungselementen der kosmisch-mathematischen
Welt ergriffen seien.

Diese beiden Vorbehalte sind bei den folgenden
Ausfithrungen zu beachten. Damit sei allerdings
nicht bestritten, daB3 einige der dargelegten Gedan-
kenginge mutatis mutandis auch fir das humanisti-
sche Gymnasium wie besonders auch fir den Typus
D und das Technikum Geltung haben. Doch seien
diese Gesichtspunkte hier ausdriicklich ausge-
klammert als nicht zum Thema gehoérig, das mir
zugewiesen ist.

Das Aufien

Die Verwendung der Nuklearenergie zu friedlichen
Zwecken, die vielfialtigen Anwendungsmoglichkei-
ten der Elektronentechnik, die Kunststoffherstel-
lung usw. sind gegenwiartig in das Stadium einer
massiven Einwirkung auf die Wirtschaft getreten.
Diese Tatsache hat nicht bloB3 einer momentanen
Hochkonjunktur, sondern einem grundsitzlichen
und tiefgreifenden Strukturwandel der Wirtschaft
gerufen, der sich in einer fortschreitenden Technisie-
rung aller Gebiete duBert. Durch diese Entwicklung
ist in allen Landern der Welt ein akuter Mangel an
technisch und naturwissenschaftlich geschultem
Personal entstanden, dessen Behebung fiir jede Na-
tion begreiflicherweise eine der brennendsten Auf-
gaben der Volkswirtschaft darstellt.

In der Schweiz beschiftigen sich in den letzten Jah-

ren die verschiedensten Instanzen der Volkswirt-
schaft, der Industrie und der Erziehungswelt sowie
eine Reihe von Studientagungen und Publikationen
mit der Losung des Problems. Einen vorlaufigen
AbschluB3 haben diese Bemithungen in dem April
1959 erschienenen ,SchluBbericht des Arbeitsaus-
schusses zur Forderung des wissenschaftlichen und
technischen Nachwuchses® gefunden. Der Bericht
1aBt erwarten, daf3 man nun auch bei uns das Nach-
wuchsproblem auf breitester Basis und unter Einsatz
aller verfugbaren Mittel zu 16sen sucht. Das ist das
AuBen. Von diesem AuBen spricht heute jedermann.
Wenn von diesem Aullen die Rede ist, findet man
interessierte Zuhorer, und alle sind bereit, zur Ab-
hilfe mitzuwirken; denn die wirtschaftlichen und
politischen Interessen, die hier im Spiele sind, liegen
auf der Hand. Das Nachwuchsproblem wird sich
auch wahrscheinlich weitgehend durch die organi-
satorischen, propagandistischen und finanziellen
MaBnahmen, die im erwahnten SchluBbericht vor-
geschlagen sind, losen lassen.

Das Innen

Diese auf den ersten Blick bloB technisch-volkswirt-
schaftliche Situation ist das Ergebnis einer jahr-
hundertelangen geistigen Entwicklung und sie wird
ihrerseits wieder zum Ausgangspunkt einer noch gar
nicht absehbaren neuen Entfaltung in allen mensch-
lichen Bezirken. Deshalb hat das aufgeworfene Pro-
blem auch sehr komplexe innere Aspekte weltan-
schaulicher Natur, die fiir den Erzieher, insbeson-
dere fiir christliche Erzieher, von entscheidender
Bedeutung sind. Mit blof3 auBBern organisatorischen
und finanziellen MaBnahmen zur Férderung der
entsprechenden Studien und zur Beeinflussung der
Berufswahl ist also das Problem nur halb gelést. Es
sind hier tiefgreifende geistige und weltanschauliche
Revisionen notig, wenn auch die humane Seite des
ganzen Unternehmens erfal3t und richtig gesteuert
werden soll. Das ist das Innen! Leider hat man aber,
wenn man von diesem Innen spricht, wenig Erfolg.
Die etwas unbequemen Gedankenginge sind den
meisten zu beschwerlich. Auch liegen die politischen
und wirtschaftlichen Konsequenzen, die sich aus
der Vernachlassigung dieser innern Aspekte ergeben,
nicht so ohne weiteres auf der Hand. So ist ihre Ver-
fechtung eine recht dornige und undankbare Sache
und von der Hilfe der wenigen abhingig, die unter
dem duBern Nachwuchsproblem die feinern, aber

727"



folgenschweren innern Beziige zu erfassen fihig und
willens sind. Es sei aber hier trotzdem nochmals ver-
sucht, das Innen der zu Diskussion stehenden Frage
schaubar zu machen.

Die Entwicklung der Naturwissenschaften

Dem gesamten mittelalterlichen Denken war die
Blickrichtung von vorneherein gegeben. Sie ging
auf Gott. Auch die Naturwissenschaft war nur Die-
nerin der Gottesidee, konkret Dienerin der Theolo-
gie. Sie hatte die Aufgabe, den Schopfungswegen
nachzugehen, die Schépfungsplane sichtbar zu ma-
chen und darin die Spuren goéttlicher W eisheit auf-
zuzeigen. An eine Naturwissenschaft, die autonome
Fragen stellte und in bisher nicht bekannte Dimen-
sionen vorstiefe, war nicht zu denken. Noch Kepler
lebte in dieser aprioristischen Welt. Er sahseine Auf-
gabe darin, mit dem Psalmisten Gottes GrofBBe zu
preisen. Fir ithn war noch ganz selbstverstandlich,
dall Gottdie Erde, aufder Sein Ebenbild wohnte, so
unter den Planeten kreisen lieB, daB3 sich ebenso
viele innerhalb wie auflerhalb bewegten. Seine Auf-
gabe war nur, die Gesetze dieser Bahnen freizulegen
und so die Weisheit des Schopfers schaubar zu ma-
chen.

Mit seinem Zeitgenossen Galilel beginnt die ent-
scheidende Wendung. Er kiindigt das a priori der
Blickrichtung auf und l6st das jahrhundertealte
Dienstverhaltnis der Naturwissenschaft zu Philoso-
phie und Theologie. Fiir ihn gelten nur die Phano-
mene. Beweiskraft hat nur die Beobachtung. Als
erster betreibt er Naturwissenschaft um ihrer selbst
willen. Seine Methode ist das Experiment. Von den
Einzelheiten steigt er zu den Gesetzen auf.

Damit beginnt die Sakularisation der Naturwissen-
schaft, ihr methodisches Sich-auf-sich-selbst-Besin-
nen und damit ihre damals noch unvorstellbare,
geradezu explosive Entwicklung.

Wenn wir nun heute, da wir die Machtergreifung
des technischen und das Heraufkommen des plane-
tarischen Zeitalters miterleben, auf die rund vier-
hundertjiahrige Entwicklung seit Galileis Geburt
zuriickblicken, kénnen wir die Ausweitung der
naturwissenschaftlichen Weltkenntnis im makro-
und mikroskopischen Bereich nicht genug bestaunen.
Eine sich uberstiirzende Entwicklung! Die wenigen
Jahrhunderte haben an physikalischer und biolo-
gischer Weltkenntnis um ein Vielfaches mehr ein-
gebracht als die tbrigen vielen hunderttausend

728

Jahre menschlicher Existenz auf unserem Planeten.
Noch fiir Kepler hatte Gott den Sternenhimmel er-
schaffen, um die Erde, die Wohnstitte Seines Eben-
bildes, Ein friedliches Bild.
Seither hat sich das Firmament, zu dem der fromme
Mathematiker seine Augen erhob, in ein dem Men-
schen unfaBbares Ungeheuer aufgelost. Die Milch-

,auszuschmiicken’,

stra3e zeigt sich als eine Spirale von etwa vierzig
Milliarden Sonnen, die sich tiber eine Ausdehnung
von ungefahr hunderttausend Lichtjahren erstreckt
und sich in rund zweihundert Millionen Jahren um
sich selber dreht. In diesem Riesenschwarm wirbelt
irgendwo am Rand einer Spiralwindung ein Stern-
chen vierter Klasse mit, unsere Sonne, um das sich
unter andern ein Planet fiinfter Klasse, unsere Erde
dreht, deren ,Ausschmuckung’ das Ganze dient!
Doch nicht genug. Die Fiinfmeterspiegel der kali-
fornischen Sternwarte dringen zwei Milliarden
Lichtjahre in den Weltraum. Sie erlauben dem For-
scher den vorliufigen SchluB3, da8 sich im Welt-
raum durchschnittlich etwa zwei Millionen Licht-
jahre voneinander getrennt, noch etwa hundert
Millionen andere MilchstraBensysteme dahintrei-
ben, und so fiir das teleskopische Auge seit einigen
Jahren den Wohnsitz des Menschen ,schmiicken’.
Zur gleichen Zeit, da sich diese unfalbaren Raum-
tiefen enthiillten, wichen auch die Dimensionen der
Zeit in dhnliche GroBenordnungen zuriick. Noch
im achtzehnten Jahrhundert standen Geologie und
Biologie unter dem EinfluB des biblischen Schép-
fungsberichtes. Man schitzte das Alter der Erde ge-
maf den biblischen Genealogien auf drei bis neun-
tausend Jahre. Die Arten aller Lebewesen hielt man
fiir konstant, wie sie einst fertig aus dem einmaligen
Schopfungsakt Gottes hervorgegangen waren. Noch
der Ziircher Naturforscher Johann Jakob Scheuchzer
(t 1733) erklarte die im Kanton Glarus gefundenen
Fossilien eines Riesensalamanders als das Skelett
eines in der Sintflut ertrunkenen Menschen. Heute
wird der Anfang der Erdkrustenbildung auf unge-
fahr zwei Milliarden Jahre zuriickgelegt. Nur um
wenige Millionen Jahre spiter setzt man das Auf-
treten des ersten Lebens fest, womit dann jenes un-
iibersehbare Spiel der Verzweigung und Verande-
rung aller Lebensformen beginnt, aus dem schlieB3-
lich als letzte zoologische Art vor einigen hundert-
tausend Jahren der Mensch aufbliihte.

Das ist, kurz und recht primitiv zusammengestapelt,
der Rahmen jener unendlich abgestuften und viel-
faltigen Welterfahrung, die dem suchenden Men-



schen von heute entgegentritt. Dieser Rahmen ist
gefiillt von einer uniibersehbaren Masse von sich
fortwiahrend iiberstiirzenden Erkenntnissen aus dem
Gebiet der Mikrophysik, der Biologie, der mensch-
lichen Seelenanalyse usw. Ein Mensch von heute,
der nicht bloB gelegentlich von den neuen Erkennt-
nissen nippt, sondern sich intensiv und jahrelang in
und mit all den Dimensionen und Aspekten be-
schiiftigt, gewinnt begreiflicherweise ein vollkom-
men neues, nicht nur vergréfertes, sondern anderes
Welt- und Menschenbild und fiihlt sich von einem
verwandelten Daseinsgefithl getragen. Und diese
Menschen sind heute nicht mehr vereinzelt. Ein
Blick in die Biicherproduktion, in die Zeitschriften,
in die Tagespresse, in die Rundfunkprogramme und
in die Masse der tiglich gehaltenen Vortrage zeigt,
welch enormen Raum diese neue Welt heute schon
in den Gedanken aller einigermafBen geistig leben-
den Menschen einnimmt.

Es stellt sich nun die Frage: Wie soll der moderne
Mensch diese Masse der auf ihn einstiirzenden Er-
scheinungen geistig erfassen, ordnen und zu einem
einheitlichen Weltbild verarbeiten ?

Humanismus, Christentum und die Naturwissenschaften

Dem Christen stehen zur metaphysischen Welter-
fassung zwei geistige Méchte zu Diensten, die beide
den Anspruch erheben, die Welt zu deuten und ein
ganzheitliches Welt- und Menschenbild zu gewihr-
leisten: die humanistische Bildungswelt und die
christliche Religion. DaB jedoch deren Vertreter im
Augenblick kaum mehr in der Lage sind, das gewal-
tige Material aufzuarbeiten und eine Gesamtdeu-
tung zu geben, wird nach wenigen Uberlegungen
offenbar:
Die Quellen humanistischer Bildung liefern uns aus
dreitausend Jahren Kulturgeschichte ein ganzes
Arsenal hochwertiger  klassisch® gewordener Ver-
suche, die Welt in der Gesamtheit ihrer Erscheinun-
gen zu deuten. Diese bieten uns eine Fiille von un-
tibertrefflich formulierten Antworten auf Fragen an,
die heute niemand mehr stellt! Auf die uns bedran-
genden lapidaren Fragen aber, z. B. nach der Rela-
tion unserer Erde und ihrer Bewohner zum iibrigen
unermeBlichen Kosmos, nach den transzendenten
Hintergriunden der ersten Zellenbildung, der Mu-
tationen, der Orthogenese, somit auf die zentrale
Frage nach der Herkunft, nach dem Aufstieg und
der Zukunft des Menschen, begegnet uns von dieser

Seite ein klassisches Schweigen! Begreiflicherweise!
Alle diese Probleme haben sich ,den grof3ten Gei-
stern der Menschheit’ noch gar nicht gestellt, aus
deren Weltschau die historisch-humanistische Bil-
dung ihr Gedankengut schopft. Finis Latinorum.
Reinhold Schneider ist ein gewiB3 unverdachtiger
Reprasentant dieser Weltsicht. Wahrend des Nazis-
mus hat er Hunderttausenden Trost und Halt gege-
ben. Man lese abersein letztes Buch ,Winter in Wien*
und man wird erschiittert sein von der Ratlosigkeit,
man kann fuglich sagen Verzweiflung, die diesen
Humanisten angesichts des neuen kosmischen Welt-
bildes ergriff. Er war auflerstande, sich darin noch
seelisch anzusiedeln.

Hinsichtlich des Christentums ist die Lage Zhnlich.
Die Quellen der Offenbarung iiber Entstehung von
Welt und Mensch und die Auslegung dieser Quellen
durch die Kirche erstrecken sich von den ersten Ka-
piteln der Genesis bis etwa zu den Beschliissen des
Tridentinums tiber das erste Menschenpaar, das
Paradies, den Stindenfall, die Erbsiinde, ihre Folgen
und die Wiederherstellung der Heilsordnung. Diese
dokumentarischen Grundlagen christlicher Welt-
deutung sind also aus einer Zeit heraus und in eine
Zeit hinein geschrieben, die sich vom physikalischen
und biologischen Kosmos ein kindliches Bild machte
und von den jetzigen Dimensionen, Aspekten und
Problemen noch kaum eine Ahnung besal}. So ent-
halten unsere Glaubensquellen neben dem theologi-
schen Gehalt eine zeitbedingte Weltschau, die zwar
dem damaligen Wissen gema3 war und zur geistigen
und geistlichen Bewaltigung der damaligen Wirk-
lichkeit gentuigte, heute aber, wiirden wir hinein-
gezwungen, uns ersticken miiBte. Auf diesen Do-
kumenten aber, in denen die religiosen Wahrheiten
ungemein eng in das frithere Weltbild verwoben
sind, fuBBt auch heute noch die Verkiindigung, und
sie wird auch kiinftig darauf fuBen miissen. Hier
liegt der Grund der beklagenswerten, schon Jahr-
hunderte wihrenden Kluft zwischen kirchlicher
Verkiindigung und naturwissenschaftlichem Den-
ken! Diese Kluft verbreitert sich immer mehr, je
kithnere Bahnen die naturwissenschaftliche For-
schung geht und je mehr das neue Denken in die
breiten Schichten der Vélker dringt.

Dringlichkeit der Wiederbegegnung von Religion und
Naturwissenschaft

Gewil}, Religion ist als Heilslehre auch seelische Er-

729



bauung und Anleitung zu ethisch reinem Wandel.
Doch ein weiteres entscheidendes Element echter
Religion war stets der Anspruch einer metaphysi-
schen und religiosen Deutung der gesamten sicht-
baren Welt. Religion mufi ja schon deshalb umfas-
sende Weltdeutung bieten, weil das Gottesbild ge-
wissermallen auch ein Spiegel des metaphysischen
Weltbildes ist. Welch geniale, umfassende und
transzendente Weltschau stellten zum Beispiel die
ersten Kapitel der Genesis fur die damalige Zeit dar!
Oder man denke an die groBartige Synthese von
Weltbild und Glaube in Hesiods Theogonie! Beson-
ders deutlich erscheint diese Aufgabe der Religion
noch in Zeiten des Zerfalls. Der Niedergang der
antik-klassischen Religionen beginnt in dem Augen-
blick, da sie nur noch Seelentrost bedeuteten und
ihnen mit der am alten Welthild klebenden Theolo-
gie die Deutung der sich stets erweiternden Erfah-
rungswelt nicht mehr gelingt! Das Mittelalter bietet
dazu wieder ein Gegenstiick. Die damalige geistige
Macht der Kirche iiber die Seelen erklirt sich nur
aus der tuberlegenen Weltschau, die die Kirche zu
bieten hatte, aus der fast volligen Koinzidenz von
Welthild und Glaube.

Wie sehr hat sich ihre Lage seither gewandelt!
Zugegeben, die Kirche beschiftigt sich heute eifrig
mit den durch die moderne Entwicklung geschaf-
fenen ethischen und sozialen Problemen, mit einer
sorgfiltigen und wiirdigen sakramentalen Betreu-
ung der Seelen, mit einem emsigen ,Pastorismus’
aller Lebensalter, Stinde, Sozialklassen und Berufs-
gruppen. Aber um die theologische und metaphy-
sische Deutung der auf den modernen Menschen
einstiirzenden Erkenntnisse der Erfahrungswissen-
schaft ist es merkwiirdig still. In der Erklarung des
ganz neu gewonnenen Welt- und Menschenbildes,
das eine Reihe noch nie gestellter theologischer Fra-
gen in sich birgt, verhilt sich die Kirche seltsam
defensiv, wenn man nicht gar sagen darf negativ.
(Vgl. die Enzyklika Humani generis.) Handbreit
um Handbreit wird das Zeitgewand verteidigt, in
das die Offenbarung gekleidet ist. Nur zollweise wird
abgetreten, was gar nicht mehr zu halten ist. Wo
sind ermutigende Ansitze zu positiven, konstruk-
tiven und umfassenden Lésungsversuchen? Das
Schicksal der genialen Synthese, die Pater Teilhard
de Chardin in der einen Frage der Anthropogenese
versucht hat, ist symptomatisch.

Tauscht man sich, wenn man eine Ursache der
Kirchenflucht vieler Gebildeten in dieser Richtung

730

sucht? GewiB, am gutem Willen des Klerus ist nicht
zu zweifeln. Das liturgische und sakramentale Le-
ben wird gefordert wie kaum jemals, die sozialen
Belange werden betreut, und gepredigt wird so viel,
wie noch nie in der Geschichte der Kirche. Aber ob
die Verkiindigung, wie sie heute von der Kanzel er-
tont, das Herz des forschenden oder gar des zweifeln-
den Christen noch erreicht ? Ist das Gotteswort nicht
zu oft in der Problematik, in der Form und in den
geistigen Anspriichen, auf die unterste Horer-
schicht berechnet, die nur ethische und soziale Fra-
gen kennt ? So halt man das FuBvolk bei den Fahnen,
indes viele Fiithrer flichen.

Gesprache mit Studenten, die sich an den Hoch-
schulen den verschiedenen naturwissenschaftlichen
Disziplinen widmen, bestitigen leider diese Ver-
mutung immer wieder. Das Weltbild, das diese
jungen Leute auch von eifrigen und gewissenhaften
Religionslehrern auf den Weg mithekamen, halt
dem Schock der neuen kosmischen Weltschau nicht
stand. Es ist zu eng und haftet zu sehr an dem zeit-
bedingten Gewand der Offenbarung und ihrer vor
Jahrhunderten gegebenen kirchlichen Interpretation.
So machen die Studenten fast durchwegs, sofern sie
die Konfrontation nicht scheuen, schwere Krisen
durch. Sie sind tief beunruhigt, weil es ihnen nicht
gelingt, die vielfaltigen neuen Ergebnisse der Natur-
wissenschaft in das enge Gefuige des Jugendglaubens
einzupassen.

Dahin gehort auch die seltsame Seelenverfassung,
die wir haufig bei gebildeten Katholiken treffen:
Sie bewahren den angestammten Glauben und tra-
gen davon unabhingig ein von den modernen Na-
turwissenschaften bestimmtes Welt- und Menschen-
bild in der Brust. Sie hiiten sich aber wohl vor jedem
Versuch einer Synthese und leben auf VorschuB da-
hin. Diese Situation wird nicht mehr lange unge-
straft so dauern kénnen.

Pierre Teilhard de Chardin vermutet, der Fort-
schritt der Wissenschaft werde den groBen Welt-
religionen, dem Islam, dem Buddhismus, Hinduis-
mus usw., das Ende bereiten. Einzig im Christen-
tum erkennt er die innere Verjiingungs- und Er-
neuerungskraft, die Krise — die ihren Hoéhepunkt
erst erreichen wird — zu uberstehen, sich zu er-
neuern und kiinftig wieder zum anerkannten Inter-
preten der Welt zu werden. Hier zeichnet sich un-
sere grofle Aufgabe ab. Die Synthese zwischen mo-
derner Weltschau und einer christlichen Weltdeu-
tung, die Wiederherstellung der verlorenen Oku-



mene zwischen Theologie und Naturwissenschaft ist
gegenwirtig das brennendste Problem, das der
Loésung durch die intellektuelle Christenheit harrt:
thr Auftrag der Stunde. Das Gelingen dieses Unter-
fangens ist fur die heutige Welt vielleicht noch
schicksalhafter als die 6kumenische Wiederbegeg-
nung zwischen christlichen Konfessionen. DaB diese
Losung aber nicht von der Zauberformel irgend-
einer Instanz zu erwarten ist, ist selbstverstiandlich;
sie wird nur auf der ganzen Front der christlich
denkenden Geister in einer alles umfassenden

Denkarbeit aufzubauen sein.

Das christliche mathematisch-naturwissenschaftliche
Gymnasium

Daf3 einer der entscheidendsten Schauplatze dieser
dringend gewordenen Auseinandersetzung die ho-
heren Lehranstalten sein werden, versteht sich von
selbst. Sie sollen ja Menschen heranbilden, die fahig
sind, die Welt von heute und morgen in der Gesamt-
heit ihrer Erscheinungen zu erfassen. Jede Schul-
frage wird von der Bildungsfrage her bestimmt. Die
Bildungsfrage aber wird von den Anspriichen der
Zeit formuliert, die der Gebildete nicht nur in den
duBern Phinomenen, sondern vor allem in den
transzendenten und religiésen Dimensionen bewéal-
tigen soll.

Von diesem Gesichtspunkt aus muBB man an die
Frage nach der Bildungskraft des Typus C heran-
treten.

DaB die jetzige Realschule geniigendes Jweckwissen
fir ETH und Phil-I11-Berufe vermittelt, ist unbe-
stritten, steht also hier nicht zur Diskussion. Ebenso
wird nicht geleugnet, daB eine gut gefithrte Schule
dieser Art auch uber sehr betrachtliche Mittel der
Jormalen Bildung verfiigt. Die Erscheinungswelt der
Natur, wie sie heutzutage dem Schiiler in Botanik,
Zoologie, Anthropologie, Chemie, Makro- und
Mikrophysik entgegentritt, ist mindestens so viel-
filtig, komplex und schwer durchschaubar wie das
in den Sprachdokumenten niedergelegte Gedanken-
gut der Vorzeit. Wird der Schiiler wirklich angehal-
ten, alle die Naturphdnomene zu erfassen, geistig zu
durchdringen, zu ordnen, und die aus den Beobach-
tungen gezogenen Schliisse in ein sauber zugeschnit-
tenes Sprachgewand zu kleiden, so wird er fort-
wahrend gezwungen, sich mit den Ausdrucksmog-
lichkeiten der Muttersprache auseinanderzusetzen,
wird also auch auf diesem Wege jene geistige Ge-

schmeidigkeit erreichen, die wir als formale Bildung
bezeichnen.

In Frage aber steht, ob dieser Schultypus ,umfassende
humane Bildung® zu vermitteln und ,vollrunde Per-
sonlichkeiten® heranzubilden vermoge.

Zunichst ist klarzustellen, dal humane Bildung
offenbar darin besteht, daB der Mensch die Welt als
Ganzes einigermafBlen erfaBt und seinen eigenen
Standort sowie seine Sendung in dieser Welt zu be-
stimmen vermag.

DaB die Naturwissenschaften diese humane Bildung
nicht vermitteln kénnen, liegt auf der Hand. Ihr
Objekt sind die experimentellen Tatsachen: das
Sammeln, Ordnen und Registrieren der Beobach-
tungen. Streng genommen kann Naturwissenschaft
nicht mehr aussagen, als daB3 auf Grund der bisheri-
gen Experimente die kiinftigen Experimente so und
so ausgehen miissen. Transzendente Urteile liegen
auBerhalb ihrer Methode, also auch auBerhalb ihrer
Kompetenz. Indessen ist zu sagen, daB3 — wie wir
noch genauer sehen werden — jede naturwissen-
schaftliche Arbeit aprioristisches und transzenden-
tes Denken voraussetzt und bestandig davon gelenkt
wird, so daB also die Beschaftigung mit den Natur-
wissenschaften mindestens intuitiv bereits humane
Bildungswerte vermittelt. Systematisch und giiltig
aber konnen diese Bildungswerte nur durch philoso-
phische und religiose Induktion und Interpretation
gewonnen werden.

Schon bisher hat man an den katholischen Typus-C-
Schulen Philosophie (Logik, Psychologie, Ethik)
und Religionsunterricht (Kirchengeschichte, Glau-
benslehre und Sittenlehre) erteilt, um den Typus C
,aufzuwerten‘ und mit ,humanistischem Geist zu
befruchten‘. Man wollte damit den ,Realisten® zei-
gen, daB es ,zwischen Himmel und Erde® noch andere
Dinge gibt, nicht blo8 Mathematik, Chemie,
Physik usw. Deshalb legte man diesen Unterricht
auch in die Hinde von Vollhumanisten. Das ergab
sich folgerichtig aus der bisherigen Betrachtungs-
weise und war eines der Anleihen bei den Geistes-
wissenschaften, von denen oben die Rede war.
Damit sind wir beim zentralen Anliegen angekom-
men, um dessentwillen dieser Aufsatz geschrieben
wurde.

Es drangt sich heute im Gegensatz zur herkomm-
lichen Auffassung die Meinung auf, der Typus C
werde erst zu einem homogenen und vollwertigen
humanen Bildungstypus, wenn es gelinge, die
transzendenten Aspekte — die philosophischen wie

731



die religiésen — nicht aus der ganz andern Blickrich-
tung des humanistischen Gymnasiums hineinzu-
tragen, sondern sie aus der eigenen Erfahrungswelt
des ,Realisten‘ herauszuholen, das hei3t diese seine
Erfahrungswelt selbst von innen heraus ins Humane
zu heben. Der ,Realist® soll nicht erfahren, dal} es
daneben, sondern daB es dahinler noch andere Dinge
gibt. Natirlich setzt diese neue Schau eine natur-
wissenschaftliche Ausbildung der betreffenden Leh-
rer voraus. Doch wenn man am humanistischen
Gymnasium vom Religions- und Philosophielehrer
eine Vertrautheit mit der ,geistesgeschichtlichen
Welt® verlangt, damit er sie den Schiilern von innen
religios und philosophisch zu deuten vermag, warum
soll der Religions- und Philosophielehrer am Typus
C nicht tber entsprechend griundliche und umfas-
sende naturwissenschaftliche Kenntnisse verfiigen ?
Anders wird es thm kaum gelingen, aus der dem
Schiiler eigenen Erfahrungswelt heraus eine philo-
sophische und religiose Deutung von Welt und
Mensch zu geben.

Was die Philosophie betrifft, sei mit zwei Hinweisen
etwas einldf3licher eroértert, wie das gemeint ist:
Allein schon aus der Geschichle der Physik 146t sich
nicht nur die UnerldBlichkeit einer metaphysischen
Weltbetrachtung, sondern auch die zentrale Stel-
lung des Menschen im Kosmos herauslesen, also eine
Apologie des Humanen gewinnen, wie sie eindring-
licher niemals von auBen an diese jungen ,Realisten’
herangetragen werden kann. Es mii3te ihnen nur
gezeigt werden, wie handgreiflich und ganz ent-
gegen fritheren Hoffnungen der Weg der Physik
heute wieder beim Menschen endet.

Am Anfang der klassischen Physik stand das gewal-
tige Erlebnis Newtons, daB3 die Bewegungen der
Sterne denselben Gesetzen gehorchten wie die Kor-
per auf Erden. Unter dem EinfluB seiner Mechanik
— fundiert auf dem Postulat einer Absolutheit von
Raum und Zeit — bildete sich allmahlich jene mate-
rialistische Weltbetrachtung heraus, die alles Reale,
vom Stein bis zum Menschengeist, mit denselben
rein naturwissenschaftlichen Kategorien erfassen
wollte und alles unter der Voraussetzung einer vom
Standort des Betrachters vollig unabhéangigen Ob-
jektivitit zu ordnen versuchte; denn tausendfach
schienen die Newtonschen Prinzipien durch die Er-
fahrung als objektiv und von Menschen unabhingig
bestitigt. Allmahlich aber brach sich die Erkennt-
nis Bahn, dafl die Naturwissenschaft gar nicht das
Ganze der Wirklichkeit erfaf3it und daf3 die physi-

732

kalische Aussage tiberhaupt nicht das Wesen der
Naturerscheinung trifft. Durch Planck wurde erst-
mals klar, dal3 das Begriffsystem der klassischen
Physik nur begrenzt anwendbar ist; daB3 die New-
tonschen Gesetze nur fiir die groBen Naturerschei-
nungen gelten, die ohne den storenden Einflu} des
Menschen meBbar sind; daf3 aber dem Forscher in
der Mikrophysik die Natur an sich gar nicht zu-
ganglich ist, sondern bloB die Phanomene, in denen
die Natur sich dem beobachtenden Menschen stellt;
daB also hier nur noch Wahrscheinlichkeitsgesetze
gelten. Einen zweiten Héhepunkt gewann das Ab-
riicken von der klassischen Physik in Albert Ein-
stein, der sich — nicht aus Spekulation, sondern
durch beobachtete Tatsachen — gezwungen sah,
jeden absoluten Raum, jede absolute Bewegung und
damit jedes absolut in sich ruhende System zu leug-
nen und dem Raum und der Zeit nur noch eine
Geltung in der jeweiligen Relation zu den vorhan-
denen Dingen zuzuerkennen. Heisenbergs Lehre
von der Unschirfenrelation setzt den begonnenen
Weg fort. Er weill, daBl der Physiker die Natur
iiberhaupt nie in ihrem reinen Ansichsein trifft; da
der Mensch durch das Experiment gewisse charak-
teristische Zusammenhinge des Mikrokosmos zer-
stort oder wenigstens stort, also mit dem Zugriff den
Gegenstand der Forschung selbst verandert, und so
die klare Scheidung zwischen forschendem Subjekt
und zu erforschendem Objekt unmoglich macht. Es
wird somit klar, daB der Mensch immer wieder auf
die von ihm selbst hervorgerufenen Strukturen
st6Bt und also nicht der Natur selbst, sondern dem
Bild seiner Beziehung zur Natur, das heiBt, schlieB-
lich sich selbst begegnet. So hat also die Physik, die
sich mit Galilei so stolz und sicher den ,Tatbestin-
den‘ zuwandte und Halt an dem An-sich-seienden
zu gewinnen hoffte, mit den eigenen Forschungs-
mitteln die Grundlagen des klassisch-physikalischen
Weltbildes zerstort und endet heute wieder beim
Menschen, von dem sie ausgegangen ist. Damit ist
jede Frage der Physik wieder eine erkenntnis-
theoretische, also philosophische Frage geworden.

Wenn ein Philosophielehrer den jungen Leuten die-
sen Leidensweg der Physik bis ins einzelne in meta-
physischer Transparenz zu zeigen verstinde, mii3te
ihnen die ganze Diirftigkeit der bloB naturwissen-
schaftlichen Sicht zum nicht mehr zu vergessenden
Grunderlebnis werden. Sie miiBten sich ein fiir alle-
mal bewuBt werden, daB jede Naturwissenschaft auf
Fundamenten ruht, die sie sich selber nicht zu geben



vermag. Das schenkte ihrer ganzen Weltsicht Mal3
und Tiefe. Sie wiren durch die Erkenntnis, daB3 es
iitberhaupt keine Physik der rein objektiven Sach-
verhalte gibt, fiir immer von der in diesen Kreisen
grassierenden Uberschitzung der Empirie geheilt.
Durch griindliche Meditation ihrer eigenen For-
schungsmethoden miiliten sie unweigerlich zum
Resultat gelangen, daBB wir iiberhaupt keine ,eher-
nen‘ in sich selbst stehenden und vom Menschen
unabhingigen Gesetze kennen, weil schlieBlich
immer wieder der Mensch ihr Garant ist, er, der sie
durch das spekulative, aprioristische und konstruk-
tive Denken geschaffen hat. Kiirzer: es wiirde ithnen
bewuBlt, da3 die physikalischen Prinzipien und
Hypothesen von der Eigenart des menschlichen
Denkens abhangen. Damit mii3ten die jungen Ty-
pus-C-Schiiler zur so entscheidenden Erkenntnis
vorstof3en, daBB auch die Physiker von dem leben,
was sie stolz ausklammern : von der philosophischen
Art, die Natur der Dinge zu betrachten. Es wire
ihnen leicht nachzuweisen, daf3 es rein analytische
Siatze, auf die die klassischen Physiker alles setzten,
gar nicht gibt; daB also Naturwissenschaft gar nicht
méglich ist, ohne daBl der Mensch auf das Ganze
blickt und von einem metaphysischen Apriori her
die Untersuchung steuert. So wiirden sie in.jedem
physikalischen Gesetz ein transzendentes Unter-
nehmen des Menschengeistes erkennen und damit
die Grundlagen fiir ein metaphysisches Weltbild
gewinnen. Es lieBe sich ihnen genau aufzeigen, daB3
ohne den Antrieb des metaphysischen Glaubens an
eine Harmonie in der Welt iiberhaupt keine natur-
wissenschaftliche Forschung geschehen wiirde noch
konnte. So wiirden sie schlieBlich in der komplizier-
testen mathematischen Formel die menschliche Idee
erkennen, die ihr zugrundeliegt und nur deshalb in
Zahlen formuliert wird, weil sie anders nicht ad-
aquater ausgedriickt und nachgepriift werden kann.
Die Reflexion iiber ihre eigene Arbeitsmethode
miiBte ihnen alsoklarmachen, daf3 selbst Heisenbergs
Universalformel, eben weil sie alle in der Natur vor-
handenen Kraftfelder auf eine gemeinsame Formel
zuriickfithren will, ein iiberzeugendes Dokument
jenes aprioristischen Glaubens an die Harmonie des
Alls darstellt, ohne den es eine Naturwissenschaft
nicht gibt. Mit andern Worten, sie mii3ten aus ihrer
eigenen Welt zum Grunderlebnis vorstofen, dal3 in
jedem menschlichen Erkennen Empirisches und
Aprioristisches, Physisches und Meta-Physisches un-
l6sbar verkniipft sind, das heiBt, da Physik, genau

besehen, ohne philosophisches Denken nicht exi-
stiert.

Das ist der humane Kern, der nicht an die naturwis-
senschaftliche Bestitigung herangetragen werden
muB, sondern in ihr schlummert und nur auf das
Herausschilen wartet.

Diese philosophische Deutung der Physikgeschichte
allein schon miilite den Realisten zeigen, dal3 Tech-
nik in ihrem Wesen nichts Technisches, sondern et-
was zutiefst Humanes ist: Schopfung und Ausdruck
des Menschen, bloB3 die neueste Erlebnisform seiner
selbst. Damit wiirde noch ein Tieferes klar: daB3 der
Kosmos in eine anthropozentrische Spitze auslauft,
auf daBB der Mensch in ihm sich selber wieder finde;
daB die ganze Natur darauf ausgerichtet ist, vom
Menschen erkannt zu werden; da3 der Kosmos sich
iiberhaupt erst vollendet, wenn er in das Licht des
Menschengeistes eintritt und so im Daseinsraum des
Menschlichen seinen Sinn und seine Erleuchtung er-
halt. So betrachtet, geht jede Naturwissenschaft in
eine Art Anthropologie aus; denn Naturwisscn-
schaft ist immer eine Art Selbstauslegung des Men-
schen; sie ist immer ein Ausmessen der menschlichen
Der Mensch weicht
also in den Naturwissenschaften nur scheinbar von

transzendenten Dimension.
seiner eigenen Fihrte ab. Selbst wenn er im plane-
tarischen Zeitalter die Erde hinter sich 1a3t und den
Ausgrift ins Universum wagt, wird er schlieBlich
doch nur wieder sich selbst in Griff bekommen und
am Ende der Raume seine eigene Spur entdecken.

So weit miifite die philosophische Analyse der Phy-
sikgeschichte Schritt um Schritt vordringen. Dann
gelangte sie, wohin die humanistische Bildung auf
ganz andern Wegen und mit andern Mitteln strebt,
zum groBen Wunder, zum Menschen: zu diesem
einzigartigen Wesen, in dem allein der Kosmos auf-
leuchtet; das in seiner singuldren Stellung allein die
sinnlichen Wahrnehmungen zu durchschauen, zu
ordnen und in sinnerfillltem Zusammenhang zu
schauen vermag und ganz allein fragen, suchen und
ahnen kann, wohin alles im letzten Sinne zielt. Alles
echte Philosophieren ist bekanntlich Staunen. Und
so endete dieses Philosophieren aus den Erfahrungs-
wissenschaften nicht so sehr beim Staunen iiber den
Kosmos als viel mehr beim Staunen tiber den Men-
schen, der den Kosmos begreift.

Es steht doch aufler Frage, daB die intensive und
jahrelange Beschiftigung der Jungen in dieser Welt-
sicht wahrhaft humane Bildung wire, auch wenn da-
bei weder Ciceros noch Senecas Name fiele.

733



Ein derart gebildeter ,Realist® kime so dem Ritsel
Mensch zwar auf andern Wegen, aber gewil3 ebenso
nahe, wie der Gymnasiast, der den Satz des So-
phokles in der Ursprache liest: « Gewaltig ist viel,
doch nichts gewaltiger als der Mensch.» Man
kénnte sich vielleicht sogar fiiglich fragen, wessen
Erlebnis des Humanen das starkere wire!

In ahnlicher Weise, aber von ganz anderer Seite,
miite die philosophische Deutung der paldontonlogi-
schen Forschungsresultate dem jungen ,Realisten® die
,anthropozentrische Spitze® des Kosmos beweisen.
Es bleibt hier leider kein Raum, die diesbeziiglichen
Gedankenginge ebenso ausfithrlich darzulegen. Es
liegt aber auf der Hand, da3 dem Studenten auf
diesem Weg noch viel lebendiger, unmittelbarer
und uberzeugender klar werden mufite, wie die
ganze kosmische Weltwirklichkeit auf das Humane
zielt und erst im Humanen ihre Erfiillung bekommt.
Der auch biologisch versierte Philosophielehrer
miite mit dem Schiiler in transzendentaler Schau
die Erdgeschichte nochmals abschreiten. Er miiBBte
beim Ubergang der komplexeren anorganischen
Stoffe in die erste EiweiBzelle beginnen und dann
sorgsam durch das uniibersehbare Spiel der Muta-
tionen von Pflanze und Tier aufwartssteigen bis
zum Punkt, da der Mensch als ,Pfeil* aus dem Biin-
del der Primaten springt. Wenn es ihm gelédnge, aus
den zahllosen Wahrnehmungen und Beobachtun-
gen, die der Schiiler aus dem naturkundlichen Un-
terricht besitzt, die Orthogenese schaubar zu ma-
chen und ihn davon zu iiberzeugen, dal3 die Achse
der Evolution geistiger Natur ist und von Anfang
an das Humane und Personale im Sinne hatte:
dann miilte dem Studenten die beherrschende
Stellung des Menschen im Kosmos von ganz anderer
Seite, aber nicht weniger eindriicklich, aufleuchten.
Er miiBte erkennen, daB alles Untermenschliche an
diesem einen Aufschwung partizipiert und erst in
ihm in sein wahres Wesen einkehrt; daB das
Menschliche nicht bloB ein anderes, sondern ein
hoheres ist, und dal3 Naturgeschichte notwendig in
Geistesgeschichte mundet. Er wiirde auch von die-
ser Seite her zum selben Schluf3 vordringen: daf3
unser planetarisches Zeitalter mit seiner Welterobe-
rung im Kern Auman ist, das heiBt dem innersten
Wesen des Menschen gemi, weil er allein von allen
Lebewesen auf das Grenzenlose angelegt ist, Wan-
derer von Geburt und deshalb niemals auf den Aus-
griff auf die Welt verzichten kann; daB selbst die
kithnsten Ausgriffe nur dazu fiuhren, daB er sich

734

selber als das groBe Wunder der Schopfung noch
tiefer und umfassender begreift.

Das sind zwei nur kurze Hinweise, wie solches Phi-
losophieren aus der eigenen Erlebniswelt des ,Rea-
listen® gedacht wire. Vielleicht ist aber schon aus
dieser fragmentarischen Skizze fithlbar geworden:
ein ,Realist’, der so philosophiert, wiirde nicht bloB
erkennen, daB3 es ,daneben noch andere Dinge gibt*,
als bloB Mathematik, Physik, Biologie usw., sondern
er miiBte das Transzendente und somit Humane in
seiner eigenen Erfahrungswelt entdecken und viel
lebendiger in sich aufnehmen, als wenn man es von
auflen, aus fremder Blickrichtung an ihn heran-
tragt.

DaB diese Art, aus der physikalischen Welt zum
Metaphysischen vorzustoBen, iibrigens echt grie-
chisch wire, sei bloB nebenbei vermerkt. Wer die
Geschichte der griechischen Philosophie auch nur
einigermafBlen kennt, wird kaum bestreiten, dafl
Sokrates heute so philosophieren miuBte.

Die Moglichkeit, durch eine philosophische Be-
trachtungsweise der Mathematik den jungen Geist
ebenfalls zu denselben Resultaten zu fiithren, sei
hier nur erwahnt.

In einem auf solche Weise konzipierten Typus C
wire iibrigens das ,Humanistische® in einigen Fa-
chern noch immer reichlich vertreten; denn in Weli-
geschichte und Sprachfichern kamen die historischen
Erscheinungsformen des Humanen noch ausfiihr-
lich zum Wort. Allerdings ist nicht zu leugnen, daB3
selbst diese Facher sich der geschilderten Sicht der
Dinge nicht ganz entziehen durften.*

Neueste Geschichte zum Beispiel miiBte ja erregende
Seiten darbieten, wenn der Lehrer es verstinde,
dort anzukniipfen, wo die Deutung der Anthropo-
logie aufhort. Unterricht in moderner Geschichte
konnte das dargelegte Weltbild des jungen Tech-
nikers in faszinierender Weise bestitigen, wenn es
dem Geschichtslehrer gelinge, die hundertfachen
Symptome menschlicher Konvergenz auszudeuten,
die sich uns im politischen Leben von heute taglich
aufdringen.

Ahnliches gilt auch vom Sprachunterricht. Wie
nahe Gottfried Benn der ganzen dargelegten Pro-
blematik steht, ist bekannt. Uberdies finden sich

* Das von Alexander Randa zusammen mit 165 Mitarbeitern
herausgegebene «Handbuch der Weltgeschichte in drei Ban-
den», Walter-Verlag, Olten, 2. Aufl. 1959, zeigt, auf welchen
Wegen diese neue Sicht in der Weltgeschichte gewonnen wer-
den kann. (Schriftl.)



bei Adolf Portmann, Carl Friedrich von Weiz-
sacker, Teilhard de Chardin, Bernhard Bawink usw.
leicht Texte, die in Sprachzucht, Formungskraft und
Hohe der geistigen Schau jedem Lesebuch zur Zier-
de gereichten.

Vollendung und letzte Deutung miite dieser ma-
thematisch-naturwissenschaftliche  Bildungstypus
aber im Religionsunterricht erfahren. Wenn ein aus
Neigung und durch Studium mit den neuen natur-
wissenschaftlichen Problemen grindlich vertrauter
Theologe vor eine im geschilderten Sinne vorge-
formte Klasse trate, welch erregendes Schulgesprich
iiber die res mixtae mub3te sich da entspinnen!
Biblische Theologie, sakramentale Seelsorge, See-
lenberatung und Freizeitsbetreuung in hohen Eh-
ren! Um sie ist es ja nicht iibel bestellt. Aber es zeigt
sich doch immer deutlich, daB heute die dringlichste
Seelsorgshilfe am Studierenden intellektueller Natur
ist: daB man ihm eine christliche Weltschau bietet,
die weit, umfassend und tragfahig genug ist, alle
jene Phanomene der Erfahrungswissenschaften auf-
zunehmen, die seiner in einer langen Studienlauf-
bahn noch harren. Er darf auch im Religionsunter-
richt nicht einfach horen, «daB es noch etwas ande-
res gibt als Mathematik und Physik», oder wie die
frommen Blatter anlaBlich der verschiedenen Sput-
niks so iiberaus widersinnig schrieben, daB Gott
trotzdem (!) notwendig sei!

Durch die philosophische Deutung der naturwissen-
schaftlichen Erkenntnis weill der ,Realist’, daB3 der
Kosmos auf den Menschen hin gebaut ist und seine
,anthropozentrische Spitze® hat. Hier muB3 der in der
naturwissenschaftlichen Welt beheimatete Reli-
gionslehrer einsetzen. Im BewuBtsein, daB Anthro-
pologie immer auch ein Stiick Theologie ist, weil
Welt- und Gottesschau notwendig in einem korrela-
ten Verhaltnis stehen, wird er aus dem heutigen
viel komplexeren und tieferen Weltbild heraus auch
ein gewaltigeres Gottesbild herauszulosen verstehen,
ubrigens ganz im Sinne des Vatikanischen Konazils,
das in seiner dritten Session vom 24. April 1870 Gott
als Anfang und Endziel aller geschaffenen Dinge
erklirt und die Gotteserkenntnis aus der Schopfung
gleichberechtigt neben die Gotteserkenntnis aus der
Offenbarung stellt. Der Religionslehrer miite also
dort einsetzen, wo er als Philosophielehrer aus Grun-
den methodischer Kompetenz die Untersuchung
abbrach: bei der Konvergenz der Menschheit zum
Personalen hin. Dort liegt namlich der entscheiden-
de Ansatzpunkt, wo der Weltplan im Heilsplan die

ihm angemessene Fortsetzung und Krénung findet:
In der Begegnung des personlichen Menschen mit
dem personlich menschgewordenen Gott. Nur auf
diese Art kann die Grundkrise der heutigen studie-
renden Jugend iiberwunden werden, die bei der
verhangnisvollen Entfremdung zwischen biblischer
Verkiindigung und naturwissenschaftlicher Er-
kenntnis die innere Korrespondenz zwischen Welt-
ordnung und Heilsordnung nicht mehr einzusehen
vermag. Denn nur so konnen sich die vielen Span-
nungen losen, die der heutige Gebildete zwischen
der religiosen und naturwissenschaftlichen Welt-
schau empfindet. Der Priester muB} in beiden Rei-
chen kompetent sein, wenn er verlaBlich scheiden
soll, was am verkiindeten religiosen Welt- und
Menschenbild unwandelbarer theologischer Gehalt
und was wandelbares Zeitgewand ist. Und nur auf
Grund einer so umfassenden Schau und einer klaren
Scheidung der Erkenntnisbereiche wird dem jungen
Menschen die Auferbauung einer eigenen christ-
lichen Weltbetrachtung méglich sein, die ihn be-
fahigt, die kosmische und biologische Welt religios
zu durchdringen und die Zusammenhinge der
Weltordnung mit der Heilsordnung zu erfassen.
Daraus wird er auch den theologischen Sinn der
Technik und die religiése Sendung seines eigenen
kunftigen naturwissenschaftlichen Berufes begrei-
fen. Und erst auf Grund dieser Einsichten wird er
auch die zahllosen ethischen Probleme erfassen, die
sich dem in der technisierten Welt lebenden Men-
schen stellen.

Von der hier dargelegten Ganzheit der Welterfas-
sung kann uns heute niemand mehr dispensieren;
denn heute, da der Mensch weit mehr zu erkennen
und zu leisten hat als gestern, braucht er eine reli-
giose Schau, die alle Faktoren und alle Dimensionen
der Welt begreift und den hicksten Anforderungen
des profanen Wissens gerecht wird.

Schlufibemerkungen

Man sei sich bewul3t, dal3 diese Skizze dul3erst fliich-
tig und liickenhaft ist. Sie soll ja nur die Grundzige
dieses neuen christlichen mathematisch-naturwis-
senschaftlichen Gymnasiums markieren. Die giiltige
Umschreibung des Bildungszieles und der Aufbau
eines Lehrplanesist ein schopferisches Unternehmen,
das nur aus dem Zusammenwirken mehrerer Fach-
leute und Erzieher hervorgehen konnte. DaB die
konkrete Ausgestaltung dieses Bildungstypus ohne

735



beratende Mithilfe von Seite der Hochschule kaum
moglich wire, habe ich frither schon dargelegt.
(Siehe Academia Friburgensis Vol. 17, Nr. 1 und 2.)

Ein Gedanke sei hier noch angefiigt: Aus der Tat-
sache, daB im Bildungswesen der deutschen Ostzone
als erstes Fach das Griechische ausgeschaltet wurde,
kann man zwei verschiedene durchaus legitime
Schlisse ziehen. Der eine ist, dafl wir das Griechisch
an unseren humanistischen Gymnasien als unbe-
strittene Grundlage jeder humanistischen Bildung
erst recht hochhalten und fordern. Es laB3t sich dar-
aus aber auch folgern, dafl nur ein Bildungstypus,
der den Hauptakzent auf die modernen Naturwis-
senschaften legt und von ihnen zu einem transzen-
denten und religiosen Weltbild vorst6t, ein wirk-
liches und wirksames Gegengewicht zu der mate-
rialistisch  konzipierten naturwissenschaftlichen
Weltbetrachtung des Kommunismus bildet. Eine
vorwiegend historisch-humanistisch orientierte Bil-
dungswelt kann infolge ihrer anderen Blickrichtung
mit dem neuen Geist, der durch die kommunistische
Jugendbildung weht, iiberhaupt nicht in eine erfolg-
reiche Auseinandersetzung treten.

Die hier dargelegten Gedankenginge wurden letz-
tes Jahr an einer vom Schweizerischen Studenten-
verein organisierten Studientagung in notgedrungen
stark verkiirzter Form vorgetragen (cf. Civitas 14,
10). Sie haben weit herum ein positives Echo gefun-
den, erfreulicherweise vor allem aus geistlichen Krei-
sen. Besonders ermutigend war die Zustimmung aus
den Reihen der in letzter Zeit sehr zu Unrecht an-
gefochtenen Priester, die irgendwo ,katholische’
Physik, Biologie und Mathematik lehren und daher
taglich und besonders intensiv erfahren, wie unauf-
schiebbar die Integrierung des theologischen und kos-
mischen Weltbildes fiir das Schicksal der gebildeten
Christenheit geworden ist. Die entfernteste Stimme
kam von einem Missionir aus Ost-Afrika, der be-
zeugt, dall selbst dort im Wettlauf der Kirche mit
dem Kommunismus diese Probleme brennend ge-
worden sind.

Die Innerschweiz

AbschlieBend sollen auftragsgemal3 noch kurz die
konkreten Mittelschulverhiltnisse der Innerschweiz
gestreift werden.

Disentis mitgerechnet, stehen der mannlichen Ju-
gend im genannten Gebiet zehn humanistische

736

Gymnasien offen. Mit diesen sind im ganzen drei,
verhiltnismaBig schwach frequentierte Typus-C-
Schulen personell und organisatorisch verbunden
(Schwyz, Zug, Luzern). Von 272 Maturititszeug-
nissen, die beispielsweise 1956 von den Inner-
schweizer Kantonen ausgestellt wurden, entfielen
ganze 29 (!) auf den Typus C. Allein schon in Hin-
sicht auf die Nachwuchsnot der ETH- und Phil-11-
Berufe ist diese Situation bedriickend, wenn man
bedenkt, daB sich aus den Typus-C-Schulen erfah-
rungsgemall vier Funftel, aus den humanistischen
Gymnasien aber nur ein Fiinftel diesen Berufen zu-
wenden. Betrachtet man aber das Innen des Pro-
blems, wie ich es eben darzulegen versuchte, er-
scheint die Lage nicht weniger beklemmend.

Gewill wurden an diesem Bild schon bisher erfreu-
liche und beachtliche Korrekturen vollzogen, indem
man vielerorts mit Erfolg versucht, durch intensive
Berufsberatung, Betriebsbesichtigung usw. aus dem
humanistischen Gymnasium einen vermehrten Zu-
strom zu den genannten Mangelberufen herauszu-
locken. Doch trotz dieser MaBnahmen wird man,
vor allem im Hinblick auf die obenstehenden grund-
sitzlichen Uberlegungen, sagen diirfen, daB mit
Notbehelfen das Problem nicht zu lésen ist. Ich habe
deshalb seit Jahren zwei Postulate vertreten:

1. Luzern habe die sich aufdringenden Kantons-
schulfragen baulicher und organisatorischer Natur
unbedingt unter den dargelegten neuzeitlichen As-
pekten zu studieren und zu lésen. Es biete sich jetzt
die auf Jahrzehnte hinaus nicht mehr wiederkehren-
de Gelegenheit, den Typus C aus der verhingnis-
vollen ortlichen und personellen Verquickung mit
dem humanistischen Gymnasium herauszulésen und
eigengesetzlich zu gestalten. Der zur Verfigung
stehende Platz sei daher fiir den Bau eines vom hu-
manistischen Gymnasium unabhingigen, im dar-
gelegten Sinne ausgebauten und durch geniigende
Platzreserven fiir die kiinftigen Aufgaben entwick-
lungsfahigen mathematisch-naturwissenschaftlichen
Gymnasiums zu verwenden, wie es andere grofle
Stadte schon lidngst besitzen. Die Schaffung eines
solchen, dem neuzeitlichen Denken gemaBen Schul-
typus christiicher Pragung, sei die vorldufig dringend-
ste kulturelle Aufgabe des ehemaligen katholischen
Vorortes. Durch gleichzeitige Errichtung von neuen
Studentenheimen, durch Eréffnung groBziigiger
Stipendien und eventuell sogar unter direkter Be-
teiligung der innerschweizerischen Kantone muf3te
diese Tat fir die technisch und naturwissenschaft-



lich begabte Jugend der Zentralschweiz die einzige
Wohltat bedeuten, die man ihr erweisen kann. Die
Gutachten der am Schulstreit vollig unbeteiligten
Fachleute sprechen ganz eindeutig fiir dieses Postu-
lat. Aus der Expertise Montalta-Reinhard geht klar
hervor, daf3 der Typus C weitmoglichst organisato-
risch und personell vom humanistischen Gymnasi-
um abzutrennen ist. Das ausfiihrliche Standortgut-
achten aber weist ebenso eindeutig nach, daB3 der
zur Verfiugung stehende Platz nach den heute gilti-
gen Ansitzen fur maximal 8oo bis goo Schiiler aus-
reicht, wihrend die gesamte Kantonsschule schon
gegenwirtig betrachtlich iiber 1000 Schiiler zihlt.
Es ist deshalb schwer ersichtlich, wer heute noch die
Verantwortung fiir die offiziell geplante ,traditio-
nelle* Losung itbernehmen will, die ihr Zustande-
kommen mangelndem Studium der heutigen Situa-
tion und tberdies den Schlagworten von einem
vollig miBverstandenen ,Humanismus® verdankt.
Man darf vielleicht sagen, da8 unter den Leuten,
die das hier skizzierte Projekt eines mathematisch-
naturwissenschaftlichen Gymnasiums Luzern vor-
laufig begraben haben, sich kaum einer findet, der
sich die Miithe genommen hat, dieses fiir den Katho-
lizismus der Innerschweiz lebenswichtige Problem
in allen Dimensionen zu studieren. Vielleicht ist
noch nicht alle Hoffnung verloren. Es mehren sich
die Stimmen, vor allem unter den Jungen, die nach
einer Revision des Beschlusses rufen.

2. Es seien alle Anstrengungen zu unternehmen, um
an einem verkehrstechnisch giinstig gelegenen Ort
der Innerschweiz noch ein weiteres mathematisch-
naturwissenschaftliches Gymnasium zu erdffnen.
Beim Mangel an in dieser Richtung begabten und
solid ausgebildeten Lehrern ware dabei vielleicht an
ein Gemeinschaftswerk von Laien, Weltgeistlichen
und den Mitgliedern verschiedener Orden zu den-
ken: eine kleine, aber ungemein ermunternde Mani-
festation im Sinne der konvergierenden Entwicklung
der Menschheit, an die wir unerschiitterlich glau-
ben.

Die Erfahrung vom Eingesenktsein des ganzen kosmischen
Geschehens in die Wirklichkeit Christi ist der Schliissel zum

Denken.
Teilhard de Chardins

Seine wissenschaftliche Tdtigkeit, seine theologische Re-
Sflexton, seine fast prophetische Erfahrung einer werdenden
Welt werden die Bausteine der groflen Synthese liefern.

Ladislaus Boros

Welche Moglichkeiten bietet
der Philosophieunterricht an der hoheren
Realschule ?

Dr. Alois Sustar, Kollegium, Schwyz

Es ist eine bekannte Tatsache, dal3 das Interesse fiir
Philosophie und philosophischen Fragen in unserer
Zeit immer groBer wird. Dies kommt zum Ausdruck
in sehr zahlreichen philosophischen Publikationen,
in philosophischen Beitragen in verschiedenen Zei-
tungen und Zeitschriften, in vielen Kursen und Vor-
trigen uber philosophische Fragen. Nicht zuletzt
duBert sich dieses Interesse darin, daf3 immer mehr
hohere Schulen den Philosophieunterricht in ir-
gendeiner Form in ihr Lehrprogramm aufnehmen.
Die Umfrage, die vor einigen Jahren von der Ver-
einigung Schweizerischer Philosophielehrer durch-
gefithrt wurde und deren Ergebnisse zum Teil im
Gymnasium Helveticum (Dezember 1954, S. 143
bis 159) verdffentlicht wurden, zeigt einigermalen
die Lage an den schweizerischen Mittelschulen. Es
fallt dabei auf, daB3 der Philosophieunterricht nicht
ein Reservat des klassischen Gymnasiums ist, son-
dern dal er auch an Realschulen ins Lehrprogramm
aufgenommen wurde. Der Bericht im Gymnasium
Helveticum gibt im Jahre 1954 fiinf Gymnasien des
Typus C an, die die Philosophie als Maturafach
kennen: Genf, Lausanne, Freiburg, Luzern und
St.Gallen. Im gleichen Jahr kam noch das Kolle-
gium Maria Hilf in Schwyz dazu, wo bereits im
Herbst 1951 die Philosophie in den beiden letzten
Klassen des Typus C als Nichtmaturafach einge-
fitlhrt wurde. In der Diskussion um den Typus C,
um seine Gleichberechtigung mit dem Typus A und
B und um seine ,Aufwertung® wurde wiederholt der
Wert des Philosophieunterrichtes hervorgehoben
(vgl. dazu die Beitriage im Gymnasium Helveticum
Band 11, Nr. 4, Oktober 1957).

Wenn nun hier einige Uberlegungen zum Philoso-
phieunterricht und tiber seine Moglichkeiten an der
Oberrealschule folgen, stiitzen sich diese Gedanken
vor allem auf persénliche Beobachtungen und Er-
fahrungen am Kollegium Maria Hilf in Schwyz.
Was ich hier sage, ist in erster Linie im Sinne eines
Berichtes und einer Anregung zur Diskussion zu
verstehen. Ich bin mir der ganzen Vielschichtigkeit

737



	Das christliche mathematisch-naturwissenschaftliche Gymnasium : Gedanken zur Typus-C-Frage

