
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 46 (1959)

Heft: 21: Förderung des naturwissenschaftlich-technischen Nachwuchses
und ihre Konsequenzen

Artikel: Das christliche mathematisch-naturwissenschaftliche Gymnasium :
Gedanken zur Typus-C-Frage

Autor: Kopp, Josef Vital

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


len mit relativ hohen Stundenzahlen fur Mathematik

Gymnasien des Typus B, und die Schwierigkeit,
an unsern Schulen diese Stundenzahl etwas zu
erhohen, entsteht wohl gerade daraus, daß hier der

Typus B einfach ein Typus A ist, bei dem die
griechische Sprache durch die englische oder die
italienische ersetzt ist. Dr. Jeger hat vor einiger Zeit
in der ,Schweizer Schule' auf diese Tatsachen und
die sich ergebenden Konsequenzen sehr deutlich
hingewiesen (Nr. 2, Jg. 46). Die im allgemeinen
wesentlich größeren Schwierigkeiten der Absolventen

unserer Gymnasien gegenüber jenen der
Realgymnasien von Basel, Bern oder Zurich sind ein
Beispiel einer solchen Konsequenz. Es sind Schwierigkeiten,

die immer wieder bestätigt werden und die
auch mit Zitaten von Planck und andern großen
Naturwissenschaftern über den Wert einer vertieften

humanistischen Bildung nicht aus dem Wege
geschafft werden können. Und sie sind ja auch zu
erwarten, denn die ETH richtet sich bekanntlich
doch in erster Linie nach der Vorbildung, die der

Tvpus C vermittelt. Schließlich sei noch daraufhingewiesen,

daß es ja in allen diesen Fragen gar nicht
nur um die zukunftigen Studenten der ETH geht:
Auch der angehende Mediziner, Zahnarzt und
Apotheker benötigt heute zur Bewältigung seiner

propädeutischen Studien eine gediegene mathematische

Vorbildung, und der angehende National-
okonom, Wirtschafts- oder Verwaltungswissenschafter

begegnet in seinen Studien immer mehr
den mathematischen Methoden und hat an
verschiedenen Hochschulen bereits auch entsprechende

Vorlesungen zu besuchen. Endlich ist daran zu
erinnern, daß die Mathematik ja anerkanntermaßen

eines der zentralen Bildungsfacher sein

sollte. Sie kann es aber nur sein, wenn ihr Lehrstoff
hinsichtlich Tiefe und Umfang nicht zu sehr
beschnitten werden muß, und wenn fur sie auch die

notige Zeit zur Verfugung steht.

Lieben: das ist Sein, ist Werden und ist Tun,

ist nicht Haben, Besitzen und Genießen.

STANISLAS D'OTREMONT

726

Das christliche
mathematischnaturwissenschaftliche Gymnasium
Gedanken zur Typus-C-Frage

Dr. Josef Vital Kopp, Luzern

Abgrenzung

Die Redaktoren dieser Sondernummer haben mir
die Aufgabe zugewiesen, die Gedanken über
Aufgabe und Gestaltung des Typus C zusammenzufassen,

die ich im Verlaufe des verflossenen Jahrzehnts
vor Erziehungsbehörden, in Kommissionen, auf
Studientagungen und in privaten Gremien vertreten
habe. Zur Vermeidung von Mißverstandnissen sind
aber vorerst Klarstellungen nötig.
Einleitend sei betont, daß sich die Ausfuhrungen in
keiner Weise gegen das humanistische Gymnasium
richten. Es ist unbestritten, daß vor allem der Typus
A an humanem Bildungsgut, an Konsequenz des

Aufbaus und deshalb an Bildungskraft den andern
bisherigen Mittelschulformen überlegen ist und diesen

Vorrang fur die Berufe, die sich vornehmlich mit
dem Menschen befassen (z.B. Theologie, Jurisprudenz,

Medizin und die Phil-1-Berufe) vermutlich
noch auf lange Zeit behalten wird. Insbesondere sei

betont, daß «jene ehrwürdigen Klosterschulen, die
stets eine Zierde der eidgenössischen Bildungswelt
dargestellt haben» (Gymn. Helv. 14, Seite 30) noch
immer das Kostbarste und mit aller Sorgfalt zu
betreuende Kulturgut des schweizerischen Katholizismus

darstellen. Die Experimente, die man da und
dort mit dem humanistischen Gymnasium machen

möchte, schließen die große Gefahr in sich, dieser

Bildungstypus könnte das erprobte Gleichgewicht
seiner Brennpunkte und damit seine ausgewiesene

Formungskraft verlieren. Korrekturen scheinen
deshalb nur mit äußerster Vorsicht und unter
Berücksichtigung aller Faktoren erlaubt.
Ein absoluter Fuhrungsanspruch des humanistischen
Gymnasiums, als könne es allein ,vollwertige humane

Bildung' vermitteln, ist aber offenbar nicht
begründet. In den vergangenen Diskussionen ist in den
verschiedensten Varianten immer wieder das Argument

aufgetaucht, der Typus C müsse vom Typus A
und B her ,humanistisch aufgewertet werden'; die
erforderliche Bildungskraft und das notwendige
Ansehen könne er nur in Verbindung mit dem humani-



stischen Gymnasium gewinnen; die Schüler vom
Typus C mußten im Umgang mit den Studiengenossen

vom humanistischen Gymnasium und durch
den Einfluß von Lehrern, die aus humanistischer

Haltung lebten, mit ,gymnasialem Geist' erfüllt
werden. Dieser Glaube ist zu bewundern, aber nicht
zu teilen. Ich war von Anfang der Meinung, der

Typus C brauche vom humanistischen Gymnasium
her keine Hilfe; im Gegenteil, ihm wesensfremde

Kompromisse und Anleihen hemmten die wünschbare

Ausklärung des Typ C und schöben den Tag
immer weiter hinaus, an dem er zu einem selbständigen,

vollwertigen, homogenen und humanen
Bildungstypus werde; der Typ C sei den gewaltigen
Aufgaben, die seiner künftig harren, erst gewachsen,

wenn er sich äußerlich und innerlich bewußt vom
humanistischen Gymnasium löse, sich aufsich selbst

besinne, sein Bildungsziel mit den ihm immanenten
und adäquaten Bildungsmitteln erstrebe und von
Lehrern betreut werde, die selbst zutiefst von den

Bildungselementen der kosmisch-mathematischen
Welt ergriffen seien.

Diese beiden Vorbehalte sind bei den folgenden
Ausführungen zu beachten. Damit sei allerdings
nicht bestritten, daß einige der dargelegten
Gedankengänge mutatis mutandis auch für das humanistische

Gymnasium wie besonders auch für den Typus
D und das Technikum Geltung haben. Doch seien

diese Gesichtspunkte hier ausdrucklich
ausgeklammert als nicht zum Thema gehörig, das mir
zugewiesen ist.

Das Außen

Die Verwendung der Nuklearenergie zu friedlichen
Zwecken, die vielfältigen Anwendungsmoglichkei-
ten der Elektronentechnik, die Kunststoffherstellung

usw. sind gegenwartig in das Stadium einer
massiven Einwirkung auf die Wirtschaft getreten.
Diese Tatsache hat nicht bloß einer momentanen
Hochkonjunktur, sondern einem grundsätzlichen
und tiefgreifenden Strukturwandel der Wirtschaft
gerufen, der sich in einer fortschreitenden Technisierung

aller Gebiete äußert. Durch diese Entwicklung
ist in allen Ländern der Welt ein akuter Mangel an
technisch und naturwissenschaftlich geschultem
Personal entstanden, dessen Behebung für jede
Nation begreiflicherweise eine der brennendsten
Aufgaben der Volkswirtschaft darstellt.
In der Schweiz beschäftigen sich in den letzten Jah¬

ren die verschiedensten Instanzen der Volkswirtschaft,

der Industrie und der Erziehungswelt sowie
eine Reihe von Studientagungen und Publikationen
mit der Lösung des Problems. Einen vorläufigen
Abschluß haben diese Bemühungen in dem April
1959 erschienenen ,Schlußbericht des Arbeitsausschusses

zur Förderung des wissenschaftlichen und
technischen Nachwuchses' gefunden. Der Bericht
läßt erwarten, daß man nun auch bei uns das

Nachwuchsproblem aufbreitester Basis und unter Einsatz
aller verfügbaren Mittel zu lösen sucht. Das ist das

Außen. Von diesem Außen spricht heute jedermann.
Wenn von diesem Außen die Rede ist, findet man
interessierte Zuhörer, und alle sind bereit, zur
Abhilfe mitzuwirken; denn die wirtschaftlichen und
politischen Interessen, die hier im Spiele sind, liegen
auf der Hand. Das Nachwuchsproblem wird sich

auch wahrscheinlich weitgehend durch die
organisatorischen, propagandistischen und finanziellen
Maßnahmen, die im erwähnten Schlußbericht
vorgeschlagen sind, lösen lassen.

Das Innen

Diese auf den ersten Blick bloß technisch-volkswirtschaftliche

Situation ist das Ergebnis einer
jahrhundertelangen geistigen Entwicklung und sie wird
ihrerseits wieder zum Ausgangspunkt einer noch gar
nicht absehbaren neuen Entfaltung in allen menschlichen

Bezirken. Deshalb hat das aufgeworfene
Problem auch sehr komplexe innere Aspekte
weltanschaulicher Natur, die fur den Erzieher, insbesondere

für christliche Erzieher, von entscheidender

Bedeutung sind. Mit bloß äußern organisatorischen
und finanziellen Maßnahmen zur Förderung der
entsprechenden Studien und zur Beeinflussung der
Berufswahl ist also das Problem nur halb gelost. Es

sind hier tiefgreifende geistige und weltanschauliche
Revisionen notig, wenn auch die humane Seite des

ganzen Unternehmens erfaßt und richtig gesteuert
werden soll. Das ist das Innen! Leider hat man aber,
wenn man von diesem Innen spricht, wenig Erfolg.
Die etwas unbequemen Gedankengänge sind den
meisten zu beschwerlich. Auch liegen die politischen
und wirtschaftlichen Konsequenzen, die sich aus
der Vernachlässigung dieser innern Aspekte ergeben,
nicht so ohne weiteres auf der Hand. So ist ihre
Verfechtung eine recht dornige und undankbare Sache

und von der Hilfe der wenigen abhängig, die unter
dem äußern Nachwuchsproblem die feinern, aber

727'



folgenschweren innern Bezüge zu erfassen fähig und
willens sind. Es sei aber hier trotzdem nochmals
versucht, das Innen der zu Diskussion stehenden Frage
schaubar zu machen.

Die Entwicklung der Naturwissenschaften

Dem gesamten mittelalterlichen Denken war die

Blickrichtung von vorneherein gegeben. Sie ging
auf Gott. Auch die Naturwissenschaft war nur
Dienerin der Gottesidee, konkret Dienerin der Theologie.

Sie hatte die Aufgabe, den Schöpfungswegen
nachzugehen, die Schopfungsplane sichtbar zu
machen und darin die Spuren gottlicher \\ eisheit

aufzuzeigen. An eine Naturwissenschaft, die autonome
Fragen stellte und in bisher nicht bekannte Dimensionen

vorstieße, war nicht zu denken. Noch Kepler
lebte in dieser aprioristischen Welt. Er sahseine

Aufgabe darin, mit dem Psalmisten Gottes Große zu
preisen. Fur ihn war noch ganz selbstverständlich,
daß Gott die Erde, aufder Sein Ebenbild wohnte, so

unter den Planeten kreisen ließ, daß sich ebenso

viele innerhalb wie außerhalb bewegten. Seine

Aufgabe war nur, die Gesetze dieser Bahnen freizulegen
und so die Weisheit des Schopfers schaubar zu
machen.

Mit seinem Zeitgenossen Galilei beginnt die
entscheidende Wendung. Er kundigt das a priori der

Blickrichtung auf und lost das jahrhundertealte
Dienstverhältnis der Naturwissenschaft zu Philosophie

und Theologie. Fur ihn gelten nur die Phänomene.

Beweiskraft hat nur die Beobachtung. Als

erster betreibt er Naturwissenschaft um ihrer selbst

willen. Seine Methode ist das Experiment. Von den

Einzelheiten steigt er zu den Gesetzen auf.

Damit beginnt die Säkularisation der Naturwissenschaft,

ihr methodisches Sich-auf-sich-selbst-Besin-

nen und damit ihre damals noch unvorstellbare,
geradezu explosive Entwicklung.
Wenn wir nun heute, da wir die Machtergreifung
des technischen und das Heraufkommen des

planetarischen Zeitalters miterleben, auf die rund vier-
hundertjahrige Entwicklung seit Galileis Geburt
zurückblicken, können wir die Ausweitung der
naturwissenschaftlichen Weltkenntnis im makro-
und mikroskopischen Bereich nicht genug bestaunen.

Eine sich überstürzende Entwicklung! Die wenigen
Jahrhunderte haben an physikalischer und
biologischer Weltkenntnis um ein Vielfaches mehr
eingebracht als die übrigen vielen hunderttausend

7^8

Jahre menschlicher Existenz auf unserem Planeten.
Noch für Kepler hatte Gott den Sternenhimmel
erschaffen, um die Erde, die Wohnstätte Seines

Ebenbildes, ,auszuschmücken'. Ein friedliches Bild.
Seither hat sich das Firmament, zu dem der fromme
Mathematiker seine Augen erhob, in ein dem
Menschen unfaßbares Ungeheuer aufgelöst. Die Milchstraße

zeigt sich als eine Spirale von etwa vierzig
Milliarden Sonnen, die sich über eine Ausdehnung
von ungefähr hunderttausend Lichtjahren erstreckt
und sich in rund zweihundert Millionen Jahren um
sich selber dreht. In diesem Riesenschwarm wirbelt
irgendwo am Rand einer Spiralwindung ein Sternchen

vierter Klasse mit, unsere Sonne, um das sich

unter andern ein Planet fünfter Klasse, unsere Erde

dreht, deren ,Ausschmückung' das Ganze dient!
Doch nicht genug. Die Funfmeterspiegel der
kalifornischen Sternwarte dringen zwei Milliarden
Lichtjahre in den Weltraum. Sie erlauben dem
Forscher den vorlaufigen Schluß, daß sich im Weltraum

durchschnittlich etwa zwei Millionen Lichtjahre

voneinander getrennt, noch etwa hundert
Millionen andere Milchstraßensysteme dahintrei-
ben, und so fur das teleskopische Auge seit einigen
Jahren den Wohnsitz des Menschen ,schmucken'.

Zur gleichen Zeit, da sich diese unfaßbaren Raumtiefen

enthüllten, wichen auch die Dimensionen der
Zeit in ähnliche Größenordnungen zurück. Noch
im achtzehnten Jahrhundert standen Geologie und
Biologie unter dem Einfluß des biblischen
Schopfungsberichtes. Man schätzte das Alter der Erde
gemäß den biblischen Genealogien auf drei bis
neuntausend Jahre. Die Arten aller Lebewesen hielt man
fur konstant, wie sie einst fertig aus dem einmaligen
Schopfungsakt Gottes hervorgegangen waren. Noch
der Zürcher NaturforscherJohannJakob Scheuchzer

(t 1733) erklarte die im Kanton Glarus gefundenen
Fossilien eines Riesensalamanders als das Skelett
eines in der Sintflut ertrunkenen Menschen. Heute
wird der Anfang der Erdkrustenbildung auf ungefähr

zwei Milliarden Jahre zurückgelegt. Nur um
wenige Millionen Jahre spater setzt man das

Auftreten des ersten Lebens fest, womit dann jenes
unübersehbare Spiel der Verzweigung und Veränderung

aller Lebensformen beginnt, aus dem schließlich

als letzte zoologische Art vor einigen hunderttausend

Jahren der Mensch aufblühte.
Das ist, kurz und recht primitiv zusammengestapelt,
der Rahmen jener unendlich abgestuften und
vielfältigen Welterfahrung, die dem suchenden Men-



sehen von heute entgegentritt. Dieser Rahmen ist

gefüllt von einer unübersehbaren Masse von sich

fortwährend überstürzenden Erkenntnissen aus dem
Gebiet der Mikrophysik, der Biologie, der menschlichen

Seelenanalyse usw. Ein Mensch von heute,
der nicht bloß gelegentlich von den neuen Erkenntnissen

nippt, sondern sich intensiv und jahrelang in
und mit all den Dimensionen und Aspekten
beschäftigt, gewinnt begreiflicherweise ein vollkommen

neues, nicht nur vergrößertes, sondern anderes

Welt- und Menschenbild und fühlt sich von einem
verwandelten Daseinsgefuhl getragen. Und diese

Menschen sind heute nicht mehr vereinzelt. Ein
Blick in die Bucherproduktion, in die Zeitschriften,
in die Tagespresse, in die Rundfunkprogramme und
in die Masse der taglich gehaltenen Vortrage zeigt,
welch enormen Raum diese neue Welt heute schon

in den Gedanken aller einigermaßen geistig lebenden

Menschen einnimmt.
Es stellt sich nun die Frage: Wie soll der moderne
Mensch diese Masse der auf ihn einsturzenden

Erscheinungen geistig erfassen, ordnen und zu einem

einheitlichen Weltbild verarbeiten

Humanismus, Christentum und die Naturwissenschaften

Dem Christen stehen zur metaphysischen Welterfassung

zwei geistige Mächte zu Diensten, die beide
den Anspruch erheben, die Welt zu deuten und ein

ganzheitliches Welt- und Menschenbild zu gewahrleisten:

die humanistische Bildungswelt und die
christliche Religion. Daß jedoch deren Vertreter im
Augenblick kaum mehr in der Lage sind, das gewaltige

Material aufzuarbeiten und eine Gesamtdeutung

zu geben, wird nach wenigen Überlegungen
offenbar:
Die Quellen humanistischer Bildung liefern uns aus
dreitausend Jahren Kulturgeschichte ein ganzes
Arsenal hochwertiger ,klassisch' gewordener
Versuche, die Welt in der Gesamtheit ihrer Erscheinungen

zu deuten. Diese bieten uns eine Fülle von
unübertrefflich formulierten Antworten auf Fragen an,
die heute niemand mehr stellt! Auf die uns bedrängenden

lapidaren Fragen aber, z.B. nach der Relation

unserer Erde und ihrer Bewohner zum übrigen
unermeßlichen Kosmos, nach den transzendenten

Hintergründen der ersten Zellenbildung, der
Mutationen, der Orthogenese, somit auf die zentrale

Frage nach der Herkunft, nach dem Aufstieg und
der Zukunft des Menschen, begegnet uns von dieser

Seite ein klassisches Schweigen! Begreiflicherweise!
Alle diese Probleme haben sich ,den größten
Geistern der Menschheit' noch gar nicht gestellt, aus
deren Weltschau die historisch-humanistische
Bildung ihr Gedankengut schöpft. Finis Latinorum.
Reinhold Schneider ist ein gewiß unverdächtiger
Repräsentant dieser Weltsicht. Wahrend des Nazismus

hat er Hunderttausenden Trost und Halt gegeben.

Man lese aber sein letztes Buch,Winter in Wien'
und man wird erschüttert sein von der Ratlosigkeit,
man kann fuglich sagen Verzweiflung, die diesen

Humanisten angesichts des neuen kosmischen
Weltbildes ergriff. Er war außerstande, sich darin noch
seelisch anzusiedeln.
Hinsichtlich des Christentums ist die Lage ähnlich.
Die Quellen der Offenbarung über Entstehung von
Welt und Mensch und die Auslegung dieser Quellen
durch die Kirche erstrecken sich von den ersten
Kapiteln der Genesis bis etwa zu den Beschlüssen des

Tridentinums über das erste Menschenpaar, das

Paradies, den Sundenfall, die Erbsunde, ihre Folgen
und die Wiederherstellung der Heilsordnung. Diese

dokumentarischen Grundlagen christlicher
Weltdeutung sind also aus einer Zeit heraus und in eine
Zeit hinein geschrieben, die sich vom physikalischen
und biologischen Kosmos ein kindliches Bild machte
und von den jetzigen Dimensionen, Aspekten und
Problemen noch kaum eine Ahnung besaß. So

enthalten unsere Glaubensquellen neben dem theologischen

Gehalt eine zeitbedingte Weltschau, die zwar
dem damaligen Wissen gemäß war und zur geistigen
und geistlichen Bewältigung der damaligen
Wirklichkeit genügte, heute aber, wurden wir
hineingezwungen, uns ersticken mußte. Auf diesen
Dokumenten aber, in denen die religiösen Wahrheiten
ungemein eng in das frühere Weltbild verwoben
sind, fußt auch heute noch die Verkündigung, und
sie wird auch künftig darauf fußen müssen. Hier
liegt der Grund der beklagenswerten, schon
Jahrhunderte wahrenden Kluft zwischen kirchlicher
Verkündigung und naturwissenschaftlichem Denken!

Diese Kluft verbreitert sich immer mehr, je
kühnere Bahnen die naturwissenschaftliche
Forschung geht und je mehr das neue Denken in die
breiten Schichten der Volker dringt.

Dringlichkeit der Wiederbegegnung von Religion und

Naturwissenschaft

Gewiß, Religion ist als Heilslehre auch seelische Er-

729



bauung und Anleitung zu ethisch reinem Wandel.
Doch ein weiteres entscheidendes Element echter

Religion war stets der Anspruch einer metaphysischen

und religiösen Deutung der gesamten
sichtbaren W elt. Religion muß ja schon deshalb umfassende

Weltdeutung bieten, weil das Gottesbild
gewissermaßen auch ein Spiegel des metaphysischen
Weltbildes ist. Welch geniale, umfassende und
transzendente Weltschau stellten zum Beispiel die

ersten Kapitel der Genesis für die damalige Zeit dar!
Oder man denke an die großartige Synthese von
Weltbild und Glaube in Hesiods Theogonie! Besonders

deutlich erscheint diese Aufgabe der Religion
noch in Zeiten des Zerfalls. Der Niedergang der
antik-klassischen Religionen beginnt in dem Augenblick,

da sie nur noch Seelentrost bedeuteten und
ihnen mit der am alten Weltbild klebenden Theologie

die Deutung der sich stets erweiternden
Erfahrungswelt nicht mehr gelingt! Das Mittelalter bietet
dazu wieder ein Gegenstück. Die damalige geistige
Macht der Kirche über die Seelen erklärt sich nur
aus der überlegenen Weltschau, die die Kirche zu
bieten hatte, aus der fast völligen Koinzidenz von
Weltbild und Glaube.

Wie sehr hat sich ihre Lage seither gewandelt!
Zugegeben, die Kirche beschäftigt sich heute eifrig
mit den durch die moderne Entwicklung geschaffenen

ethischen und sozialen Problemen, mit einer

sorgfältigen und würdigen sakramentalen Betreuung

der Seelen, mit einem emsigen Pastorismus'

aller Lebensalter, Stände, Sozialklassen und

Berufsgruppen. Aber um die theologische und metaphysische

Deutung der auf den modernen Menschen
einstürzenden Erkenntnisse der Erfahrungswissenschaft

ist es merkwürdig still. In der Erklärung des

ganz neu gewonnenen Welt- und Menschenbildes,
das eine Reihe noch nie gestellter theologischer Fragen

in sich birgt, verhält sich die Kirche seltsam

defensiv, wenn man nicht gar sagen darf negativ.
(Vgl. die Enzyklika Humani generis.) Handbreit
um Handbreit wird das Zeitgewand verteidigt, in
das die Offenbarung gekleidet ist. Nur zollweise wird
abgetreten, was gar nicht mehr zu halten ist. Wo
sind ermutigende Ansätze zu positiven, konstruktiven

und umfassenden Lösungsversuchen Das

Schicksal der genialen Synthese, die Pater Teilhard
de Chardin in der einen Frage der Anthropogenese
versucht hat, ist symptomatisch.
Täuscht man sich, wenn man eine Ursache der
Kirchenflucht vieler Gebildeten in dieser Richtung

sucht Gewiß, am gutem Willen des Klerus ist nicht
zu zweifeln. Das liturgische und sakramentale
Leben wird gefördert wie kaum jemals, die sozialen

Belange werden betreut, und gepredigt wird so viel,
wie noch nie in der Geschichte der Kirche. Aber ob

die Verkündigung, wie sie heute von der Kanzel
ertönt, das Herz des forschenden oder gar des zweifelnden

Christen noch erreicht Ist das Gotteswort nicht
zu oft in der Problematik, in der Form und in den

geistigen Ansprüchen, auf die unterste
Hörerschicht berechnet, die nur ethische und soziale Fragen

kennt So hält man das Fußvolk bei den Fahnen,
indes viele Führer fliehen.

Gespräche mit Studenten, die sich an den
Hochschulen den verschiedenen naturwissenschaftlichen

Disziplinen widmen, bestätigen leider diese

Vermutung immer wieder. Das Weltbild, das diese

jungen Leute auch von eifrigen und gewissenhaften

Religionslehrern auf den Weg mitbekamen, hält
dem Schock der neuen kosmischen Weltschau nicht
stand. Es ist zu eng und haftet zu sehr an dem
zeitbedingten Gewand der Offenbarung und ihrer vor

Jahrhunderten gegebenen kirchlichen Interpretation.
So machen die Studenten fast durchwegs, sofern sie

die Konfrontation nicht scheuen, schwere Krisen
durch. Sie sind tief beunruhigt, weil es ihnen nicht
gelingt, die vielfältigen neuen Ergebnisse der
Naturwissenschaft in das enge Gefüge des Jugendglaubens
einzupassen.
Dahin gehört auch die seltsame Seelenverfassung,
die wir häufig bei gebildeten Katholiken treffen:
Sie bewahren den angestammten Glauben und tragen

davon unabhängig ein von den modernen
Naturwissenschaften bestimmtes Welt- und Menschenbild

in der Brust. Sie hüten sich aber wohl vor jedem
Versuch einer Synthese und leben auf Vorschuß
dahin. Diese Situation wird nicht mehr lange ungestraft

so dauern können.

Pierre Teilhard de Chardin vermutet, der
Fortschritt der Wissenschaft werde den großen
Weltreligionen, dem Islam, dem Buddhismus, Hinduismus

usw., das Ende bereiten. Einzig im Christentum

erkennt er die innere Verjüngungs- und
Erneuerungskraft, die Krise - die ihren Höhepunkt
erst erreichen wird - zu überstehen, sich zu
erneuern und künftig wieder zum anerkannten
Interpreten der Welt zu werden. Hier zeichnet sich
unsere große Aufgabe ab. Die Synthese zwischen
moderner Weltschau und einer christlichen Weltdeutung,

die Wiederherstellung der verlorenen öku-

730



mene zwischen Theologie und Naturwissenschaft ist

gegenwärtig das brennendste Problem, das der

Lösung durch die intellektuelle Christenheit harrt:
ihr Auftrag der Stunde. Das Gelingen dieses

Unterfangens ist für die heutige Welt vielleicht noch
schicksalhafter als die ökumenische Wiederbegeg-

nung zwischen christlichen Konfessionen. Daß diese

Lösung aber nicht von der Zauberformel irgendeiner

Instanz zu erwarten ist, ist selbstverständlich;
sie wird nur auf der ganzen Front der christlich
denkenden Geister in einer alles umfassenden

Denkarbeit aufzubauen sein.

Das christliche mathematisch-naturwissenschaftliche

Gymnasium

Daß einer der entscheidendsten Schauplätze dieser

dringend gewordenen Auseinandersetzung die
höheren Lehranstalten sein werden, versteht sich von
selbst. Sie sollen ja Menschen heranbilden, die fähig
sind, die Welt von heute und morgen in der Gesamtheit

ihrer Erscheinungen zu erfassen. Jede Schulfrage

wird von der Bildungsfrage her bestimmt. Die
Bildungsfrage aber wird von den Ansprüchen der
Zeit formuliert, die der Gebildete nicht nur in den
äußern Phänomenen, sondern vor allem in den
transzendenten und religiösen Dimensionen bewältigen

soll.

Von diesem Gesichtspunkt aus muß man an die

Frage nach der Bildungskraft des Typus C
herantreten.

Daß die jetzige Realschule genügendes fuieckwissen

fur ETH und Phil-I I-Berufe vermittelt, ist
unbestritten, steht also hier nicht zur Diskussion. Ebenso

wird nicht geleugnet, daß eine gut geführte Schule
dieser Art auch über sehr beträchtliche Mittel der

formalen Bildung verfugt. Die Erscheinungswelt der

Natur, wie sie heutzutage dem Schüler in Botanik,
Zoologie, Anthropologie, Chemie, Makro- und

Mikrophysik entgegentritt, ist mindestens so

vielfältig, komplex und schwer durchschaubar wie das

in den Sprachdokumenten niedergelegte Gedankengut

der Vorzeit. Wird der Schüler wirklich angehalten,

alle die Naturphänomene zu erfassen, geistig zu
durchdringen, zu ordnen, und die aus den Beobachtungen

gezogenen Schlüsse in ein sauber zugeschnittenes

Sprachgewand zu kleiden, so wird er
fortwahrend gezwungen, sich mit den Ausdrucksmog-
lichkeiten der Muttersprache auseinanderzusetzen,
wird also auch auf diesem Wege jene geistige Ge¬

schmeidigkeit erreichen, die wir als formale Bildung
bezeichnen.

In Frage aber steht, ob dieser Schultypus,umfassende
humane Bildung'' zu vermitteln und ,vollrunde
Persönlichkeiten' heranzubilden vermöge.
Zunächst ist klarzustellen, daß humane Bildung
offenbar darin besteht, daß der Mensch die Welt als

Ganzes einigermaßen erfaßt und seinen eigenen
Standort sowie seine Sendung in dieser Welt zu
bestimmen vermag.
Daß die Naturwissenschaften diese humane Bildung
nicht vermitteln können, liegt auf der Hand. Ihr
Objekt sind die experimentellen Tatsachen: das

Sammeln, Ordnen und Registrieren der Beobachtungen.

Streng genommen kann Naturwissenschaft
nicht mehr aussagen, als daß auf Grund der bisherigen

Experimente die künftigen Experimente so und
so ausgehen müssen. Transzendente Urteile liegen
außerhalb ihrer Methode, also auch außerhalb ihrer
Kompetenz. Indessen ist zu sagen, daß — wie wir
noch genauer sehen werden - jede naturwissenschaftliche

Arbeit aprioristisches und transzendentes

Denken voraussetzt und beständig davon gelenkt
wird, so daß also die Beschäftigung mit den
Naturwissenschaften mindestens intuitiv bereits humane

Bildungswerte vermittelt. Systematisch und gültig
aber können diese Bildungswerte nur durch philosophische

und religiöse Induktion und Interpretation
gewonnen werden.
Schon bisher hat man an den katholischen Typus-C-
Schulen Philosophie (Logik, Psychologie, Ethik)
und Religionsunterricht (Kirchengeschichte,
Glaubenslehre und Sittenlehre) erteilt, um den Typus C

,aufzuwerten' und mit ,humanistischem Geist zu
befruchten'. Man wollte damit den ,Realisten'
zeigen, daß es ,zwischen Himmel und Erde' noch andere

Dinge gibt, nicht bloß Mathematik, Chemie,

Physik usw. Deshalb legte man diesen Unterricht
auch in die Hände von Yollhumanisten. Das ergab
sich folgerichtig aus der bisherigen Betrachtungsweise

und war eines der Anleihen bei den

Geisteswissenschaften, von denen oben die Rede war.
Damit sind wir beim zentralen Anliegen angekommen,

um dessentwillen dieser Aufsatz geschrieben
wurde.

Es drängt sich heute im Gegensatz zur herkömmlichen

Auffassung die Meinung auf, der Typus C
werde erst zu einem homogenen und vollwertigen
humanen Bildungstypus, wenn es gelinge, die
transzendenten Aspekte - die philosophischen wie

731



die religiösen — nicht aus der ganz andern Blickrichtung

des humanistischen Gymnasiums hineinzutragen,

sondern sie aus der eigenen Erfahrungswelt
des ,Realisten' herauszuholen, das heißt diese seine

Erfahrungswelt selbst von innen heraus ins Humane
zu heben. Der Realist' soll nicht erfahren, daß es

daneben, sondern daß es dahinter noch andere Dinge
gibt. Naturlich setzt diese neue Schau eine
naturwissenschaftliche Ausbildung der betreffenden Lehrer

voraus. Doch wenn man am humanistischen

Gymnasium vom Religions- und Philosophielehrer
eine Vertrautheit mit der ,geistesgeschichtlichen
Welt' verlangt, damit er sie den Schulern von innen
religiös und philosophisch zu deuten vermag, warum
soll der Religions- und Philosophielehrer am Typus
C nicht über entsprechend grundliche und umfassende

naturwissenschaftliche Kenntnisse verfugen
Anders wird es ihm kaum gelingen, aus der dem
Schuler eigenen Erfahrungswelt heraus eine
philosophische und religiose Deutung von Welt und
Mensch zu geben.
Was die Philosophie betrifft, sei mit zwei Hinweisen
etwas einläßlicher erörtert, wie das gemeint ist:
Allein schon aus der Geschichte der Physik läßt sich

nicht nur die Unerlaßlichkeit einer metaphysischen
Weltbetrachtung, sondern auch die zentrale Stellung

des Menschen im Kosmos herauslesen, also eine

Apologie des Humanen gewinnen, wie sie eindringlicher

niemals von außen an diese jungen Realisten'

herangetragen werden kann. Es mußte ihnen nur
gezeigt werden, wie handgreiflich und ganz
entgegen früheren Hoffnungen der Weg der Physik
heute wieder beim Menschen endet.

Am Anfang der klassischen Physik stand das gewaltige

Erlebnis Newtons, daß die Bewegungen der
Sterne denselben Gesetzen gehorchten wie die Körper

auf Erden. Unter dem Einfluß seiner Mechanik

- fundiert auf dem Postulat einer Absolutheit von
Raum und Zeit — bildete sich allmählich jene
materialistische Weltbetrachtung heraus, die alles Reale,

vom Stein bis zum Menschengeist, mit denselben

rein naturwissenschaftlichen Kategorien erfassen

wollte und alles unter der Voraussetzung einer vom
Standort des Betrachters völlig unabhängigen
Objektivität zu ordnen versuchte; denn tausendfach
schienen die Newtonschen Prinzipien durch die

Erfahrung als objektiv und von Menschen unabhängig
bestätigt. Allmahlich aber brach sich die Erkenntnis

Bahn, daß die Naturwissenschaft gar nicht das

Ganze der Wirklichkeit erfaßt und daß die physi¬

kalische Aussage überhaupt nicht das Wesen der

Naturerscheinung trifft. Durch Planck wurde
erstmals klar, daß das Begriffsystem der klassischen

Physik nur begrenzt anwendbar ist; daß die
Newtonschen Gesetze nur für die großen Naturerscheinungen

gelten, die ohne den störenden Einfluß des

Menschen meßbar sind; daß aber dem Forscher in
der Mikrophysik die Natur an sich gar nicht
zugänglich ist, sondern bloß die Phänomene, in denen

die Natur sich dem beobachtenden Menschen stellt;
daß also hier nur noch Wahrscheinlichkeitsgesetze
gelten. Einen zweiten Höhepunkt gewann das

Abrücken von der klassischen Physik in Albert
Einstein, der sich — nicht aus Spekulation, sondern

durch beobachtete Tatsachen - gezwungen sah,

jeden absoluten Raum, jede absolute Bewegung und
damit jedes absolut in sich ruhende System zu leugnen

und dem Raum und der Zeit nur noch eine

Geltung in der jeweiligen Relation zu den vorhandenen

Dingen zuzuerkennen. Heisenbergs Lehre

von der Unscharfenrelation setzt den begonnenen

Weg fort. Er weiß, daß der Physiker die Natur
überhaupt nie in ihrem reinen Ansichsein trifft; daß
der Mensch durch das Experiment gewisse
charakteristische Zusammenhange des Mikrokosmos
zerstört oder wenigstens stört, also mit dem Zugriff den

Gegenstand der Forschung selbst verändert, und so

die klare Scheidung zwischen forschendem Subjekt
und zu erforschendem Objekt unmöglich macht. Es

wird somit klar, daß der Mensch immer wieder auf
die von ihm selbst hervorgerufenen Strukturen
stoßt und also nicht der Natur selbst, sondern dem
Bild seiner Beziehung zur Natur, das heißt, schließlich

sich selbst begegnet. So hat also die Physik, die
sich mit Galilei so stolz und sicher den Tatbeständen'

zuwandte und Halt an dem An-sich-seienden

zu gewinnen hoffte, mit den eigenen Forschungsmitteln

die Grundlagen des klassisch-physikalischen
Weltbildes zerstört und endet heute wieder beim
Menschen, von dem sie ausgegangen ist. Damit ist

jede Frage der Physik wieder eine
erkenntnistheoretische, also philosophische Frage geworden.
Wenn ein Philosophielehrer den jungen Leuten diesen

Leidensweg der Physik bis ins einzelne in
metaphysischer Transparenz zu zeigen verstände, müßte
ihnen die ganze Dürftigkeit der bloß naturwissenschaftlichen

Sicht zum nicht mehr zu vergessenden
Grunderlebnis werden. Sie müßten sich ein fur allemal

bewußt werden, daß jede Naturwissenschaft auf
Fundamenten ruht, die sie sich selber nicht zu geben

732



vermag. Das schenkte ihrer ganzen Weltsicht Maß
und Tiefe. Sie waren durch die Erkenntnis, daß es

überhaupt keine Physik der rein objektiven
Sachverhalte gibt, fur immer von der in diesen Kreisen
grassierenden Überschätzung der Empirie geheilt.
Durch grundliche Meditation ihrer eigenen
Forschungsmethoden mußten sie unweigerlich zum
Resultat gelangen, daß wir überhaupt keine ehernen'

in sich selbst stehenden und vom Menschen

unabhängigen Gesetze kennen, weil schließlich
immer wieder der Mensch ihr Garant ist, er, der sie

durch das spekulative, aprioristische und konstruktive

Denken geschaffen hat. Kürzer: es wurde ihnen
bewußt, daß die physikalischen Prinzipien und
Hypothesen von der Eigenart des menschlichen
Denkens abhangen. Damit mußten die jungen Ty-
pus-C-Schuler zur so entscheidenden Erkenntnis
vorstoßen, daß auch die Physiker von dem leben,

was sie stolz ausklammern : von der philosophischen
Art, die Natur der Dinge zu betrachten. Es ware
ihnen leicht nachzuweisen, daß es rein analytische
Satze, auf die die klassischen Physiker alles setzten,

gar nicht gibt; daß also Naturwissenschaft gar nicht
möglich ist, ohne daß der Mensch auf das Ganze

blickt und von einem metaphysischen Apriori her
die Untersuchung steuert. So wurden sie in .jedem

physikalischen Gesetz ein transzendentes
Unternehmen des Menschengeistes erkennen und damit
die Grundlagen fur ein metaphysisches Weltbild
gewinnen. Es ließe sich ihnen genau aufzeigen, daß

ohne den Antrieb des metaphysischen Glaubens an
eine Harmonie in der Welt überhaupt keine
naturwissenschaftliche Forschung geschehen wurde noch
konnte. So wurden sie schließlich in der kompliziertesten

mathematischen Formel die menschliche Idee

erkennen, die ihr zugrundeliegt und nur deshalb in
Zahlen formuliert wird, weil sie anders nicht
adäquater ausgedruckt und nachgeprüft werden kann.
Die Reflexion über ihre eigene Arbeitsmethode
müßte ihnen also klarmachen, daß selbst Heisenbergs

Universalformel, eben weil sie alle in der Natur
vorhandenen Kraftfelder auf eine gemeinsame Formel
zurückfuhren will, ein überzeugendes Dokument

jenes aprioristischen Glaubens an die Harmonie des

Alls darstellt, ohne den es eine Naturwissenschaft

nicht gibt. Mit andern Worten, sie mußten aus ihrer
eigenen Welt zum Grunderlebnis vorstoßen, daß in
jedem menschlichen Erkennen Empirisches und

Aprioristisches, Physisches und Meta-Physisches
unlösbar verknüpft sind, das heißt, daß Physik, genau

besehen, ohne philosophisches Denken nicht
existiert.

Das ist der humane Kern, der nicht an die
naturwissenschaftliche Bestätigung herangetragen werden

muß, sondern in ihr schlummert und nur auf das

Herausschälen wartet.
Diese philosophische Deutung der Physikgeschichte
allein schon mußte den Realisten zeigen, daß Technik

in ihrem Wesen nichts Technisches, sondern
etwas zutiefst Humanes ist: Schöpfung und Ausdruck
des Menschen, bloß die neueste Erlebnisform seiner
selbst. Damit wurde noch ein Tieferes klar: daß der
Kosmos in eine anthropozentrische Spitze auslauft,
auf daß der Mensch in ihm sich selber wieder finde;
daß die ganze Natur darauf ausgerichtet ist, vom
Menschen erkannt zu werden; daß der Kosmos sich

überhaupt erst vollendet, wenn er in das Licht des

Menschengeistes eintritt und so im Daseinsraum des

Menschlichen seinen Sinn und seine Erleuchtung
erhalt. So betrachtet, geht jede Naturwissenschaft in
eine Art Anthropologie aus; denn Naturwissenschaft

ist immer eine Art Selbstauslegung des

Menschen; sie ist immer ein Ausmessen der menschlichen
transzendenten Dimension. Der Mensch weicht
also in den Naturwissenschaften nur scheinbar von
seiner eigenen Fahrte ab. Selbst wenn er im
planetarischen Zeitalter die Erde hinter sich laßt und den

Ausgriff ins Universum wagt, wird er schließlich
doch nur wieder sich selbst in Griff bekommen und
am Ende der Räume seine eigene Spur entdecken.
So weit mußte die philosophische Analyse der
Physikgeschichte Schritt um Schritt vordringen. Dann
gelangte sie, wohin die humanistische Bildung auf
ganz andern Wegen und mit andern Mitteln strebt,
zum großen Wunder, zum Menschen: zu diesem

einzigartigen Wesen, in dem allein der Kosmos
aufleuchtet; das in seiner singulären Stellung allein die
sinnlichen Wahrnehmungen zu durchschauen, zu
ordnen und in sinnerfulltem Zusammenhang zu
schauen vermag und ganz allein fragen, suchen und
ahnen kann, wohin alles im letzten Sinne zielt. Alles
echte Philosophieren ist bekanntlich Staunen. Und
so endete dieses Philosophieren aus den
Erfahrungswissenschaften nicht so sehr beim Staunen über den
Kosmos als viel mehr beim Staunen über den
Menschen, der den Kosmos begreift.

Es steht doch außer Frage, daß die intensive und
jahrelange Beschäftigung der Jungen in dieser Weltsicht

wahrhaft humane Bildung ware, auch wenn dabei

weder Ciceros noch Senecas Name fiele.

733



Ein derart gebildeter Realist' käme so dem Ratsei
Mensch zwar aufandern Wegen, aber gewiß ebenso

nahe, wie der Gymnasiast, der den Satz des

Sophokles in der Ursprache liest: «Gewaltig ist viel,
doch nichts gewaltiger als der Mensch.» Man
könnte sich vielleicht sogar füglich fragen, wessen

Erlebnis des Humanen das stärkere ware!

In ähnlicher Weise, aber von ganz anderer Seite,
müßte die philosophische Deutung der paläontonlogi-
schen Forschungsresultate dem jungen ,Realisten' die

anthropozentrische Spitze' des Kosmos beweisen.

Es bleibt hier leider kein Raum, die diesbezüglichen
Gedankengänge ebenso ausfuhrlich darzulegen. Es

liegt aber auf der Hand, daß dem Studenten auf
diesem Weg noch viel lebendiger, unmittelbarer
und überzeugender klar werden müßte, wie die

ganze kosmische Weltwirklichkeit auf das Humane
zielt und erst im Humanen ihre Erfüllung bekommt.
Der auch biologisch versierte Philosophielehrer
mußte mit dem Schuler in transzendentaler Schau

die Erdgeschichte nochmals abschreiten. Er mußte
beim Übergang der komplexeren anorganischen
Stoffe in die erste Eiweißzelle beginnen und dann

sorgsam durch das unübersehbare Spiel der Mutationen

von Pflanze und Tier aufwartssteigen bis

zum Punkt, da der Mensch als Pfeil' aus dem Bündel

der Primaten springt. Wenn es ihm gelänge, aus
den zahllosen Wahrnehmungen und Beobachtungen,

die der Schüler aus dem naturkundlichen
Unterricht besitzt, die Orthogenese schaubar zu
machen und ihn davon zu überzeugen, daß die Achse

der Evolution geistiger Natur ist und von Anfang
an das Humane und Personale im Sinne hatte:
dann mußte dem Studenten die beherrschende

Stellung des Menschen im Kosmos von ganz anderer

Seite, aber nicht weniger eindrucklich, aufleuchten.
Er mußte erkennen, daß alles Untermenschliche an
diesem einen Aufschwung partizipiert und erst in
ihm in sein wahres Wesen einkehrt; daß das

Menschliche nicht bloß ein anderes, sondern ein
höheres ist, und daß Naturgeschichte notwendig in
Geistesgeschichte mundet. Er wurde auch von dieser

Seite her zum selben Schluß vordringen: daß

unser planetarisches Zeitalter mit seiner Welteroberung

im Kern human ist, das heißt dem innersten
Wesen des Menschen gemäß, weil er allein von allen
Lebewesen auf das Grenzenlose angelegt ist, Wanderer

von Geburt und deshalb niemals auf den

Ausgriff auf die Welt verzichten kann; daß selbst die
kühnsten Ausgriffe nur dazu fuhren, daß er sich

selber als das große Wunder der Schöpfung noch
tiefer und umfassender begreift.
Das sind zwei nur kurze Hinweise, wie solches

Philosophieren aus der eigenen Erlebniswelt des

Realisten' gedacht wäre. Vielleicht ist aber schon aus
dieser fragmentarischen Skizze fühlbar geworden:
ein Realist', der so philosophiert, würde nicht bloß

erkennen, daß es ,daneben noch andere Dinge gibt',
als bloß Mathematik, Physik, Biologie usw., sondern

er müßte das Transzendente und somit Humane in

seiner eigenen Erfahrungswelt entdecken und viel
lebendiger in sich aufnehmen, als wenn man es von
außen, aus fremder Blickrichtung an ihn heranträgt.

Daß diese Art, aus der physikalischen Welt zum
Metaphysischen vorzustoßen, übrigens echt
griechisch ware, sei bloß nebenbei vermerkt. Wer die
Geschichte der griechischen Philosophie auch nur
einigermaßen kennt, wird kaum bestreiten, daß
Sokrates heute so philosophieren müßte.
Die Möglichkeit, durch eine philosophische
Betrachtungsweise der Mathematik den jungen Geist
ebenfalls zu denselben Resultaten zu führen, sei

hier nur erwähnt.
In einem auf solche Weise konzipierten Typus C

wäre übrigens das Humanistische' in einigen
Fächern noch immer reichlich vertreten; denn in
Weltgeschichte und Sprachfachern kamen die historischen

Erscheinungsformen des Humanen noch ausfuhrlich

zum Wort. Allerdings ist nicht zu leugnen, daß
selbst diese Fächer sich der geschilderten Sicht der

Dinge nicht ganz entziehen dürften.*
Neueste Geschichte zum Beispiel müßte ja erregende
Seiten darbieten, wenn der Lehrer es verstände,
dort anzuknüpfen, wo die Deutung der Anthropologie

aufhört. Unterricht in moderner Geschichte
konnte das dargelegte Weltbild des jungen Technikers

in faszinierender Weise bestätigen, wenn es

dem Geschichtslehrer gelänge, die hundertfachen
Symptome menschlicher Konvergenz auszudeuten,
die sich uns im politischen Leben von heute taglich
aufdrängen.
Ahnliches gilt auch vom Sprachunterricht. Wie
nahe Gottfried Benn der ganzen dargelegten
Problematik steht, ist bekannt. Überdies fänden sich

* Das von Alexander Randa zusammen mit 165 Mitarbeitern
herausgegebene «Handbuch der Weltgeschichte in drei
Banden», Walter-Verlag, Ölten, 2. Aufl. 1959, zeigt, aufweichen
Wegen diese neue Sicht in der Weltgeschichte gewonnen werden

kann. (Schriftl.)

734



bei Adolf Portmann, Carl Friedrich von
Weizsäcker, Teilhard de Chardin, Bernhard Bawink usw.

leichtTexte, die in Sprachzucht, Formungskraft und
Flohe der geistigen Schau jedem Lesebuch zur Zierde

gereichten.
Vollendung und letzte Deutung müßte dieser
mathematisch-naturwissenschaftliche Bildungstypus
aber im Religionsunterricht erfahren. Wenn ein aus

Neigung und durch Studium mit den neuen
naturwissenschaftlichen Problemen grundlich vertrauter
Theologe vor eine im geschilderten Sinne
vorgeformte Klasse träte, welch erregendes Schulgesprach
über die res mixtae müßte sich da entspinnen!
Biblische Theologie, sakramentale Seelsorge,
Seelenberatung und Freizeitsbetreuung in hohen Ehren

Um sie ist es ja nicht ubel bestellt. Aber es zeigt
sich doch immer deutlich, daß heute die dringlichste
Seelsorgshilfe am Studierenden intellektueller Natur
ist: daß man ihm eine christliche Weltschau bietet,
die weit, umfassend und tragfahig genug ist, alle

jene Phänomene der Erfahrungswissenschaften
aufzunehmen, die seiner in einer langen Studienlaufbahn

noch harren. Er darf auch im Religionsunterricht

nicht einfach hören, « daß es noch etwas anderes

gibt als Mathematik und Physik», oder wie die
frommen Blätter anläßlich der verschiedenen Sputniks

so überaus widersinnig schrieben, daß Gott
trotzdem notwendig sei!

Durch die philosophische Deutung der naturwissenschaftlichen

Erkenntnis weiß der ,Realist', daß der
Kosmos auf den Menschen hin gebaut ist und seine

,anthropozentrische Spitze' hat. FFier muß der in der
naturwissenschaftlichen Welt beheimatete
Religionslehrer einsetzen. Im Bewußtsein, daß Anthropologie

immer auch ein Stuck Theologie ist, weil
Welt- und Gottesschau notwendig in einem korrela-
ten Verhältnis stehen, wird er aus dem heutigen
viel komplexeren und tieferen Weltbild heraus auch
ein gewaltigeres Gottesbild herauszulosen verstehen,

übrigens ganz im Sinne des Vatikanischen Konzils,
das in seiner dritten Session vom 24. April 1870 Gott
als Anfang und Endziel aller geschaffenen Dinge
erklärt und die Gotteserkenntnis aus der Schöpfung
gleichberechtigt neben die Gotteserkenntnis aus der

Offenbarung stellt. Der Religionslehrer müßte also

dort einsetzen, wo er als Philosophielehrer aus Gründen

methodischer Kompetenz die Untersuchung
abbrach: bei der Konvergenz der Menschheit zum
Personalen hin. Dort liegt nämlich der entscheidende

Ansatzpunkt, wo der Weltplan im Heilsplan die

ihm angemessene Fortsetzung und Krönung findet:
In der Begegnung des personlichen Menschen mit
dem persönlich menschgewordenen Gott. Nur auf
diese Art kann die Grundkrise der heutigen
studierenden Jugend uberwunden werden, die bei der

verhängnisvollen Entfremdung zwischen biblischer

Verkündigung und naturwissenschaftlicher
Erkenntnis die innere Korrespondenz zwischen
Weltordnung und Heilsordnung nicht mehr einzusehen

vermag. Denn nur so können sich die vielen

Spannungen losen, die der heutige Gebildete zwischen
der religiösen und naturwissenschaftlichen
Weltschau empfindet. Der Priester muß in beiden
Reichen kompetent sein, wenn er verläßlich scheiden

soll, was am verkündeten religiösen Welt- und
Menschenbild unwandelbarer theologischer Gehalt
und was wandelbares Zeitgewand ist. Und nur auf
Grund einer so umfassenden Schau und einer klaren
Scheidung der Erkenntnisbereiche wird dem jungen
Menschen die Auferbauung einer eigenen christlichen

Weltbetrachtung möglich sein, die ihn
befähigt, die kosmische und biologische Welt religiös
zu durchdringen und die Zusammenhänge der
Weltordnung mit der Heilsordnung zu erfassen.

Daraus wird er auch den theologischen Sinn der
Technik und die religiose Sendung seines eigenen
künftigen naturwissenschaftlichen Berufes begreifen.

Und erst auf Grund dieser Einsichten wird er
auch die zahllosen ethischen Probleme erfassen, die
sich dem in der technisierten Welt lebenden
Menschen stellen.

Von der hier dargelegten Ganzheit der Welterfassung

kann uns heute niemand mehr dispensieren;
denn heute, da der Mensch weit mehr zu erkennen
und zu leisten hat als gestern, braucht er eine
religiose Schau, die alle Faktoren und alle Dimensionen
der Welt begreift und den höchsten Anforderungen
des profanen Wissens gerecht wird.

Schlußbemerkungen

Man sei sich bewußt, daß diese Skizze äußerst flüchtig

und lückenhaft ist. Sie soll ja nur die Grundzuge
dieses neuen christlichen mathematisch-naturwissenschaftlichen

Gymnasiums markieren. Die gültige
Umschreibung des Bildungszieles und der Aufbau
eines Lehrplanes ist ein schöpferisches Unternehmen,
das nur aus dem Zusammenwirken mehrerer Fachleute

und Erzieher hervorgehen konnte. Daß die
konkrete Ausgestaltung dieses Bildungstypus ohne

735



beratende Mithilfe von Seite der Hochschule kaum
möglich ware, habe ich früher schon dargelegt.
(Siehe Academia Friburgensis Vol. 17, Nr. 1 und 2.)

Ein Gedanke sei hier noch angefugt: Aus der
Tatsache, daß im Bildungswesen der deutschen Ostzone
als erstes Fach das Griechische ausgeschaltet wurde,
kann man zwei verschiedene durchaus legitime
Schlüsse ziehen. Der eine ist, daß wir das Griechisch

an unseren humanistischen Gymnasien als
unbestrittene Grundlage jeder humanistischen Bildung
erst recht hochhalten und fordern. Es laßt sich daraus

aber auch folgern, daß nur ein Bildungstypus,
der den Hauptakzent auf die modernen
Naturwissenschaften legt und von ihnen zu einem transzendenten

und religiösen Weltbild vorstoßt, ein
wirkliches und wirksames Gegengewicht zu der
materialistisch konzipierten naturwissenschaftlichen

Weltbetrachtung des Kommunismus bildet. Eine

vorwiegend historisch-humanistisch orientierte
Bildungswelt kann infolge ihrer anderen Blickrichtung
mit dem neuen Geist, der durch die kommunistische

Jugendbildung weht, überhaupt nicht in eine erfolgreiche

Auseinandersetzung treten.
Die hier dargelegten Gedankengange wurden letztes

Jahr an einer vom Schweizerischen Studentenverein

organisierten Studientagung in notgedrungen
stark verkürzter Form vorgetragen (cf. Civitas 14,

10). Sie haben weit herum ein positives Echo gefunden,

erfreulicherweise vor allem aus geistlichen Kreisen.

Besonders ermutigend war die Zustimmung aus
den Reihen der in letzter Zeit sehr zu Unrecht
angefochtenen Priester, die irgendwo ,katholische'
Physik, Biologie und Mathematik lehren und daher

täglich und besonders intensiv erfahren, wie
unaufschiebbar die Integrierung des theologischen und
kosmischen Weltbildes fur das Schicksal der gebildeten
Christenheit geworden ist. Die entfernteste Stimme
kam von einem Missionar aus Ost-Afrika, der

bezeugt, daß selbst dort im Wettlauf der Kirche mit
dem Kommunismus diese Probleme brennend
geworden sind.

Die Innerschweiz

Abschließend sollen auftragsgemäß noch kurz die
konkreten Mittelschulverhaltnisse der Innerschweiz
gestreift werden.
Disentis mitgerechnet, stehen der mannlichen
Jugend im genannten Gebiet zehn humanistische

736

Gymnasien offen. Mit diesen sind im ganzen drei,
verhältnismäßig schwach frequentierte Typus-C-
Schulen personell und organisatorisch verbunden
(Schwyz, Zug, Luzern). Von 272 Maturitätszeugnissen,

die beispielsweise 1956 von den
Innerschweizer Kantonen ausgestellt wurden, entfielen

ganze 29 auf den Typus C. Allein schon in
Hinsicht auf die Nachwuchsnot der ETH- und Phil-II-
Berufe ist diese Situation bedruckend, wenn man
bedenkt, daß sich aus den Typus-C-Schulen
erfahrungsgemäß vier Fünftel, aus den humanistischen
Gymnasien aber nur ein Fünftel diesen Berufen
zuwenden. Betrachtet man aber das Innen des

Problems, wie ich es eben darzulegen versuchte,
erscheint die Lage nicht weniger beklemmend.
Gewiß wurden an diesem Bild schon bisher erfreuliche

und beachtliche Korrekturen vollzogen, indem
man vielerorts mit Erfolg versucht, durch intensive

Berufsberatung, Betriebsbesichtigung usw. aus dem
humanistischen Gymnasium einen vermehrten
Zustrom zu den genannten Mangelberufen herauszulocken.

Doch trotz dieser Maßnahmen wird man,
vor allem im Hinblick aufdie obenstehenden
grundsatzlichen Überlegungen, sagen dürfen, daß mit
Notbehelfen das Problem nicht zu losen ist. Ich habe
deshalb seit Jahren zwei Postulate vertreten:

1. Luzern habe die sich aufdrängenden
Kantonsschulfragen baulicher und organisatorischer Natur
unbedingt unter den dargelegten neuzeitlichen
Aspekten zu studieren und zu losen. Es biete sich jetzt
die aufJahrzehnte hinaus nicht mehr wiederkehrende

Gelegenheit, den Typus G aus der verhängnisvollen

ortlichen und personellen Verquickung mit
dem humanistischen Gymnasium herauszulosen und

eigengesetzlich zu gestalten. Der zur Verfugung
stehende Platz sei daher fur den Bau eines vom
humanistischen Gymnasium unabhängigen, im
dargelegten Sinne ausgebauten und durch genugende
Platzreserven fur die künftigen Aufgaben
entwicklungsfähigen mathematisch-naturwissenschaftlichen

Gymnasiums zu verwenden, wie es andere große
Städte schon längst besitzen. Die Schaffung eines

solchen, dem neuzeitlichen Denken gemäßen Schultypus

christlicher Prägung, sei die vorlaufig dringendste

kulturelle Aufgabe des ehemaligen katholischen
Vorortes. Durch gleichzeitige Errichtung von neuen
Studentenheimen, durch Eröffnung großzugiger
Stipendien und eventuell sogar unter direkter
Beteiligung der innerschweizerischen Kantone mußte
diese Tat für die technisch und naturwissenschaft-



lieh begabte Jugend der Zentralschweiz die einzige
Wohltat bedeuten, die man ihr erweisen kann. Die
Gutachten der am Schulstreit völlig unbeteiligten
Fachleute sprechen ganz eindeutig fur dieses Postulat.

Aus der Expertise Montalta-Reinhard geht klar
hervor, daß der Typus C weitmoglichst organisatorisch

und personell vom humanistischen Gymnasium

abzutrennen ist. Das ausführliche Standortgutachten

aber weist ebenso eindeutig nach, daß der

zur Verfügung stehende Platz nach den heute gültigen

Ansätzen fur maximal 800 bis 900 Schuler
ausreicht, während die gesamte Kantonsschule schon

gegenwärtig beträchtlich über 1000 Schuler zählt.
Es ist deshalb schwer ersichtlich, wer heute noch die

Verantwortung fur die offiziell geplante traditionelle'

Lösung ubernehmen will, die ihr Zustandekommen

mangelndem Studium der heutigen Situation

und überdies den Schlagworten von einem

völlig mißverstandenen ,Humanismus' verdankt.
Man darf vielleicht sagen, daß unter den Leuten,
die das hier skizzierte Projekt eines mathematisch-
naturwissenschaftlichen Gymnasiums Luzern
vorläufig begraben haben, sich kaum einer findet, der
sich die Mühe genommen hat, dieses fur den
Katholizismus der Innerschweiz lebenswichtige Problem
in allen Dimensionen zu studieren. Vielleicht ist

noch nicht alle Hoffnung verloren. Es mehren sich

die Stimmen, vor allem unter den Jungen, die nach
einer Revision des Beschlusses rufen.

2. Es seien alle Anstrengungen zu unternehmen, um
an einem verkehrstechnisch günstig gelegenen Ort
der Innerschweiz noch ein weiteres
mathematischnaturwissenschaftliches Gymnasium zu eröffnen.
Beim Mangel an in dieser Richtung begabten und
solid ausgebildeten Lehrern ware dabei vielleicht an
ein Gemeinschaftswerk von Laien, Weltgeistlichen
und den Mitgliedern verschiedener Orden zu denken:

eine kleine, aber ungemein ermunternde
Manifestation im Sinne der konvergierenden Entwicklung
der Menschheit, an die wir unerschütterlich glauben.

Die Erfahrung vom Eingesenktem des ganzen kosmischen

Geschehens in die Wirklichkeit Christi ist der Schlüssel zum
Denken.

Teilhard de Chardins

Seine wissenschaftliche Tätigkeit, seine theologische

Reflexion, seine fast prophetische Erfahrung einer werdenden

Welt werden die Bausteine der großen Synthese liefern.
Ladislaus Boros

Welche Möglichkeiten bietet
der Philosophieunterricht an der höheren
Realschule

Dr. Alois Sustar, Kollegium, Schwyz

Es ist eine bekannte Tatsache, daß das Interesse fur
Philosophie und philosophischen Fragen in unserer
Zeit immer größer wird. Dies kommt zum Ausdruck
in sehr zahlreichen philosophischen Publikationen,
in philosophischen Beitragen in verschiedenen

Zeitungen und Zeitschriften, in vielen Kursen und
Vorträgen über philosophische Fragen. Nicht zuletzt
äußert sich dieses Interesse darin, daß immer mehr
höhere Schulen den Philosophieunterricht in
irgendeiner Form in ihr Lehrprogramm aufnehmen.
Die Umfrage, die vor einigen Jahren von der
Vereinigung Schweizerischer Philosophielehrer
durchgeführt wurde und deren Ergebnisse zum Teil im
Gymnasium Helveticum (Dezember 1954, S. 143
bis 159) veröffentlicht wurden, zeigt einigermaßen
die Lage an den schweizerischen Mittelschulen. Es

fällt dabei auf, daß der Philosophieunterricht nicht
ein Reservat des klassischen Gymnasiums ist,
sondern daß er auch an Realschulen ins Lehrprogramm
aufgenommen wurde. Der Bericht im Gymnasium
Helveticum gibt im Jahre 1954 fünf Gymnasien des

Typus C an, die die Philosophie als Maturafach
kennen: Genf, Lausanne, Freiburg, Luzern und
St. Gallen. Im gleichen Jahr kam noch das Kollegium

Maria Hilf in Schwyz dazu, wo bereits im
Herbst 1951 die Philosophie in den beiden letzten
Klassen des Typus C als Nichtmaturafach eingeführt

wurde. In der Diskussion um den Typus C,

um seine Gleichberechtigung mit dem Typus A und
B und um seine ,Aufwertung' wurde wiederholt der
Wert des Philosophieunterrichtes hervorgehoben
(vgl. dazu die Beitrage im Gymnasium Helveticum
Band 11, Nr. 4, Oktober 1957).
Wenn nun hier einige Überlegungen zum
Philosophieunterricht und über seine Möglichkeiten an der
Oberrealschule folgen, stützen sich diese Gedanken

vor allem auf personliche Beobachtungen und
Erfahrungen am Kollegium Maria Hilf in Schwyz.
Was ich hier sage, ist in erster Linie im Sinne eines

Berichtes und einer Anregung zur Diskussion zu
verstehen. Ich bin mir der ganzen Vielschichtigkeit

737


	Das christliche mathematisch-naturwissenschaftliche Gymnasium : Gedanken zur Typus-C-Frage

