
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 44 (1957)

Heft: 2

Artikel: Psychoanalyse und Persönlichkeit

Autor: Bucher, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

Ölten, den 15. Mai 19 5 7 44. Jahrgang Nr. 2

Schweizer Schule

Psychoanalyse und Persönlichkeit

Dr. Theodor Bucher, Schwyz

Der vor hundert Jahren geborene Sigmund Freud
steht in einem merkwürdigen Zwielicht. Einerseits

ist er das Kind des 19. Jahrhunderts, dessen

Wissenschafter - von Ausnahmen vor allem unter
den ganz Großen abgesehen - weithin mechanistisch

und materialistisch dachten. Anderseits hat

gerade S. Freud manches dazu beigetragen, die

Vorherrschaft eines sturen Materialismus zu
brechen.

Tatsachen der vor allem von Charcot und Bernheim

betriebenen Hypnoseforschung sowie eigene
Beobachtungen in der ärztlichen Praxis führten
Freud zur Annahme, daß das bewußte Erleben des

Menschen nur wie eine dünne Oberschicht die viel
mächtigere Schicht des Unbewußten überlagert. Der
Mensch verdränge aus seinem bewußten Erleben
oder aus seiner bewußten Erinnerung so und so

viele Erlebnisse ins Unbewußte. Diese verdrängten

Inhalte würden u.U. von dort aus als

verklemmte Komplexe ins Bewußtsein zurückzukehren

versuchen. Sie würden jedoch durch eine Zensur

an der Schwelle zum Bewußtsein an der
Wiederkehr gehemmt und erneut verdrängt, bis es

ihnen gelinge, die Zensur dadurch zu überlisten,
daß sie maskiert auftreten in Form von neurotischen

oder psychopathischen Symptomen oder
sublimiert in Form von ästhetischen, wissenschaftlichen,

kulturellen oder religiösen Tendenzen.

Wichtig ist dabei zu beachten, daß nach S. Freud
kein wesentlicher Unterschied besteht zwischen
den Kräften des Es (d.i. der Bereich des

Unbewußten), des Ich (d.i. der Bereich des Bewußtseins)

und dem Uber-Ich (d.i. der Bereich der über
die Handlungen des Alenschen richtenden In-

In der Rechnungsstunde

Die Schüler rechnen.

Sie beugen sich erntihaft über die Tafel
und murmeln Zahlen.

6 X J 30

3 X 2 18

Alle lernen rechnen.

Wofür denn

Um schmutziges Geld zu zahlen,
blinkende FünfUber,

abgegriffene Noten.
Durch Rechnen zi<m Geld.

Schonjetzt beginnt das Verdienen,
das Handeln und Herauswirtschaften.

Ein Handler kauft eine Ware...
und er verkauft sie fur...
Gewinnt

Bald kreisen ihre Gedanken nur noch um Geld, Geld.

Der Götze ist geschaffen.

*

Herr, Du dachtetl nicht den ganzen Tag an Geld.
Wer Dir gehören will,
muß sich vom Geld losen.

du mußt wichtiger bleiben

als die Gehaltsaufbesserung,
als der Zahltag.
Geld haben —

heißt Verantwortung haben,

I erantwortung fur Deine Schöpfung.

*

Ich denke an den Reichen und das Nadelohr.

*

Die Schuler rechnen immer noch fleißig.
Ich darf sie rechnen lehren.

Ich bitte Dich, Herr,
laß die Schuler durch diese Kenntnisse

nie andere betrugen,

übervorteilen,

übertölpeln.
Ich will dafür beten und sie lehren,
auch mit dem Rechnen

dir nachzufolgen.

33



stanz). Freud leitet letztlich alle menschlichen
Triebe und Kräfte, ja die gesamte Struktur der
Persönlichkeit auf eine Grundkraft zurück, welche

er Libido nennt. Er ist zwar theoretisch bereit, auch
andern Gesichtspunkten ihr Recht einzuräumen.
So sagt er z.B.: »Es ist ein Irrtum, der Psychoanalyse

den Pansexualismus und die Reduktion
sämtlicher psychischer Erscheinungen auf die
Sexualität zu unterschieben. Die Psychoanalyse
hat vielmehr von Anfang an den Sexualtrieb von
den andern Trieben, den sogenannten Ich-Trieben,

unterschieden«1. Doch diese Einsicht wird
weder praktisch beachtet noch theoretisch weiter
ausgearbeitet. Im Gegenteil, wie Joseph Nuttin,
auf dessen Werk »Psychoanalyse und Persönlichkeit«2

wir im folgenden zu sprechen kommen,
sagt, ist Freud hier selber einer Verdrängung
erlegen; denn 1920 schrieb Freud, daß sowohl der
Sexualtrieb wie der Ichtrieb »libidinöser Natur«
seien3. Und noch 1932 hielt er daran fest, daß die

Unterscheidung zwischen Ichtrieb und Sexualtrieb

völlig hinfällig geworden sei4.

Es gibt also letztlich für Freud weder zwischen den
einzelnen Trieben noch zwischen Trieb und Geist
einen Unterschied. Die einzige psychische Realität

ist die materialistisch aufgefaßte Libido, die

allerdings viel weiter verstanden sein will als die
sich in der Sexualität sensu stricto Genitalität)
äußernde Triebhaftigkeit.
Diese wissenschaftlich unbeweisbare, von der
materialistischen Philosophie Freuds beeinflußte
Einseitigkeit führte bei seinen eigenen Schülern zu
Meinungsverschiedenheiten. Deshalb die Abspaltungen

der Individualpsychologie A. Adlers, der

sog. Komplexen Psychologie C. G.Jungs, der per-
sonalistisch orientierten Tiefenpsychologie um
Freiherr von Gebsattel und Igor Caruso usw.
Vor kurzem hat nun Joseph Nuttin das bereits
zitierte Werk veröffentlicht, welches die höchste

Beachtung verdient. In der Einführung und im
ersten Teil wird die Lehre S. Freuds skizziert und
beurteilt. Im zweiten Teil versucht der Verfasser,
selber eine dynamische Theorie der normalen
Persönlichkeit zu entwerfen.

1 Gesammelte Werke, London 1940-1952, XIII, 227.
2 Universitätsverlag Freiburg (Schweiz) 1956, 338 Seiten,
broschiert Fr. 22.90, Leinen Fr. 26.50.
3 Jenseits des Lustprinzips, 1920. Gesammelte Werke, XIII,
66.
1 Gesammelte Werke, XV, 109.

Wir möchten aus dem großen Reichtum des Werkes

drei Gedankengänge herausgreifen, die uns
besonders wichtig scheinen:

I. Wir müssen bei S. Freud zwischen gesicherten
Tatsachen, der Deutung der Tatsachen, der daraus
scheinbar abgeleiteten Weltanschauung und der

psychotherapeutischen Methode unterscheiden.

II. Beim Aufbau der Persönlichkeitsstruktur müssen

wir vom gesunden Menschen ausgehen, wenn
es auch wahr ist, daß die kranken Abnormitäten
das Studium des Gesunden besonders vorantreiben.

III. Die Würdigung des gesamten Tatsachenmaterials,

welches über das menschliche Handeln
vorliegt, ergibt eine sehr komplexe Persönlichkeitsstruktur;

dieser kann weder eine einseitig
rationalistische Bewußtseinspsychologie noch die Freud-
sche Psychoanalyse gerecht werden.

I.

Bei jedem wissenschaftlichen System, das sich uns
anbietet (z.B. die Relativitätstheorie usw.), sind
wir gehalten, das objektive Tatsachenmaterial, das ein
Forscher beibringt, sorglich zu unterscheiden vom
theoretischen Überbau, der zur Deutung eben dieser
Tatsachen angeführt wird, und noch viel mehr von
der Weltanschauung, welcher der betreffende
Forscher anhängt oder die er glaubt aus seinen

Forschungsergebnissen ableiten oder erhärten zu können.

Mancher gute Forscher war ein schlechter

Philosoph und umgekehrt. Zuverlässigkeit auf
dem Gebiet der exakten naturwissenschaftlichen
Forschung beweist noch nicht, daß der Wissenschafter

das gleiche Vertrauen verdient, wenn er
philosophische Aussagen macht. Jedermann sieht
ein, daß ein guter Fußballspieler noch nicht eo
ipso ein hervorragender Violinist ist; auf dem viel
wichtigeren und heikleren Gebiet des geistigen
Lebens sind jedoch manche nur zu gerne bereit,
die Autorität eines Wissenschafters nicht nur auf
seinem Fachgebiet zu achten, sondern sie auch
unbesehen auf ein anderes Gebiet (der Wissenschaft
oder der Weltanschauung) hinüberzunehmen, wo
sich der Betreffende aber noch nicht ausgewiesen
hat.

x. Das Wichtigste nun, was die Psychoanalyse
leistete, ist das reiche Tatsachenmaterial, das sie seit

34



S. Freud gesammelt hat. Sie erweiterte die Kenntnisse

unseres Seelenlebens in beträchtlicher Weise.

Die wichtigste der tiefenpsychologischen Entdek-
kungen verdanken wir allerdings bereits dem
Vorläufer der Psychoanalyse, dem Wiener Arzt Breuer:
nämlich die Tatsache, daß neurotische Symptome
und andere nicht normale Verhaltensweisen, die
auf den ersten Blick sinnlos scheinen, eine »

Sinnbedeutung« haben können Der Psychoanalyse
verdanken wir dann die wissenschaftliche
Feststellung, daß ungelöste Konflikte im Menschen
unbewußterweise Krankheiten auslösen können.
Weiter ist das umfangreiche Tatsachenmaterial zu

nennen, welches uns durch die Veröffentlichungen
zahlreicher Fälle zugänglich geworden ist. Allerdings

wird es oft in Zusammenhänge und
Deutungsschemata gebracht, die bereits nicht mehr
objektiv erhärtet sind, sondern hypothetisch bleiben.

Das ist jedoch kein Grund, die Tatsachen
einfach beiseite zu schieben und sie überhaupt nicht
der Untersuchung zu würdigen.

2. Die Theorien Freuds, die er aus dem Tatsachenmaterial

ableitete, sind mehr oder weniger gute
Arbeitshypothesen, so z.B. die Dreiteilung des

menschlichen Seelenlebens in die Schicht des Es,
des Ich und des Über-Ich, der Ödipuskomplex, der

Kastrationskomplex und die determinierende
Ursächlichkeit der ersten fünf bis sechs Lebensjahre
für das gesamte spätere Leben. Wer immer mit der
Psychoanalyse zu tun hat, tut gut daran, sich stets
bewußt zu bleiben, daß ihre Hypothesen und
Theorien nichts mehr und weniger sind als eben

Hypothesen und Theorien, auch wenn sie mit noch
so großer Uberzeugung und gleich einem
unumstößlichen Credo vorgetragen werden. Falls die

Erklärung des Tatsachenmaterials andere Hypothesen

fordert, müssen die ersteren aufgegeben
werden. Diese wissenschaftliche Forderung führte
in der Tiefenpsychologie zur Gründung weiterer
Schulen, wie der Individualpsychologie, deren

System von Nuttin in einem Anhang kurz
wiedergegeben wird (281-293).
Mit Recht kann man der Psychoanalyse die Frage
stellen, wie sie beweisen könne, daß der
Ödipuskomplex eine ausnahmslos von jedermann zu
durchlaufende Entwicklungsphase der Libido sei.

Ist es nicht denkbar, daß dieser Komplex ganz
besonders gelagerte soziale und familiäre Kulturverhältnisse

zur Voraussetzung hat? Wenn Freud gar

die gesamte Kulturphilosophie auf den
Ödipuskomplex aufbaut, geht er weit über das hinaus,
was er mit methodischer Sauberkeit unter
Zugrundelegung von Tatsachen beweisen kann. Das

gleiche gilt von der deterministischen Auffassung
der Persönlichkeitsentwicklung.
3. Damit befinden wir uns bereits bei S. Freud als

Philosophen. Nuttin schreibt: Wir können »vom
Psychologen Freud viel lernen; der Philosoph
Freud jedoch, um es nicht schärfer zu sagen,
bekundet wenig Kritik in der Behandlung der
Probleme « (77). So macht z. B. Freud immer und
immer wieder den methodischen Fehler, Entsprechungen

und Analogien, die in zwei oder mehreren

Phänomengruppen vorhanden sind, so umzudeuten,

als ob die eine Phänomengruppe Quelle und
Ursache für die andere sei. Analogien zwischen
dem Verhältnis Kind-Vater und Mensch-Gott
liefern z.B. allein schon den Beweis, daß Religion
nichts anderes sei als ein protrahierter Ödipuskomplex!

So kommt er dazu, die Religion als Zwangsneurose

abzustempeln, die nur in Folge ihrer
allgemeinen Verbreitung etwas abgeschwächt und
gemildert auftrete. Die Entdeckerfreude und
vielleicht auch seine affektive Bindung an » das bevorzugte

Kind seiner Gedankenwelt« verleitete S.

Freud dazu, seine neuen Ideen bis ins Extrem
voranzutreiben (80). Freud selber sagt: »Es verlockt

uns, die Annahme, daß alle Triebe Früheres
wiederherstellen wollen, in ihre letzten Konsequenzen zu
verfolgen«5. Freud, der sonst sehr kritischen Sinn
bewies, »ist nur zu rasch geneigt, komplexeste
Erscheinungen des menschlichen Geisteslebens für
„erklärt" zu halten, sobald erzwischen solchen

Erscheinungen und den eben von ihm untersuchten
Phänomenen auch nur die leiseste Analogie
entdeckt« (81).

4. Nuttin ist der Ansicht, daß nicht nur das von der
Psychoanalyse entdeckte und aufgearbeitete
Tatsachenmaterial von den Theorien und der
materialistischen Weltanschauung Freuds abgelöst werden

kann, sondern auch seine therapeutische Methode

(84). Diese hat zur Grundvoraussetzung, daß
ein seelischer Konflikt, z.B. zwischen sexuellen
Wünschen und moralischen oder sozialen

Forderungen, im Seelenleben unbewußte Spuren hinterläßt,

die sich in seinem weitern Verlauf als

krankheitserregend auswirken können. Der tragende

5 Gesammelte Werke, XIII, 39 (Auszeichnung von uns).

35



Leitgedanke der Therapie Freuds besteht folglich
darin, daß »die Entwirrung des unbewußten
Konfliktstoffes und seiner knäuelartig verflochtenen
Reste... heilende Wirkung haben kann, wenn und
soweit der Kranke dazu gebracht wird, klar zu
sehen im Spiel der Kräfte, die im Konflikt einander
widerstreiten« (84).

Dieser Leitgedanke und diese Grundvoraussetzung

beruhen ohne Zweifel auf soliden

Forschungsergebnissen und beachtenswerten
Arbeitshypothesen. Sie dienen jedoch auch andern
therapeutischen Methoden zum Ausgangspunkt.
Amerikanischen Statistiken zufolge haben alle
therapeutischen Methoden prozentual ungefähr gleich
viel Erfolg und Mißerfolg. Das allein schon
beweist schlagend, daß der Erfolg, welcher durch
Anwendung einer Methode erreicht wird, noch
kein Beweis für die Richtigkeit aller theoretischen
Voraussetzungen und Aussagen ist. Ohne Zweifel
ist die Persönlichkeit des Therapeuten, sein
Charakter, sein Einfühlungsvermögen, sein ruhiges
Wesen, seine Fähigkeit zuhören und warten zu
können, von ausschlaggebender Bedeutung dafür,
ob ein Heilerfolg erzielt wird oder nicht. Es

erübrigt sich, hier eigens zu betonen, daß die starke

Bindung des Kranken an seinen Therapeuten eine
weltanschauliche Neutralität des Therapeuten
praktisch unmöglich macht.

II.

Im Bereich der Tiefenpsychologie hat man oft das

unheimliche Gefühl, hier werde der normale Mensch

vom krankhaften und abnormalen her erklärt und
verstanden. Tatsächlich hielt Freud das Normale
im Einzelmenschen und alles kulturell Wertvolle
im Gesellschaftsleben für einen Uberbau der
Libido oder für einen glücklichen Ausweg von Kräften,

die ohne diese Ausflucht nur Störung im
seelischen Gleichgewicht hervorbringen würden. Es
handelt sich um bloße »Ersatz«-Befriedigungen
verdrängter Wünsche, die seit der Kindheit in der
Seele des Menschen leben. Es ist menschlich zu
verstehen, daß Therapeuten, die jahrelang fast nur
mit seelisch kranken Menschen umgehen oder die
auf Grund der Beschäftigung mit ihren eigenen
Abnormitäten zu ihrem Berufgelangt sind, mit der
Zeit oder von Anfang an einer Berufsverbildung
zum Opfer fallen: sie teilen alle Menschen, auch
die Gesunden, mit Hilfe ihrer Schablonen und Ka¬

tegorien ein, die sie aus dem Studium des Abnormalen

gewonnen haben. Wenn man das aber einmal

anfängt, liegt nichts näher, als ein Bild vom
normalen Menschen aufzurichten, in dessen Züge
man die affektiven und dynamischen Erscheinungen

einträgt, die im krankhaften Seelenleben zu
beobachten sind. Man glaubt, man müsse diese nur
ein bißchen zurechtdrücken und schon sei das
normale Menschenbild gewonnen!
Wenn sich auch Normales und Krankhaftes gegenseitig

durchdringen und wenn es auch klar ist, daß

es einen absolut gesunden Menschen nicht gibt
und daß die in j edem Menschen mehr oder weniger

vorhandenen Abnormitäten am eindeutig
kranken Menschen mit besonderer Schärfe

auftreten, daß wir also auch am Kranken den Gesunden

studieren können, so muß doch als Grundnorm

für jede Psychologie und Therapie gefordert
werden, daß sie den Sinn für das Normale nicht
verlieren. Sie dürfen krankhafte Äußerungen nicht
voreilig verallgemeinern. Das ist wissenschaftlich
nicht zu rechtfertigen. Das Normale ist nicht eine
Abweichung vom Abnormalen, sondern umgekehrt!

M.a. W. die Theorie der normalen Persönlichkeit

darf nicht auf pathologischen Gegebenheiten

aufgebaut werden (217).

III.

Nuttin versucht nun in seinem Werk, aus dem
vorhandenen Tatsachenmaterial ein Bildder Persönlichkeit

aufzubauen, welches weit über dasjenige der
klassischen Psychoanalyse und Individualpsycho-
logie hinausgeht und welches der Auffassung des

Menschen als Person gerecht werden kann.

1. Die von Freud neu erkannte, allerdings schon
in der alten Mythologie bei den vorsokratischen
Philosophen (Heraklit!) und bei den aszetischen
Lehrern bekannte Tatsache, daß der Konflikt und
die innere Spannung für das menschliche Seelenleben

wesentlich sei, wird von Nuttin dem
Entwurf einer dynamischen Theorie der normalen
Persönlichkeit zugrunde gelegt (181 ff.). Freud sah

im Konflikt den Grund und Anstoß zu seelischen

Störungen. Nuttin zeigt, daß der Konflikt zum
psychischen Leben überhaupt gehört.
Das Tier geht immer den Bedürfnissen nach, die
für es im Augenblick die stärksten sind. Es kennt
deshalb keine Konflikte. Die menschliche Dynamik

hingegen ist nicht eingefangen in einen auto- >

36



matischen oder biologischen Entwicklungsablauf
des Organismus. Durch bewußtes Dazutun und
persönliche Anstrengung kann er den bloß
biologischen Wachstumsprozeß übersteigen. Mit
seiner »Offenheit« für das Wirkliche kann er die Grenzen

des jeweils und unmittelbar »Gegebenen«, wie
es im materiellen Bereich vorliegt, transzendieren.
Der Mensch kann aus sich selbst etwas machen, zu
sich selbst Stellung nehmen. Dabei schwebt dem
Menschen ein Bild vor, ein »Ideal«, das er realisieren

möchte. Das besagt ein Doppeltes: »Einmal
ist im Menschen die persönliche Lebensform, die

er anstrebt, nach Art eines Ideals gegenwartig;
dann bezieht der Mensch Stellung zur jeweiligen
Gestalt seiner Persönlichkeit, wozu er es gebracht
hat, desgleichen zu den dabei wirksamen Tendenzen«

(184).
Dabei ist zu beachten, daß in der Persönlichkeit,
die sich auf diese Weise selber gestaltet, ständig
Entwicklungskräfte wirksam sind, die in verschiedene

Richtungen drängen. Der Drang zur
Selbstverwirklichung führt somit einen »aktiven Kon-
fliktszustand« herbei. Dieser gehört zum gesunden

Menschen, ja er hilft ihm geradezu, sich selber

zu verwirklichen. Das gleiche ist vom sozialen
Leben zu sagen. »Die Annahme, daß die menschliche
Gesellschaft besser funktionieren würde, wenn es

weder Spannungszustände noch Konfliktssituationen

noch Erfolglosigkeit und Enttäuschungen
gäbe, wird von den meisten Sozialanthropologen
verworfen «6.

Der Konflikt ist sowohl im individuellen wie auch
im sozialen Leben ein gesunder und konstruktiver
Faktor. Deshalb kann auch die Psychotherapie
niemals zum Ziel haben, jegliche Spannung und allen
Widerstreit einfach zu unterdrücken. Sie muß nur
die irrealen Scheinlösungen der Konflikte aufdek-
ken und die illusorischen Idealbilder, die in
Wirklichkeit nur den Vorwand zur Flucht aus der Realität

geben sollen, als solche bloßstellen.
Nimmt man diese anthropologischen Grundlagen
an, erhalten natürlich die Freudschen Begriffe
»Verdrängung«, »Zensur«, »Fixierung« einen

spürbaren Sinn- und Bedeutungswechsel, auf den
hier einzugehen leider nicht möglich ist. (Vgl. Nuttin,

187-222.)

2. Die zweite Grundlage, auf welcher Nuttin seine

8 J.A. Barnes, The British Journal ofPsychology 1954(45),
S. 226.

tiefenpsychologische Theorie der dynamischen
Persönlichkeit aufbaut, ist die Tatsache, daß sich
das menschliche Seelenleben auf drei verschiedenen

Ebenen vollzieht (223-226). Diese Gegebenheit
mußte S. Freud und mit ihm die orthodoxe Psychoanalyse

verdrängen, nicht kraft der tiefenpsychologischen

Forschungen und Entdeckungen,
sondern kraft ihrer materialistischen und mechanistischen

Weltanschauung. Eine Phänomenologie der
Erkenntnis und der übrigen menschlichen Tätigkeiten

erhellt jedoch klar die Tatsache, daß sich das

menschliche Seelenleben auf mehreren Ebenen
vollzieht. Wenn das Geistige und Sinnliche auch

innig miteinander verschmolzen sind, darf der
Psychologe doch nicht den logischen Kurzschluß
tun und nur den einen oder andern Aspekt des

Erkennens und Strebens untersuchen und den Rest
mit einer vagen Formel abtun, welche lautet: »Alles

übrige ist nicht anderes als eine Verlängerung,
Komplizierung oder Ausarbeitung« (224) des

ersten Aspektes. Nach Nuttin ist »aus der ganzen
heutigen Wissenschaft kein positiver Anhaltspunkt

dafür zu entnehmen, die verschiedenen
Äußerungen des Seelenlebens auf einen einzigen
Typ von Tätigkeiten, Dynamismen oder biologischen

Gesetzen zurückzuführen« (224), wie das

die orthodoxe Psychoanalyse tut.
Die erste Ebene wird von Nuttin die psychophysiologische

Ebene genannt: auf ihr spielen sich die
seelischen Tätigkeiten und Bewußtseinsinhalte ab, die
zu innerst an die physiologischen Zustände gebunden

sind. Nuttin erläutert das am Beispiel des
Dursthabens.
Die zweite Ebene ist die Schicht unseres Bev^iehungs-

lebens im sozialen Bereich. Wenn der Mensch zu
andern in Beziehung lebt oder sich einsam zurückzieht,

wenn er ein Bedürfnis hat nach Anerkennung,

wenn er die Umwelt durch Sinngebung zu
einer bedeutungshaltigen Situation erhebt, dann
ist das ohne Zweifel etwas ganz anderes als bloß
biologische Verarbeitung der gleichen Umwelt im
Vorgang des Stoffwechselaustausches.
Schließlich fühlt der Mensch in sich den Drang, die
Grenzen des unmittelbar Gegebenen zu übersteigen.

Er stellt sich Lebensfragen über letzte
Herkunft, letztes Ziel und Sinnhaftigkeit seiner
Existenz, über Sein und Wert mancher anderer
Wirklichkeiten, er erfährt die Wucht der sittlichen
Verpflichtung usw. Diese seelischen Tätigkeiten des

Menschen vollziehen sich auf der geiHigen Ebene.

37



Noch einmal sei betont, daß diese verschiedenen

Tätigkeitsebenen, deren Wesen natürlich von der

philosophischen Psychologie untersucht werden
muß, im konkreten Handeln unlöslich miteinander
verflochten sind. Verflochtenheit zweier oder mehrerer

Dinge besagt aber nicht, daß das eine auf das

andere rückführbar sei, wie der Materialismus und
jeglicher Monismus es behauptet.
Jedes lebendige Wesen steht nun in einer steten

Wechselwirkung mit der Umwelt. Das Lebewesen
befindet sich nicht statisch in einem Zustand,
sondern es äußert in vielfältigen Bedürfnissen die
Notwendigkeit, mit der Umwelt in Kontakt zu treten.
Beim mehrschichtigen Menschen kommt zur
Wechselwirkung »Organismus-Umwelt« noch
die geistige Wechselwirkung »Ich-Welt«. Die
Anthropologie muß folglich herausfinden, »welches

die unerläßlichen Grundformen von
Wechselwirkungen und Austauschbeziehungen sind, die
der Mensch auf tausenderlei Weisen im einzelnen
in der Welt zu verwirklichen sucht. Die Gesamtheit

solcher Beziehungen und wechselseitiger
Einwirkungen macht den Menschen aus, und sie
besteht ebensowohl und ebenso wesentlich in den

Beziehungen des persönlichen Ich zu seiner sozialen

Welt und zu den Werten, die es annimmt oder
verwirft, wie in den physiologischen Wechselwirkungen

zwischen dem Organismus und dem
biochemischen Bereich... Es wäre bar jeden Sinnes,

zu behaupten, daß die ganze „Welt" sozialer und
geistiger Betätigungen ein „sekundäres Derivat"
aus biochemischen Prozessen wäre« (229f.).
Es ist der Psychoanalyse und der Individualpsy-
chologie ohne weiteres zuzugeben, daß die
erotischen Tendenzen und der Geltungsdrang überaus

mächtige Bedürfnisse sind. Aber es geht nicht an,
nur ein Bedürfnis unter Ausschluß der andern
wahrhaben zu wollen.
Nuttin analysiert nun die einzelnen Bedürfnisse
des Menschen (231-261): Der Drang zu vitaler
Entfaltung und das Bedürfnis nach biologischem
Kontakt; Persönlichkeitsentfaltung und Bedürfnis

nach psychosozialem Kontakt; das Bedürfnis
nach »existentieller« Selbstbehauptung und
umfassender Integrierung. Es würde hier zu weit führen,

im einzelnen darauf einzugehen. Wir müssen
die überaus fruchtbare Lektüre des Buches dem
Leser überlassen. Erwähnt sei noch, daß Nuttin
seinen Entwurf einer dynamischen Theorie der
normalen Persönlichkeit abschließt mit einem
Kapitel über die metaphysischen Wurzeln der Bedürfnisse

und einem solchen über die gegenseitige
Durchdringung der »niedern« und »höhern«
Bedürfnisse (261 ff.).

*
Schon lange haben wir aufein Werk gewartet,
welches die Forschungen der Psychoanalyse und der

Individualspychologie einbaut in eine Psychologie
der Persönlichkeit. Von dringendster Notwendigkeit

war eine Gesamtschau, welche weder dem
Rationalen allein das Wort redet noch das triebhaft
Notwendige verabsolutiert, eine dynamische Theorie

der Persönlichkeit, welche sich mit dem
pathologischen Material allein nicht zufrieden gibt und
das personalistische Wesen des Menschen nicht
vergewaltigt. Wir glauben, daß Nuttin mit seinem

Werk »Psychoanalyse und Persönlichkeit« auf
dem Weg zur Integrierung der Tiefenpsychologie
in die allgemeine Psychologie ein wesentlicher
Schritt gelungen ist.

»Marie-Louise« in der Schule

Frau M. Rosa Rothenfluh O. P.

Lehrerin und Mädchenerziehung

Ein Filmbildungsversuch in der dritten Klasse der Mädchen-Realschule und in den beiden Jahrgängen
der Mädchen-Fortbildungsschule Wil sg.

Vorbemerkung: Es ist heute vahrlich nicht mehr zu früh, zu behandeln. Nun scheinen zwar viele Lehrer und Lehreden

Film im Schulunterricht regelmäßig und systematisch rinnen die Bedeutung des Films im Leben des jungen Men-

38


	Psychoanalyse und Persönlichkeit

