
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 43 (1956)

Heft: 3

Artikel: Der Beitrag der Sprachfächer zur christlichen Erziehung

Autor: Räber, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gotteswerk zu Seinem, Menschenwerk zu unserm
Ruhm!

Vielleicht gibt es auch noch solche unter uns, die
das ganze Gebiet der Technik als Teufelswerk
verneinen möchten

Steht sie nicht vielmehr als »neutrales« Land
außerhalb aller Bewertung von Gut und Bös, ohne

Beziehung zur Überwelt?

Ja, so verschieden denken wir! Welche Schau ist
die richtige?
Als bescheidene, aber religiös denkende Menschen
müssen wir einmal bekennen, daß alles, was wir
schaffen, nicht unser Werf allein ist. Kraft und Geist

zum Werk leiten wir letztlich von Ihm her. So ist
unser Werk genau genommen doch Seines. (Es
ehrt Ihn, ähnlich wie das Lehrlingswerk den Meister

ehrt. Entfernt bloß ähnlich; denn der Meister
gab dem Lehrling nur die Anleitung, nicht auch

Begabung und Kraft.) Sein ist daher unserer Hände

Werk, so weit es vollendet ist, unser aber, so weit
es unvollkommen bleibt. Ferner hat jedes unsrer

Philosophisch gesehen gibt es keinen Zufall. Aber
es gibt »zufällige « Ereignisse, deren sinnvolles
Zusammentreffen uns überrascht und schlaglichtartig
eine Situation beleuchtet. Dies gilt auch von drei
Ereignissen, die mir der Vormittag eines ganz
gewöhnlichen Schultages, des 24. März d.J.,
bescherte.

ErFtes Ereignis, morgens 6.30 Uhr: Unser klösterlicher

Postilion, Br. Matthäus, klopft an meine
Zellentüre und bringt mir die fällige Abendpost,
darunter auch »Le Message du College« (St-Michel,
Fribourg) mit einem Leitartikel von Abbe E. Mar-

Werke (wie wir selbst) die Aufgabe, ein Lobpreis
Gottes zu sein. Das heißt, wir sollen diese Intention
in unsre Arbeit hineinlegen, damit Gott gleichsam
»seine Freude« daran haben kann; dann werden
wir Materie und Energie nur so verwenden, daß
sie nicht zum Verderben, sondern zum Wohle der
Menschen sich auswirkt. Und an dieser Wirkung
allein können wir auch ermessen, inwieweit unser
Werk tatsächlich ein schwacher Preis seines unendlichen

Namens ist. In diesem Sinne muß auch der
Aufruf an die Technik: »Preise den Herrn!«
verstanden werden, als Mahnung an uns, Ihn nicht zu

vergessen bei unserm Tun.
Daher gehört ein »Benedicite der Technik« sehr

wohl auch in unsre Schulbücher, da wir als Erzieher

lehren und lernen sollen, das Wirken Gottes in
der Natur zu sehen, in Seinem Namen zu wirken,
und vorallem darum, damit wir nie vergessen unsre
Verpflichtung: Natur, Kunst und Technik in
Seinem Sinne zum Wohl des Menschenzu verwenden:
Ehre sei Gott in der Höhe und Friede den
Menschen, die guten Willens sind!

my: » La crise de l'Humanisme «h Inhalt: Der
Humanismus »humanistischer« Prägung, also das

europäische Geisteserbe des 15. bis 18. Jahrhunderts,
steht heute in Frage. Sogar internationale
Kongresse, wie etwa die »IV. Rencontre internationale
de Geneve« vom Jahre 1949 mit dem Thema »Pour

un nouvel humanisme «, und eine breite Literatur
des gleichen Fragenkreises beleuchten diese Krise:
Maritain, Berdiaeff, Marcel, Lubac, Sartre,
Camus, Lecomte de Nouy, P.-H. Simon, Etcheverrv
u.a.
1 »Le Message du College«, Fribourg, St. Michel, ix,
Mars 1956, p. 1-4.

Der Beitrag der Sprachfächer zur christlichen Erziehung

Dr. P. Ludwig Räber OSB., Einsiedeln

77



Aus dem deutschen Beitrag zu diesem gleichen
Problem nennen wir eine Rezension von Werner
Jaegers » Paideia « durchVolker Niebergall, Darmstadt,

im »Philosophischen Literaturanzeiger«
(9, 1956, S. 7). Werner Jaegers Leitmotiv: »Die
Paideia der Griechen und zugleich die Griechen
als Paideia« (Vorwort der zweiten Auflage von
1935) kommentiert der Rezensent mit dem
vielsagenden und zur Besinnung zwingenden Satz:
» Wie allerdings nach dem Durchgang durch den
Historismus heute noch ein an der Antike
orientierter Humanismus möglich ist, gehört zu den

schwierigsten Fragen der gegenwärtigen geistigen
Situation.«2

Zweites Ereignis, morgens j.30 Uhr: Ich lese einen
Aufsatz Otto Karrers im »Hochland« (Dezember
1955), »Moraltheologie in Selbstprüfung«. Es
handelt sich um die Würdigung eines Werkes von
Jacques Leclercq: »Christliche Moralin der Krise
der Zeit« (Benziger 1954), und stoße auf folgenden
Satz Leclercqs: »Junge Leute, die unsere Bildungsstätten

verlassen, und Gläubige, die unsere Predigt
hören, haben den Eindruck, als wäre die Moral eine

Sittenbarriere, die vieles behindert, aber wenig
anregt. Sie haben nicht den Eindruck eines Appells,
der all ihr Sehnen und Trachten zu Großem und
Weitem aufruft.«3

Drittes Ereignis, morgens 10.30 Uhr: Der Rektor
macht seinen, für jedes Trimester fälligen,
Schulbesuch in einer 2. Rhetorikklasse. Man liest die
ersten Verse aus Hesiods »Theogonie«. Als Nicht-
philologe bin ich erstaunt, wie gottgläubig, ja
fromm das Weltbild dieses Heiden ist: Aus der

Vermählung dergöttlichen Gatten Chaos und Eros

entsprossen die Götterkinder Ouranos, Gaja und
Tartaros. Wie geheimnisvoll tief, universal und
allem Göttlichen aufgeschlossen war doch das Denken

jener Menschen und Zeiten, verglichen mit
den wertblinden Maulwurfsgedankengängen
moderner Materialisten.

2 Wir erinnern hier auch an die tiefschürfende Studie von
J. Sellmair, »Bildung an der Zeitenwende«, Würzburg,
Echter-Verlag, 1952, 2. Auflage. Ferner: H.J. Rechtmann,

»Geschichte der Pädagogik«, Nürnberg 1955, mit dem

Kapitel »Der Kampf um die Humanität« (380-398), mit
reicher Literatur.
3-Zitiert im »Hochland« (München), 48. Jg., Dezember

1953, S. 165.

Wozu aber dieser Tagebuchausschnitt eines ganz
gewöhnlichen Schultages? Im Ineinanderspielen
dieser drei »zufälligen« Ereignisse sehe ich Frage
und Antwort der gestellten Aufgabe: Ist das
humanistische Gymnasium traditioneller Prägung in
unserer völlig veränderten Zeitsituation noch
immer lebensberechtigt und lebensträchtig? Erfüllt
es seine Aufgabe, die nur so und nicht anders
erfüllt werden kann Und erfüllt es vor allem auch
eine christliche Aufgabe, eine Aufgabe, die man
nur so oder so doch am besten erfüllen kann? Daß
diese Frage einen besonders stark berührt, wird
man verstehen, sobald man die Stundentafel der
Einsiedler Stiftsschule genauer studiert: Von 260

Wochenstunden entfallen 144 aufdie Sprachfächer!
Wir wollen den hier aufgeworfenen Fragen ihre
Existenzberechtigung nicht bestreiten. Und wir
hüten uns bewußt, sie unproblematisch, ungeprüft
und uneingeschränkt zu bejahen.
Aber soviel scheint uns sicher: Wie immer auch
die Bildungsform einer nahen oder fernen Zukunft
sein mag, echte Bildung bedarf immer der Sprache
als ihres ersten und tiefsten Fundamentes; und
nicht weniger gilt dies vom christlichen Bildungsideal.
Denn das Christentum ist in seinem Wesen Gottes-
und Nächstenliebe. Gottes- und Nächstenhebe
aber erfordern eine wache, tiefe und lebendige
Seele. Alles also, was diese Seele erweckt und
bildet, formt und entfaltet, ist zugleich auch ein
Beitrag zur Vollentfaltung des ganzen Christen. -Hier
aber liegt nun auch der Schnittpunkt unserer beiden

Begriffe: Sprachkultur und christliche Kultur,
oder mit anderen Worten, Bildung und Heiligkeit.
Wir gliedern darum das nun zu Sagende in die beiden

Abschnitte:

I. Einstrahlungen der Sprachfächer in das Feld der
christlichen Bildungswerte;

II. Einstrahlungen der christlichen Bildungswerte
in das Feld der Sprachfächer.

I. Einstrahlungen der Sprachfächer in das Feldder christlichen

Bildungswerte

Wie schon gesagt, ist christliches Leben nur dort,
wo sich ein hebender Mensch befindet. Der
tragende Untergrund der Gnade ist aber die Natur.
Vollwertiges Christentum reift darum meistens nur
im Lebensbereich vollwertiger Menschen. Was
immer also den Menschen zum »Menschen« macht,

78



was immer seine cultura animae fördert und
veredelt, ist auch ein Beitrag - oder kann es doch werden

- zur Vollentfaltung seines christlichen
Menschenbildes. - Auf Grund dieser Tatsache sagen
wir:

i. Alle Sprachfächer fördern die Geslaltwerdung des

christlichen Menschen.

Denn die Sprache

2)fördert die Vergeistigung des Menschen. Die Geistigkeit

des Menschen offenbart sich uns in der Betätigung

von Verstand und Wille, also in der Fähigkeit,

Ideen zu erfassen, Begriffe zu formen und
geistige Ziele anzustreben. Ideen, Ideale und Begriffe
aber kleiden sich in das Gewand der Sprache, sind

nur durch die Sprache »ansprechbar«. Ohne das

Sprachvermögen läßt sich auch nicht denken. Der
Geist entdeckt sich und findet sich in der Sprache.
Nicht umsonst nannten die Scholastiker den
Begriff ein » verbum mentis «. Die sprachlich geformten

Begriffe sind die Bausteine jedes geistigen
Bauwerkes. Keine Wissenschaft kann auf die Sprache

ganz verzichten.
Aber wir wissen auch, wie schwer es dem Menschen

wird, zumal dem modernen Menschen, aus der

untergründigen Welt der Triebe und Gefühle sich zu
erheben zu den Höhen des reinen Geistes, wie
schwer es Kindern und Erwachsenen wird, auf
Klang und Bild, auf Form und Rhythmus zu
verzichten, um aufzusteigen zur hellen Welt einer klaren

und wahren Idee. Abstraktes Denken ist nicht
modern. Und doch ist alles wirkliche Denken
abstrakt. Auch Gott »wohnt in einem unzugänglichen

Licht«. Warum wohl sind dem christlichen
Missionar, seit Benedikt und Columban und Gallus

- und wohl schon früher -, Schreibtafel und
Griffel so nah auf dem Fuß gefolgt wie Kreuz und
Sakrament? Deshalb, weil unser Glaube ein
vergeistigter Glaube ist. Jeder Primarlehrer und jeder
Steinklopfer im Steinbruch derArsLatina/ist darum

auch ein entfernter, aber unentbehrlicher
Pionier des Evangeliums.

b) Ein Weiteres: fedes Sprachfach leistet mit seiner ern-
§ten Geistesarbeit asketische Erziehung. Wenn es wahr
ist, was Förster sagt, daß jede echte Kultur der As-
zese bedarf, so doch sicher auch die christliche Kultur.

Ohne Aszese verlottert der Mensch. Wie hart
und unerbittlich aber ist die Aszese ernster Sprach¬

kultur, die sachliche Zucht des klaren Wortes und
der verpflichtenden Logik. Es kommt nicht von
ungefähr, daß ein hl. Hieronymus die Glut seiner
Sinne ausdörrte in den Wüsteneien der hebräischen
Grammatik. Auf den Schlachtfeldern von Kägi
und Menge, von Lang und Rahn, von Boerner und
Banderet usw. entscheiden sich vielleicht mehr
sittliche Siege und Niederlagen als auf den Schulbänken

der Religionsstunde. Und es wäre denkbar,
daß der demütigende Anblick eines durchkorrigierten

Aufsatzes, daß die tapfere Verbesserung
eines mißratenen Pensums mehr sittliche Kraft
erfordern als ein hochgemuter Exerzitienvorsatz.

Es war mir eine liebe Überraschung, bei der
Besprechung dieses Beitrages mit unseren Sprachlehrern

von einem Mitbruder auf Simone Weil
hingewiesen zu werden, bei der sich die gleichet
Gedanken ausgesprochen finden. Ist es nicht
interessant, aus dem Munde dieser nichtgetauften
modernen Mystikerin zu hören, daß die opfervolle
Konzentration, wie sie die Lösung eines mathematischen

Problems oder einer lateinischen Übersetzung

erfordern, eine ganz vorzügliche Vorübung
sind für jene Sammlung der Seele, die das Gebet
befruchtet und die Gotteshebe nährt. Denn »jede s-

mal« — schreibt Simone Weil -, »wenn ein menschliches

Wesen, selbst außerhalb jedes expliziten
religiösen Glaubens, eine Anstrengung der Aufmerksamkeit

leistet, mit dem einzigen Verlangen,
dadurch tüchtiger zu werden zur Erfassung der Wah r-

heit, erwirbt es diese vermehrte Tüchtigkeit, auch

wenn seine Anstrengung keine sichtbaren Früchte

gezeitigt hat... Selbst wenn die Anstrengung der

Aufmerksamkeit durch Jahre hindurch scheinbar
fruchtlos bleiben sollte, so wird eines Tages doch
ein dem Grade dieser Anstrengungen genau
entsprechendes Licht die Seele überfluten. Jede

Anstrengung fügtein KörnchenGold zu einem Schat z.

den nichts auf der Welt uns rauben kann. Die
vergeblichen Anstrengungen, denen sich der Pfarre:
von Ars während langer und schmerzlicher Jahre

unterzogen hat, um das Latein zu erlernen, truger.
all ihre Früchte in der wunderbaren Gabe der
Unterscheidung, mit der er die Seele derer, die zu ihm

zur Beichte kamen, hinter ihren Worten und sogar
hinter ihrem Schweigen bis auf den Grund erkannte.«4

1 Simone Weil, »Das Unglück und die Gottesliebe«, iMiir-
chen 1953, S. 98Ü

79



c) Als Drittes nennen wir in diesem Zusammenhang

die Tatsache, daß jedes SprachBudium, das bis

s(um Studium der klassischen KunBwerke der betreffenden

Sprache vorBüßt, den Menschen veredelt und vertieft.
Im Spiegel der beispielhaften Gestalten von Epos,
Drama, Lyrik, Novelle, Roman usw. erlebt der
Mensch sich selbst. Die Sprache ist mit und neben
der bildenden Kunst der unmittelbarste Weg zum
Wert- und Welterlebnis. Das Selbsterlebnis des yvw-di
oavrov ist aber auch die Voraussetzung für jedes
sittliche Streben und religiöse Wachstum. Es ist
bestimmt nicht Zufall,wenn eine große Zahlvon
Mystikern auch Meister der Sprache waren: Die
Propheten und Psalmendichter, Augustinus, Anselm,
Meister Eckehart, Katharina von Siena, Theresia

von Avila, Johannes vom Kreuz, Franz von Sales

usw.
2. Was wir soeben von allen Sprachen sagten, gilt
aber bestimmt in besonderer Weise von den Sprachen

der Antike, Griechisch und Latein.
Wir können es uns in diesem Kreise zwar bestimmt

ersparen, vom formalen Bildungswert der alten
Sprachen explicite zu sprechen.
Nicht übergehen aber dürfen wir die Tatsache, daß
diese beiden Sprachen das objektivierte Unterbewußtsein

Europas sind. Sie sind der Weg und Schlüssel ^um Ver-
Bändnis des chriBlichen Abendlandes; denn nur durch
sie gelangen wir zu den tiefsten Quellen dieses
Lebensstromes.

Das Christenum ist zwar nicht identisch mit der
Kultur des Abendlandes. Keine Kultur und keine
historische Form des Humanismus hat das

Christentum für sich gepachtet. Das Evangelium Christi

ist nicht das Evangelium einer bestimmten und
zugleich begrenzten Rasse, Zone und Zeit. Die
Bergpredigt steht Aristoteles nicht näher als etwa
der Philosophie der Upanischaden. Christentum
und Abendland sind nicht identisch! Dies ist vor
allem ein Grundanliegen vieler Kollegen des

evangelischen Bekenntnisses, die vor jeder unerlaubten
Symbiose und voreiligen Synthese warnen.3 Es ist
etwas Wahres daran, wenn man im Kreis um Karl
Barth uns warnt, voreilig die »Welt« zu taufen und
mit dem Evangelium auszusöhnen.
Und doch ist diese Warnung nur ein Aspekt des

ganzen Problems (ein weiterer Sonderfall des
»verflixten katholischen UND«). Es läßt sich doch nicht
leugnen: Das Christentum hat sich vermählt mit
dieser Welt, das Wort iB Fleisch geworden, auch
im Bereich der menschlichen Kultur. Wohl kann

80

es sein, daß die Kulturwelt des sogenannten christlichen

Abendlandes erst ein Anfang ist im gewaltigen

Durchsäuerungsprozeß der großen
Menschheitsepochen und Weltkulturen. Was wir bis heute

hörten im großen Zusammenspiel von Glauben
und Wissen, von Gottesstaat und Weltkultur, ist
sicher erst der erste Satz im rauschenden
Symphonieorchester aller noch kommenden Erdkulturen.
Wir glauben auch bestimmt, daß dem indischen,
dem fernöstlichen und afrikanischen Kulturkreis
noch ähnliche Wandlungen bevorstehen, wie sie

die griechisch-römische Welt in den ersten
Jahrhunderten unserer Aera unter dem Einfluß des

Evangeliums erfahren hat. Aber das sind Perspektiven

für die kommenden Jahrtausende. Heute aber

ist es doch so, und immer noch so, daß wir ohne
Griechisch und Latein noch keinen direkten
Zugang haben zu den reinen Quellen christlichen
Lebens und christlicher Tradition. Natürlich gibt es

Übersetzungen, wenigstens von vielem. Aber wer
besorgt die Übersetzungen Und wer kommentiert
die Übersetzungen richtig? Dieser Hinweis mag
genügen. Wir meinen damit dies: Ein voreiliger
Abbau von Griechisch und Latein verschüttet die

Einstiegsstollen in die Goldkammern und
Minerallager unseres gewaltigen christlichen Geisteserbes.

Griechisch und Latein sind also auch heute

noch, für die jetzt lebende junge Generation -
wenigstens hier im Westen -, der direkteste und
beinahe einzige Weg zum vollen Verständnis unserer
christlichen Geistesheimat.

II. EinBrahlungen chriBlicher Bildungswerte in das Feld
der Sprachfächer

Diese Einstrahlungen erfolgen

1. durch den Beitrag der sogenannten » chriBlichen Lite-
ratur « s(um Bildungsprogramm der Sprachfächer.

a) Wir meinen damitjene Sprachlichen KunBwerke, die

als Ganspes ohne den Beitrag der chriBlichen SubBamr

5 Wir erwähnen hier u. a. verschiedene tiefschürfende und
sehr vornehm gehaltene Beiträge des derzeitigen Redaktors

des »Gymnasium Helveticum«, Dr. R. Leuenberger,

Gymnasiallehrer in Biel: »Zur Frage des Religionsunterrichtes

am Gymnasium«, in »Reformatio« (Bern), 3 (1954),
S. 143-162. Derselbe: »Die biblische Botschaft in der
Bildungskrise der heutigen Schule «.

Ähnliche Gedanken wurden ausgesprochen in einem
ungedruckten Referat von Dr. W. Bachmann, Prorektor des

evangelischen Freien Gymnasiums in Zürich, anläßlich
einerBegegnung mit zahlreichen Lehrern der Benediktinergymnasien

der Schweiz am 13. April 1953 in Einsiedeln.



nicht denkbar undnichtdeutbar sind. Im einzelnen wird
man und kann man sich freilich endlos streiten, ob
dieses oder j enes Werk schon christlich, noch christlich,

oder doch wenigstens irgendwie christlich ist.
Aber selbst diese » Grenzfälle «, wie etwa Faust, die

Nibelungen, Die Braut von Messina usw., liefern
einen Beitrag zu dem, was hier gesagt sein will. -
Sicher aber gibt es eine große Zahl bedeutender

Werke, die unbestreitbar eine Edelfrucht christlichen

Lebens und Wertempfindens sind; man denke

dabei an Namen wie Wolfram von Eschenbach,
Dante, Calderon, die französischen »Mysteres«,
Pascal, Corneille, Milton; oder auch Newman,
Manzoni, Papini, Claudel, Mauriac, R.J. Sorge,
Eliot, Gotthelf, Handel-Mazzetti, Undset usw. Der
christliche Bildungswert dieser Werke besteht nun
u. E. nicht nur darin, daß der Schüler bei diesen
Autoren christliche Gedankengänge findet und damit
sein Denken und Wollen dem Einfluß christlicher
Ideen aussetzt. Noch wichtiger scheint uns dies: Er
erlebt bei der Lektüre solcher Autoren die
Tatsache, daß das Christentum fähig ist, die Fülle des

Lebens - mit seiner ganzen Breite, Höhe und Tiefe

- zu erfassen, zu gestalten und zu deuten. Das
Christentum wird mit dem Leben fertig, es hat eine

Antwort, und auch die Form der Antwort ist den Werken

der Heiden zum mindesten ebenbürtig. -
Das Erlebnis solcher Werke befreit unsere Schüler

vom berühmten katholischen Minderwertigkeitskomplex.

Unser Christentum taugt also nicht nur
für die Sakristei und das Martyrium, es taugt auch

zur christlichen Weltgestaltung.
Solche Vergleiche sind sicher im Sprachfeld jeder
großen europäischen Kultursprache möglich.
Insbesondere aber gilt es von den drei großen
Kultursprachen, die zugleich unsere Nationalsprachen
sind: Deutsch, Französisch und Italienisch.

b) Es sollte darum vor allem eine .Aufgabe des mutter-

Sfrachlichen Unterrichtes sein, solche christliche
Werterlebnisse s(U vert?iitteln und %u fördern. Aber es geht
nicht nur um gefühlsmäßige Erlebnisse; sondern
der Unterricht gebe und verlange klare Analyse
und Auseinandersetzung mit den tragenden
Problemen jeder Zeitepoche.
Es sei nur am Rand darauf hingewiesen, welch
spannendes Drama sich vor unserem Auge entfaltet,

wenn wir den Gang des deutschen Geistes
durch alle Epochen und Phasen seiner Entwicklung

verfolgen: Germanische Frühzeit, erste Be¬

rührung mit dem Christentum, die karolingische
Epoche, das Hochmittelalter (Epos, geistliche
Dichtung, Minnegesang), Renaissance, Barock,
Aufklärung, Idealismus und Romantik, Neuzeit
und Moderne. Jeder Begriff erinnert an eine Fülle
von Namen und Problemen, die Lehrer und Schüler

geradezu zwingen, sich echt, persönlich und
befruchtend mit der nie abbrechenden Polarität von
Gott und Mensch, Zeit und Ewigkeit, Sünde und
Gnade, »zwivel unde saelde «, Menschendienst und
» Gotteshulde «, Weltverzicht und Weltgestaltung
auseinanderzusetzen.

2. Welchen Gesetzen hat aber diese Stoffinterpretation epi

gehorchen Und dies für alle Fälle, seien es nun christliche

oder nichtchristliche Autoren, die alten und
die modernen Sprachen.

a) Die Interpretation muß immer ehrlich sein, d. h.

sachlich richtig, möglichst objektiv. Das Gegenteil des

hier Gemeinten erlebten wir einmal bei einer
Cicero-Interpretation im Kreise ausländischer Kollegen.

Verschiedene Texte illustrierten Ciceros

Tätigkeit als Staatsmann, Philosoph, Anwalt und
Freund. Und immer wieder war es das Bemühen
des Interpreten zu zeigen, daß das Vorgefallene
oder Gesagte eigentlich doch noch recht verständlich

sei, sofern man bedenke, daß Cicero sich
damals in einer recht mißlichen Lage befand usw.,
usw. Nein, solche Kommentare sind überlebt! Man
sei sich restlos klar darüber: Die Antike hat für
unsere Schüler jeden absoluten Wert verloren.
Unsere Schüler denken und werten existentiell. Und
darum gilt ihnen jeder Text genau so viel, ob alt
oder modern, als er an innerem Wert tatsächlich
besitzt. Der Kult der Antike als solcher findet kein
Echo mehr. Gestehen wir uns und den Schülern die
Grenzen der Antike ruhig ein, seien sie sachlicher
oder persönlicher Art. Die alten Heiden waren
wirklich Heiden - daran wollen wir als Christen
nicht rütteln; aber sie waren auch Menschen, zum
Teil sehr große Menschen; und dieses Menschliche,
echt Menschliche, fesselt auch heute. - Also nicht
beschönigen, verschweigen, zurechtrücken und
übermalen, sondern ehrlich das Werk als solches,
den Menschen als solchen, wirken lassen.

b) Diese Ehrlichkeit des Lehrers schafft eine Basis
des Vertrauens; und auf diesem Boden läßt sich
dann ruhig weitergehen. Denn wir dürfen nicht
bei der »sachlichen« Werkanalyse stehenbleiben,
sondern werden das heidnische Werk am christlichen



Alaßfiab messen. Es kann dies geschehen durch
diskrete wertende Bemerkungen. Zum Beispiel Ho-
raz: Seine elegische Todesbetrachtung mündet ein
in den epikureischen Rat: carpe diem! Hier ist ein
kurzer Hinweis am Platz: Wieviel tiefer, sinnvoller
und trostvoller ist die christliche Antwort auf das

Problem des Todes.
Noch überzeugender aber wirkt der Vergleich
zweier Werke, die den gleichen Stoff in heidnischer
und christlicher Sicht beleuchten. Einige Beispiele:
Man stelle Virgils 4. Ekloge Isaias gegenüber; man
vergleiche Senecas Briefe mit einem Paulusbrief;
oder man lese parallel zu Ciceros »de re publica «

Abschnitte aus Augustins »de civitate Dei«; in
ähnlicher Weise läßt sich Boethius' »de consola-
tione philosophiae« mit Augustinus und Cicero
konfrontieren. Aber auch die deutsche Literatur
ladet zu solchen befruchtenden Vergleichen ein:
Man denke an Hartmann von Aues »Armen Heinrich

« und dann das fade Nachspiel Gerhard
Hauptmanns!

c) Schließlich werden wir ohne jeden philologischen

Skrupel christliche Sprachdenkmäler unseren
Schülern vermitteln, sofern sie nach Form und Inhalt
sich aufdrängen, auch wenn diese »Form« in etwa
vom Kanon eines Demosthenes und Cicero
abweicht; denn fragen wir ehrlich, sind solche
willkürliche Fixierungen, im Sinn der alten Philologengarde,

vom Wesen der Sprache her gefordert und
erlaubt? Oder hätten Herders große Gedanken

vom relativen Eigenwert jedes Stiles und jeder
Stilepoche nur für die Kunstgeschichte und nicht auch
für die Sprachentwicklung ihre Geltung? Wir
lesen also ohne Bedenken ansprechende Kapitel aus

Augustins »Confessiones« (unsere Jungen wollen
Handlung, nicht seitenlange Monologe), den »Oc-

tavius« von Minutius Felix, oder von Chrysosto-
mus die »Rede für Eutropius«. Aber auch das

Neue Testament darf in einer 2. Syntax oder 1.

Rhetorik gelesen werden. Warum nicht pro Woche

eine Stunde Apostelgeschichte, statt Herodot,
oder eine halbe Stunde des liebenswürdigen Lukas

eingestreut in den grauen Alltag von Kägi? Auch
die lateinische und griechische Liturgie bietet
Lesestoffe für die verschiedenen Stufen des Könnens
und Verstehens. Gedächtnis und Formempfinden
können nicht nur mit Ovids Versen geschult werden,

es kann auch geschehen mit einem Hymnus,
einer Sequenz, einem griechischen Troparion. Und
wer sich im neutestamentlichen Griechisch
auskennt, wird manches Paradigma einem evangelischen

Gleichnis entnehmen können. (Es sei in
Klammer beigefügt, daß alle hier gemachten
Vorschläge der Praxis einzelner unserer Sprachlehrer
entnommen sind.)

3. Als Letztes noch eine Bemerkung zum deutschen,

beziehungsweise französischen Aufsatz Auch hier
begegnet uns selbstverständlich ein Schnittpunkt von
Sprachkultur und christlichen Bildungswerten.
Das fruchtbare Moment dieser Begegnung Hegt
aber u. E. weniger in der bewußt christüchen
Themastellung, als vielmehr in der vertieften Schau

und Behandlung der Probleme. Also nicht christ-
Hches Wortgeklapper, sondern ernste, solide
Substanz!

Möge diese kurze Betrachtung ein kleines dazu

beitragen, daß unsere humanistische Sprachkultur für
unsere Jugend wirkKch zu einem lebendigen,
erfrischenden Quell des Geistes werde und
möglichst vielen schenke, was sie suchen, einen packenden

»Appell, der all ihr Sehnen und Trachten nach

Großem und Weitem aufruft«.

Die Durchdringung der gymnasialen Bildung durch das Übernatürliche

Die 16. Konferenz der katholischen
Mittelschullehrer befaßte sich am 6.

Mai 1956 unter der Leitung ihres
Präsidenten Dr. Alfred Stoecklin in Lu-
zern mit der Frage, wie das Übernatür¬

liche die Bildung des Gymnasiums
durchdringen könne.
H.H. Prof. Dr. Alex Wiüwoll, Schönbrunn,

umriß am Vormittag das

»Grundsätzliche zum Verhältnis zwi¬

schen Natur und Übernatur«: Natur
und Übernatur haben anscheinend
sehr wenig miteinander zu tun. Sie

streben auseinander und sind nicht
miteinander vergleichbar. So dringen

82


	Der Beitrag der Sprachfächer zur christlichen Erziehung

