
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 43 (1956)

Heft: 21

Artikel: Das Gespräch an der Weser : zu Tacitus, Annalen II 9-10

Autor: Tunk, Eduard von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


abzuheben begann, wurde die Tragödie geboren.
Und als vornehmlich die athenische Polis in Zeiten
gefährlicher Kraft- und Machtproben ihre
glänzendsten Triumphe feierte und in der Folge »die

gesamte Stadt zur Bildungsstätte Griechenlands «

wurde (Thukydides II. 41), erlebte auch die
Tragödie ihre für alle Zeiten normgebende Größe.
Trotz ihres transzendentalen Ausblicks in
metaphysische Weiten senkt die tragische Dichtung
ihre Wurzeln tief in den Boden der Zeitgeschichte,
nicht so freilich, daß die Geschichte für die Wahl
der tragischen Stoffe wirklich fruchtbar würde,
wohl aber aktuelle Geschehnisse widerspiegelt
und politische Töne anschlägt (vor allem bei
Euripides). Die Kurve der Tragödie mit ihrem
Ansteigen und Abgleiten ist demnach eine Funktion
der Kurve der Zeitgeschichte. »Geschichte ist ja
die große Möglichkeit der Selbstbegegnung und
der unerbittlichen Begegnung mit den Mächten
der Welt. Auf der Höhe des Ruhmes wurden die
Griechen von der Einsicht in ein Unabwendbar-
Schreckliches ihres Daseins ergriffen; die
Tatsache, daß die Seeschlacht von Salamis zum
Lebensdatum der drei griechischen Tragiker wurde,
enthüllt gewissermaßen den letzten Zusammenhang

%wischen dem geschichtlichen Leben und dem Lebens-

gesetti der Tragödie« (R. Schneider, ebd. 58). Wie
also die Tragödie in ihrer Entwicklung von der
Polis her entscheidend bestimmt ist, so bestimmt
sie umgekehrt weitgehend das Leben dieser Polis.
Sie schärft dem Polites vor allem den Blick für die
moralischen Wirklichkeiten »Verantwortung,
Schuld und Sühne « und verleiht dem patriotischen
Hochgefühl sowie den Erschütterungen und
Ahnungen des geschichtlichen Lebens eine
geheimnisvoll beredte Zunge. So »erscheint die

tragische Dichtung im Medium der Zeit, getrübt
von diesem Medium« (R. Schneider, ebd. 67) und
ist »Echo, oft aber auch der Vorklang und die

Wegbereiterin der Geschichte« (ebd. 57).

Ob die griechische Tragödie auch dem modernen
Menschen noch etwas zu sagen hat? Wer einmal
in den reinen Spiegel ihrer Seele geschaut, wer der

tragischen Muse einmal Aug in Aug gegenübergestanden,

wird sich von ihrem » seelenbindenden
Blick« immer von neuem fesseln lassen, und er
wird in den Worten ihrer Künder und in den

tragischen Erlebnissen ihrer Helden den Schlüssel

finden, der ihm das Verständnis für die tragischen
Erschütterungen unserer Zeit öffnet.

Das Gespräch an der Weser
Zu Tacitus, Annalen II 9-10

Eduard von Tunk

Das Stück, das ich im folgenden interpretiere, ist
eine geschlossene Einheit; sein Zusammenhang
mit dem übrigen Text ist nicht von Wichtigkeit.
So können wir sofort medias in res gehen.
Flumen Visurgis - es gibt keine einheitliche Praxis
für die Verbindung eines Eigennamens mit seinem

Gattungsbegriff; schulmäßig wäre wohl eher die

Stellung Visurgis flumen; aber dem ersten Wort
flumen entspricht des Satzes letztes Wort inter-
fluebat; das ist durchaus onomatopoetisch zu
nehmen, soll aber zugleich die Weser als Grenze
kennzeichnen, eine gewisse unüberwindliche Breite
deutlich machen, vor allem aber eben das Rauschen
des Stromes nachahmen. Das Trennende der
strömenden Wassermassen scheint mir dann noch
unterstrichen durch die transitive Konstruktion
Romanos Cheruscosque interfluebat (statt: inter
Romanos Cheruscosque fluebat); so bekommt das

verwendete Verbum den Sinn des Hinderns, des

Auseinanderhaltens, des Trennens.
Es ist ganz klar, daß es sich um das (von den

Römern aus) jenseitige Ufer handelt, wenn nun Tacitus

fortfährt: eius in ripa - am Ufer dieses trennenden

und rauschenden Stromes. Wie nun dieses

Ufer vor unseren Augen auftaucht und sobald wir
es sinnenhaft erfaßt haben, sehen wir eine Reihe

von Gestalten (cum ceteris primoribus) und
erkennen eine besonders, Arminius; von ihm heißt

es: astitit. Ist das ein bloßes »ans Ufer treten«,
nicht eher ein » Stellung beziehen «, einen » Standort

wählen«? Auch stellt sich nicht nur die Frage
nach dem Sinn des einzelnen Wortes, sondern auch
nach dem Sinn der Wortstellung. Flumen Visurgis
Romanos Cheruscosque interfluebat, eius in ripa
cum ceteris primoribus Ariminius astitit. Die
Lautmalerei kann ich nicht nachahmen, vielleicht ist
aber die Stellung der Wörter einigermaßen
nachgeahmt: der Strom der Weser hielt Römer und
Cherusker rauschend auseinander; an dessen Ufer

bezog nebst den anderen Häuptlingen Arminius
Stellung.
Jetzt kommt in das fast ruhige » Bild « Bewegung:

643



quaesitoque an Caesar venisset, postquam adesse

responsum est, ut liceret cum fratre colloqui ora-
vit. Zuerst fragt Arminius, darum steht quaesito
voran; dann kommt die Antwort »adest« und
wird zur Kenntnis genommen, darum steht responsum

est hintendran; weil endlich das logische Subjekt

von quaesito den ganzen Satz beherrscht,
schließt es auch den ganzen Satz durch die ihm
zukommende Endung von oravit. Fast nebenbei
erfahren wir schließlich noch die Hauptsache, daß
sich nämlich der Bruder des Arminius im
römischen Lager befindet; ob freiwillig oder gezwungen,

davon steht nichts da; wir werden es bald
wissen. Wieder versuche ich den Stil des Tacitus
durch die Übersetzung nachzuahmen: Und er
fragte, ob der Caesar Germanicus) gekommen
sei; »ja« kam zur Antwort; Erlaubnis, mit dem
Bruder zu sprechen, erbat er darauf.
Tacitus erfüllt nun unsere Erwartung bezüglich
des Bruders: erat is in exercitu cognomento Flavus,
insignis fide et amisso per vulnus oculo paucis
ante annis duce Tiberio. Erat is in exercitu: das ist
nicht eine bloße Ortsbestimmung, diese kennen
wir ja schon, das kann nur den Sinn haben: er
diente im Heer (der Römer); er war also freiwillig
am andern Weserufer und hatte einen Übernamen
» Blondkopf«, auch war er bekannt einmal, weil er
zuverlässig war, zum andern, weil er durch
Verwundung ein Auge verloren - vor einigen Jahren
(also diente er schon lange und ebensolange mochte

es her sein, daß sich die beiden Brüder gesehen
hatten) - unter dem Kommando des Tiberius (der
jetzt Kaiser ist und das Kommando über die römische

Rheinarmee dem Caesar Germanicus
übertragen hatte). Auch hier ist die Stellung der Wörter
nicht belanglos, jede neue Wortgruppe steigert
gewissermaßen das Verhältnis des Flavus zu den
Römern: er dient als römischer Soldat, er läßt sich
einen Römernamen gefallen (sein germanischer ist
überhaupt unbekannt), er ist bewährt, verwundet,
seit Jahren schon und stand noch unter dem

regierenden Princeps. Das darf die Übersetzung
nicht vernebeln: Der diente in (unserem) Heer und
hieß hier Flavus, er war bekannt ob seiner
Zuverlässigkeit und weil er durch Verwundung ein Auge
verloren, vor Jahren schon unter - Tiberius.
Der nächste Satz hat im Text eine Lücke, sie wird
sinngemäß stets gleich ausgefüllt, verschieden ist
bloß die Wahl der Wörter: Tum permissu (Caesa-
ris vocatur oder: imperatoris producitur) pro-
644

gressusque salutatur ab Arminio. Da der Wortlaut
nicht feststeht, der Sinn aber klar ist, verweise ich
nur auf die Stellung der abschließenden Wörter;
bewußt wird Arminius ans Ende des Satzes

gebracht; denn er ist wieder Subjekt des folgenden
Satzes. Auch das läßt sich nachahmen: Jetzt wird
er mit Genehmigung des Prinzen gerufen, tritt
hervor und empfängt den Gruß des Arminius
(natürlich kann, wer will, das historische Praesens

durch unser Imperfekt wiedergeben).
Das neue Subjekt Arminius bekommt zwei Prädikate:

postulat, interrogat; das Objekt des ersten
geht seinem Verbum voraus, das Objekt des zweiten

folgt seinem Verbum (aus dem gleichen Grund,
der die Wortstellung des vorausgegangenen Satzes

bestimmt hatte: fratrem ist das Subjekt des folgenden

»Satzes«). Zwischen qui (relativer Anschluß
statt Arminius) und postulat steht aber vor dem

Objektnoch ein ablativus absolutus amotis stipato-
ribus, das heißt Arminius tut vorerst selbst, was er

von den Römern verlangt, worin doch zweifellos
eine gewisse Vornehmheit der Gesinnung des

Arminius angedeutet, eine gewisse Sympathie für ihn
ausgesprochen und erweckt wird. Die Forderung
wird auch erfüllt, jetzt kann Arminius ungestört
mit seinem Bruder reden (allerdings über die
rauschende Weser hinweg, da heißt es also laut
reden, so ist es nur zum Schein ein intimes
Gespräch, soll aber doch ein solches sein), und es

stellt sich unsere Vermutung als richtig heraus: die

beiden haben sich jahrelang nicht mehr gesehen,
Arminius muß fragen, woher die Entstellung des

Antlitzes seines Bruders stamme. Natürlich hat er
davon reden gehört, aber gesehen hatte er es noch
nicht, so geht darnach seine erste Frage. Qui amotis

stipatoribus,ut sagittariinostrapro ripadispositi
abscederent postulat, et postquam digressi, unde
ea deformitas oris interrogat fratrem, auf deutsch:
Der läßt sein Gefolge abtreten, erhebt nach dem

Abzug der unser Ufer schirmenden Bogenschützen

Forderung und richtet nach ihrem Abmarsch
die Frage nach der Entstellung seines Antlitzes an
den Bruder.
Illo locum et proelium referente, quodnam prae-
mium recepisset, exquirit. Ähnlich wie im ersten
Teil des Kapitels wird das Hin und Her der
Unterhaltung durch den Wechsel der Subjekte und der
Konstruktionen nachgeahmt; immer aber behält
Arminius die Führung des Frage- und Antwortspiels,

auch ist kein Zweifel, daß die erste Frage an



den Bruder noch brüderlicher Zuneigung
entsprang, die zweite dieser entbehrt (es ist kaum
anachronistisch, wenn das Verbum exquirit an ein
inquisitorisches Verfahren erinnert). Demnach

mag der Satz übersetzt werden: Als jener Ort und
Gefecht nennt, forscht dieser streng nach dem
Lohn, den er dafür empfangen habe.

Darauf kehrt Tacitus scheinbar die Situation um,
Flavus ist nun Subjekt des Hauptsatzes, Arminius
Subjekt eines ablativus absolutus. Aber jetzt steht
die Partizipialkonstruktion am Ende (wie vorhin
illo... referente am Anfang) und zieht somit das

ganze Gewicht auf sich, bzw. auf den Hohn, den
Arminius für seinen Bruder nur noch übrig hat.
Flavus aucta stipendia, torquem et coronam aliaque
militaria dona memorat, irridente Arminio vilia
servitii pretia. In deutscher Sprache: Flavus zählt
Solderhöhung, Ehrenkette, Kranz und andere
militärische Auszeichnungen auf, während nur ein
Lachen Arminius aufbringt ob dem billigen Preis

für Knechtschaft.
Das ist sogar zu viel für den treuherzigen und
biederen Flavus (ob er so war, wissen wir nicht;
aber Tacitus zeichnet ihn offenbar so); er, und
nicht minder Arminius brechen in ein Streitgespräch

aus und sind wohl noch die einzelnen
Individuen, stehen aber zugleich für die beiden Gruppen

innerhalb Germaniens. Tacitus nennt die Motive

des einen, dann die des andern; aber man wird
sich vorstellen dürfen, daß die beiden nicht Reden

gehalten, sondern, wie es ihre Stellung an den
beiden Ufern der rauschenden Weser erforderte,
Schlagworte einander an den Kopf geworfen
haben; das freilich wird hier stilisiert und nicht
naturalistisch dargeboten. Exim diversi ordiun-
tur: daraufhin heben sie einander widerstreitend

an, hie magnitudinem Romanam, opes Caesaris, et

victis graves poenas, in deditionem venienti

paratam clementiam; neque coniugem et filium
eius hostiliter haberi: dieser (preist) die Größe

Roms, die Macht des Kaisers, (nennt) die schweren

Strafen für Besiegte, (verweist auf) die Milde, mit
der Sichunterwerfende rechnen könnten, auch

würden des Arminius Gattin und Sohn keineswegs

hart gehalten (wieder erfahren wir scheinbar
nebenbei etwas, wodurch die starre Haltung des

Arminius verständlich wird; seine Auffassung,
was man seinen Angehörigen schulde, ist natürlich

eine andere; das brauchte nicht gesagt zu werden)

; ille fas patriae, libertatem avitam, penetrales

Germaniae deos, matrem precum sociam; ne

propinquorum et affinium, denique gentis suae
desertor et proditor quam imperator esse mallet:
dieser (erinnert an) das heilige Recht des
Vaterlandes, an den Freiheitssinn der Ahnen, an
Germaniens Stammesgötter, an die Mutter, die sich
seinen Bitten anschließe; er solle doch nicht Heber

an seinen Angehörigen und Verwandten zum
Uberläufer und Verräter werden wollen, als bei
ihnen Heerführer sein. (Hatte Flavius versucht,
Arminius mit Weib und Kind zu ködern, so
verweist dieser gegen den Bruder auf die Mutter, die

zugleich, offenbar typischerweise für germanische
Verhältnisse, die Spitze der rhetorischen KUmax
bildet: Heimat, Freiheit, Götter, Mutter.)
Paulatim inde ad iurgia porolapsi: allmählich
gerieten sie daraufhin in einen hitzigen Wortstreit.
Nachdem schon vorher ein Streitgespräch vorlag,
kann es sich jetzt nur noch um eine Steigerung des

Wortwechsels handeln, der immer lauter und
fragmentarischer wurde, bis Worte nicht mehr
genügten. Quo minus pugnam consererent, ne flu-
mine quidem interiecto cohibebantur, ni Stertinius
accurrens plenum irae armaque et equum poscen-
tem Flavum attinuisset: vom Handgemeinwerden
hätte sie nicht einmal der Strom zwischen ihnen
abgehalten, wenn nicht Stertinius (der Legat des

Germanicus) herbeigeeilt wäre und den
wutentbrannten, Waffen und Roß fordernden Flavus

zurückgehalten hätte. (Wie erbost muß der eben

noch als naiv erscheinende Flavus gewesen sein,
das heißt wie tief muß der Vorwurf des Arminius
gesessen haben, daß dessen Bruder in volle Raserei

überging!)
Cernebatur contra - der Abschnitt nähert sich

seinem Ende; wie zu Anfang des 8. Kapitels am
jenseitigen Weserufer Arminius sichtbar wurde, so

wird auch jetzt das Auge ihm allein zugewandt:
»man sah auf der Gegenseite Arminius drohen
und eine Schlacht ankündigen (minitabundus
Arminius proehumque denuntians); das hört man
nicht, das sieht man; demgemäß muß er gefuchtelt
und gestikuhert haben. Selbstverständlich schwieg
er dazu nicht; nam - denn: aber jetzt kommt die

geradezu dramatische Überraschung: pleraque
Latino sermone interiaciebat, ut qui Romanis in
castris ductor popularium meruisset: er Heß viele
lateinische Worte einfließen, da er ja im Römerlager

als Führer seiner Landsleute Militärdienst
geleistet hatte.

645



So hatte also Arminius getan, was Flavus noch tut,
doch sich eines anderen besonnen. Macht ihm dies
Tacitus zum Vorwurf (und entzieht ihm so die

Sympathie, die er ihm eingangs entgegengebracht

Literatur für Katecheten Franz Biirkli, Luzern

Jedes Lebensgebiet muß wissenschaftlich untersucht werden,

wenn die ihm zugehörende Praxis mit der Zeit nicht
aufNebengeleise geraten oder gar falsche Wege gehen soll.
Das gilt vor allem fur so mannigfaltige Gebiete, wie sie der

Religionsunterricht umfaßt. Neben der Theologie sind fur
ihn ebenso die Psychologie, die Methodik, die Didaktik
und die Geschichte entscheidend. Alle diese Gebiete müssen

daher bestandig beobachtet und nach ihren Forderungen

fur die Praxis befragt werden. Daneben aber sind jene
Bucher nicht weniger wichtig, die der unmittelbaren Praxis
dienen, weil sie unmittelbar ins katechetische Leben
eingreifen.

Aus der Fülle der Neuerscheinungen und der Neuauflagen
seien zuerst jene Werke ausgesucht, die unmittelbar oder
mittelbar der

geschichtlichen Erforschung der Katechetik

dienen. Man konnte glauben, die wissenschaftliche
Erforschung der Katechetik sei fur die Praxis kaum wichtig.
In Wirklichkeit aber hat sich in den letzten Jahrzehnten mit
großer Deutlichkeit gezeigt, daß unsere Praxis fur die

heutige Zeit nur den rechten Weg findet, wenn sie sich

organisch an die frühem Perioden anschließt. Die
geschichtliche Erforschung der katechetischen Praxis und Theorie

legte dar, daß unsere Tradition, die wir fur die alleinrichtige
hielten, in Wirklichkeit ein Abweichen von der wahren
kirchlichen Tradition war. Was die Kirche in ihren ältesten
Zeiten und auch in den echten seelsorglichen Bestrebungen

des Mittelalters und der neuern Zeit tat, war stark in
den Hintergrund getreten; dafür hatten die Gegenreformation

und das Zeitalter des Rationalismus und der
Aufklärung vielfach zu einer Praxis gefuhrt, die mit der

ursprunglichen Tradition nicht mehr ubereinstimmte. Dieser
Frage wendete vor allem Franz Xaver Arnold mit seinen

Büchern die Aufmerksamkeit zu. 19 5 6 erschien von ihm das

Werk »Seelsorge aus der Mitte der Heilsgeschichte « (23 5 Seiten,

Verlag Herder, Freiburg). Das Buch enthält fünf Arbeiten,
die Prof. Arnold früher schon veröffentlicht hat. Alle aber
können durch den einen Gedanken der Seelsorge aus der

Mitte der Heilsgeschichte zusammengefaßt werden. Die

und geschaffen hat) oder rechnet er es ihm hoch an
(und stellt ihn so als Vorbild hin für seine nach
seiner Ansicht degenerierenden Römer) Die Frage
ist gestellt, doch bleibt sie - echt taciteisch - offen.

Religionsunterricht

erste Arbeit behandelt das gott-menschliche Prinzip der
Seelsorge, seine Verankerung im Konzil von Chalkedon
und seine Bedeutung fur die Gestaltung der christlichen
Frömmigkeit; die zweite legt die Vorgeschichte und den
Einfluß des Trienter Meßopferdekretes auf die Behandlung
des eucharistischen Geheimnisses in der Glaubensverkun-
dung der Neuzeit dar; die dritte zeigt den geschichtlichen
Weg der theozentrischen Pastoralwissenschaft; die vierte
handelt von der Wendung der anthropozentrischen zur
heilsgeschichtlichen Katechese, und die fünfte endlich
spricht noch kurz vom Gestaltwandel des katechetischen
Problems seit der Mitte des 19. Jahrhunderts. Ein Namen-
und ein Sachregister schließen das Buch ab. Die Titel der
einzelnen selbständigen Arbeiten klingen recht gelehrt und
vielleicht auch ein wenig lebensfern. Wer aber die Arbeiten
aufmerksam liest, merkt mit einem Male, wie aktuell sie

sind, weil sie uns zeigen, auf was es vor allem in der
Seelsorge und in der Katechese ankommt. Wenn Christus der
Weg und die Wahrheit und das Leben ist, dann müssen wir
eben diesen Weg gehen. Eine Überbetonung seiner Gottheit

ist darum fur die Praxis so gefahrlich wie eine
Überbetonung seiner Menschheit. Seine Heilstat ist die Grundlage

aller Seelsorge und alles Unterrichtes. Sie muß daher
im Mittelpunkte aller unserer Bemühungen liegen. Arnolds
Arbeiten zeigen uns dieses seelsorgliche und pädagogische
Prinzip im Wandel und Schwanken der Geschichte und sie

weisen uns aus dieser theologischen und geschichtlichen
Erkenntnis heraus den Weg fur unsere Zeit. Sie sind viel
praktischer, als mancher reine Praktiker denken konnte.
Arnold ist ein tüchtiger und unbestechlicher
Wissenschafter, der nicht einseitig und damit unwahr darstellt; er
will immer der Wirklichkeit und Wahrheit gerecht werden.
Darum sind seine Arbeiten auch für unsere Praxis
entscheidend geworden und werden es immer noch mehr.

Ein zweites geschichtliches Werk stammt aus dem
österreichischen Raum. Leopold Lentner legt uns in seiner
bereits bekannten wertvollen Reihe: »Veröffentlichungen des

Erzbischöflichen Amtes fur Unterricht und Erziehung«
den fünften Band vor. Er behandelt die »Katechetik und (den)

Religionsunterricht in Österreich «, dessen erster Teil anfangs

vorliegt: Katechetik als Universitätsdisziplin in der Zeit der

646


	Das Gespräch an der Weser : zu Tacitus, Annalen II 9-10

