
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 43 (1956)

Heft: 21

Artikel: Die Seele der griechischen Tragödie

Autor: Schläpfer, Lothar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die sie in uns zu wecken imstande ist, zu vertiefen.
Sobald sich aber der Unterricht der Mittel- und
Oberstufe auf Kantone und fremde Länder
ausweitet, verliert sich der Einfluß des Milieus mehr
und mehr, denn das, was man jetzt kennen lernen
soll, ist ja unbekannt und nie erlebt. Neues muß
nun mit dem Verstand erfaßt und vom Gedächtnis
behalten werden. Und schwer ist es, diesem
Wissenserwerb Erlebnischarakter zu verleihen, den er
doch haben sollte, soll das Erworbene dauernd
verankert werden. Wenn aber dieser Wissensstoff
mit Liedern und Gedichten verbunden wird,
dann wird zwischen Verstandesmäßigem und
Gemütsmäßigem ein gewisses Gleichgewicht
hergestellt. Es wird allseitig unterrichtet und erzogen.
Gewiß: man hat immer Gedichte gelernt und Lieder

gesungen. Wer wollte das bestreiten? Aber
man hat nicht immer mit dem entsprechenden
Stoff verbunden. (Man hat beispielsweise »Vo
Luzärn uf Weggis zue « gelernt und den Kanton
Genf durchgenommen!) Mit einem Wort: man
hat ihnen nicht immer den entsprechenden
Resonanzboden verschafft. Sie hingen gleichsam in

der Luft, waren Selbstzweck und konnten deshalb

nicht in die Tiefe wirken.
Diese » Schweizerreise « zwingt daher den Lehrer,
Lieder und Gedichte auf ein besonderes Fach hin
auszuwählen. (Daß es nicht unbedingt das

Geographiefach sein muß, dürfte klar sein.) Dort, wo
der Lehrer den Gesangsunterricht nicht selber

gibt, bietet sich Gelegenheit, mit dem Gesanglehrer

zusammen zu arbeiten.
Die vorliegende Schlußfeier will eine Anregung
sein. Nichts mehr. Wer glaubt, die ausgewählten
Lieder oder Gedichte seien für diesen oder jenen
Kanton zu wenig »repräsentativ«, hat es in der

Hand, Veränderungen vorzunehmen. Die
Aufführung soll nicht aus lauter Einzelvorträgen
bestehen; diese sollen im Gegenteil mit Sprech- und
Gemeinschaftschören abwechseln. Sehr
wahrscheinlich dürfte die »Schweizerreise« in dieser

Form zudem zu umfangreich sein. Sie wurde es

aber nicht so sehr, um dem Rate Goethes (»Wer
vieles bringt, wird manchem etwas bringen«)
nachzuleben, als durch die Erwägung, daß Kürzen
ja keine Mühe koste!

Die Seele der griechischen Tragödie

Dr. P. Lothar Schläpfer OMC, Appenzell

Aber du schaust mich an
Mit dem Auge streng und zugleich innig,
mit dem seelenbindenden Blick,
der schon dem keimenden Knaben
das Spielzeug wand aus den Händen
und, ablockend vom Kreis der Gefährten,
das Geschick der Könige
und der Welt ungelöste, ewige Rätsel
ihm gab zum ahnungsvollen, ernsten Spiel.
Du schaust mich an und willst nicht gehn?

(F. Grillparzer: Die tragische Muse)

Die Seele der griechischen Tragödie ist die Religion.

Auf die Tragödie keiner andern Nation trifft das

Wort des Philosophen Fr. W. J. Schelling in
gleichhohem Maße zu, wie aufdie des alten Hellas: » Die

Mittelschule

Tragödie gründet sich auf das öffentliche Recht,
auf die Tugend, die Religion, den Heroismus, mit
einem Wort auf das Heilige der Nation.« Dieser

religiöse Grundzug der griechischen Tragödie
erklärt die Tatsache, daß sie nicht in erster Linie
Ergötzen verbreiten, sondern der Idee dienen soll;

denn auf dem bretternen Gerüst der Szene

wird eine Idealwelt aufgetan (Schiller an Goethe).

Die tragischen Dichter wollen »nach erhabenster

Verklärung der Wirklichkeit streben und sich zur
Idealität emporschwingen« (H.Heine), den Sinn
für den tragischen Gehalt des menschlichen
Daseins wecken und fördern. Da sich dieser Gehalt

nur imBlickfeld des Übernatürlichen einigermaßen

640



begreifen läßt, mündet das Tragische ins Religiöse.
Weil nun aber die Ehrfurcht das innerste Wesen
aller Religion ist, schwingt auf dem Grunde aller
tragischen Erschütterungen ein Gefühl der

Ehrfurcht, der Ehrfurcht vor der Größe des Helden,
der sich vom Sturmgewoge des Schicksals oft bis

an die » Grenzen der Menschheit« forttreiben läßt,

mag er auch an dessen granitenen Klippen
zerschellen, Ehrfurcht besonders vor der
unwiderstehlichen Gewalt der überirdischen Mächte, mögen

sie ihn aus heller Bahn in den Abgrund der
»vorbestimmten Not«(Sophokles) reißen (König
Oidipus), ihm als strafende Gottheit entgegentreten

(Prometheus), ihn mit der Magie der Betörung

blenden (Aias, Herakles), zur Sühne für
»frommen Frevel« zermalmen (Antigone), den
über alles Maß Heimgesuchten » ohne Krankheit,
ohne Schmerz und Seufzer « zur Vollendung »

hinwegnehmen« (Oidipus aufKolonos. - Vs. 1663 f.)
oder schließlich durch die Vernichtung Unschuldiger

den Sterblichen einfach zeigen, daß

bedingungslos hingenommenes Leiden erhebt,
heiligt, segnet. Die menschliche Beschränkung im
Widerstreit mit der göttlichen Allgewalt, das

Scheitern übermächtig leidenschaftlichen Begehrens

an den Schranken ewiger und zeitlicher
Ordnung ist der Grundakkord der Tragödie und das

»Es fürchte die Götter das Menschengeschlecht« ihre
eindrucksvolle Mahnung. Die Transzendenz, das

heißt das »Hinüberschreiten« aus der menschlichweltlichen

Sphäre in die Sphäre des Übersinnlichen,

des Absoluten, in die Jenseitigkeit der
überirdischen Mächte ist Sinn und Vollendung des

Tragischen. Denn die Tragödie »packt den
Menschen in jener erhabenen Stunde, wo ihn die Erde
entläßt, weil er den Sternen verfällt, wo das Gesetz,
das ihn selbst erhält, nach gewaltigem Kampfe
endlich dem höheren weicht, welches die Welten

regieret« (Fr. Hebbel).
Trotzdem uns aus der Tragödie ein Hauch der

Ewigkeit anrührt, senkt sie ihre Wurzeln tief hinein

in das Wesen und Leben des Menschen, in die
Gestalt des Diesseits; denn »Materie und Geist,
Erde und Himmel fließen wunderbar schön in den

Dichtungen des Griechen zusammen« (Schiller:
Griechische Ganzheit). Und eben hier Hegt auch
das Geheimnis der magischen Wirkung des
tragischen Bühnenspiels auf die fromme Gemeinde.
Die »ewigen, ehernen, großen Gesetze«, nach
denen » wir alle unseres Daseins Kreise vollenden «

(Goethe) werden darin sichtbar. »Hier ist
Notwendigkeit, hier ist Gott« (Goethe), dieser Satz

leuchtet auf der Stirne der griechischen Tragödie.
Und was in ihr gelebt, gebebt und gelitten wird, ist
eine Gestaltwerdung jener andern Wahrheit, mit
der wiederum Goethe seinen Hymnus an die Gottheit

anhebt: »Natur! Wir sind von ihr umgeben
und umschlungen - unvermögend aus ihr
herauszutreten !«
Jeder Versuch, aus dieser »Natur«, das heißt aus
der naturgefügten, gottgewollten Ordnung, aus
der »Bindung« der Religion herauszutreten, ist
Schuld. Und der Umstand, daß der Mensch im
Kampf der Entscheidungen des Lebens fast nicht
anders kann als aus dieser Ordnung heraustreten,
macht sie zur wahrhaft tragischen Schuld. Der Held
der Tragödie, das heißt der als Repräsentant hohen
Menschentums empfundene Heros, ist immer eine

tragische Größe, weil seine Entscheidung unlösbar
mit Schuld verknüpft ist, nicht moralischer Schuld
im bürgerlichen Sinn, sondern mit sakraler Schuld
im Sinn des Sich-Losreißens vom göttlichen Mittelpunkt.

Es bieten sich drei Möglichkeiten tragischer

Entscheidungen dar:
Der Held entscheidet sich zwischen Recht und
Unrecht für das unzweideutige Recht. Dann verfällt er
nur zu leicht einer eigentlichen Hvbris der Tugend
(Hippolytos im Euripideiscben Drama). Diese

bringt ihn in Konflikt mit dem Argwohn oder der
Torheit der Mitwelt, so daß sich an ihm das Wort
erfüllt, das Artemis an Hippolytos richtet: »Dein
Seelenadel war dein Untergang« (Vs. 1390).
(Entscheidet sich der »Held« gegen das Recht für das

Unrecht [Jason in der »Medea«, Eteokles in den
»Phönissen« des Euripides], entbehrt sein LTnter-

gang der wirklichen Tragik. Denn untragisch ist
die Vernichtung, welche als bloße Vergeltung tür
eine aus der Schlechtigkeit des Charakters heraus

geborene moralische Schuld erscheint.) Oder: der
Held steht in der Entscheidung, wo » Recht ringt mit
Recht« (Aischylos). Hier beginnt die wahrhaft
tödliche Tragik. Denn es ist gerade »die Ehre der

großen Charaktere, schuldig zu werden« (F. W.

Hegel). So stehen sich im Fall Antigone-Kreon
religiöse Sittlichkeit und geheiligtes Staatsinteresse

gegenüber. Die beiden Gegenspieler geraten
gleicherweise in tragische Schuld und gehen aneinander

zugrunde. Schließlich kann der Held zwischen
Unrecht und Unrecht stehen, ohne die Möglichkeit
einer dritten gerechten Entscheidung zu besitzen.

641



Was immer er tut, er tut das Böse und er wird ein
Opfer des Bösen, das er verabscheut. So steht
Orestes (Euripides: Elektra 973ff.) zwischen dem

Entweder-Oder, »die Schuld des Muttetmordes
auf sich zu laden« (973) oder »in gottvergessener
Art den Vater ungerächt zu lassen« (976). In allen
drei Fällen kommt aber die tragische Vernichtung
nicht als etwas Sinnlos-Zufälliges, sondern mit
schicksalhafter Notwendigkeit über den Helden.
Nicht aus seelischer Bosheit, sondern aus geistiger
Blindheit begangene Verfehlung, also eine Schuld
ohne Schuld führt zum Untergang des Helden,
und nur solcher Untergang ist wahrhaft tragisch.
So ist das Tragische »ein Geheimnis des Lebens,
dem der Tod eingeboren ist, eine im tiefsten
Grunde unbegreifliche Nötigung zum Handeln

gegen sich selbst« (Reinhold Schneider: Erbe im
Feuer 61). Und alles ist in der Tragödie darauf
ausgerichtet, zu zeigen, wie der Held das große Rätsel
des Lebens löst:
die Sinngebung der Sinnlosigkeit des Leidens. Und eben
darin liegt die zeitnahe und zugleich zeitlose Größe
der Tragödie, daß sie bestrebt ist, das Problem des

Leides im Bereich des Religiösen zu lösen, darin
die echte Größe des tragischen Helden, daß er oft
sogar mit der Seelenhaltung des »Amor fati« den

Untergang sucht, über dem die traurig-tröstliche
Wahrheit leuchtet: »Vielfältiges Weh! unerhörtes
Geschick! Und dies alles war Zeus' Werk«
(Trachinierinnen des Sophokles, Vs. 1277f.). Die
Heldengrößen, welche »geduldig und ergeben

tragen, was ein Gottverhängt«(Sophokles), heben
sich vom dunklen Grund des Tragischen umso
heller ab, als auch Gestalten geformt werden, die
wie Philoktet dem Schmerz fluchen und trotzig
»in selbstgewähltem Leid verharren« (Philokt.
1318) oder gar »im Schmerz schwelgen « (Aischy-
los, Gefesselt. Prometheus, 971 f.), zu verbitterten
Hassern werden und eben dadurch der tragischen
Verblendung und Selbstzerstörung anheimfallen.
Das würdig getragene Leid aber adelt den Helden
und hat darüber hinaus etwas Schöpferisches: es

lehrt ihn wahre Weisheit, öffnet ihm die Augen für
den Unwert alles Irdischen und den Alleinwert des

Ewigen; denn:

Zeus zeigt uns der Weisheit Weg,
und er setzt als ewigen Satz,
daß der Mensch erst lernt durch Leid

(Aischylos, Agamemn., 176 ff.)

642

So ist die klassische Tragödie » der tödliche Durchbruch

in die ewige Ordnung, eine das Herz fast
zerstörende, endlich aber erhebende Klage« (R.
Schneider: Erbe im Feuer, 61, 65 f.). Denn »im
selben Augenblicke, da alles hinstürzt, wird das

Unsterbliche sich seiner Heimat bewußt und
schwingt sich über die Erde empor. So ist der letzte

Klang die Ankündigung eines Sieges, doch dieser

Sieg gehört einem andern Reiche an. Der tiefste
Schmerz wird zur Freude, und in verklärendem
Licht erschimmert zuletzt der Schauplatz des

Lebens, der Geschichte, schuldhaften Tuns. Das

Wort von dergesegneten Schuld darfunterhalb seines

eigentlichen Sinnes auch für die Tragödie gelten,
und selbst wenn der Held von den Gewichten seiner

Verfehlung in den Abgrund gerissen wird, wohin

kein Blick ihm zu folgen vermag, so geht in
diesem Augenblick doch ein Stern über dem

Abgrunde auf. Das Jenseits, das ewige Recht im
Widerspruch zum irdischen Leben tragen die

Tragödie. Sie ist die vollendete Gestalt der Seele

des Abendlandes« (R. Schneider, ebd. 66f.). Das

ist das Lebensgesetz der tragischen Kunst der
Griechen:

Verkehrt sie denn mit Tod und Schmerz,
so tut sie's, stiller Hoffnung voll,

daß eben dadurch euer Herz
wie nie, vom Leben schwellen soll,

und daß ein einziger Genuß,
wie keine Lust ihn euch gewährt,

euch Seel' und Sinn erfrischen muß,
wenn sie das Grauen selbst verklärt.

(Hebbel: Trag. Kunst)

Die Mission des tragischen Dichters ist demnach die

eines Erziehers und Lehrers seines Volkes. Der
»gottvolle« Dichter führt auch den Zuschauer

zur Ekstase und »die Tragödie lenkt den Blick
von den Götzenbildern weg zum Himmel«
(Klemens von Alexandrien).
Doch nicht bloß zum religiös-sittlichen, sondern
auch zum politischen Denken will die Tragödie
erziehen. Ja, die Erziehung s(um Polites ist sogar ihre
älteste und edelste Aufgabe gewesen. Erst wie sich

die schoflengebundene Polis als die Gemeinschaft
aller vom Hintergrund der Geschichte deutlicher



abzuheben begann, wurde die Tragödie geboren.
Und als vornehmlich die athenische Polis in Zeiten
gefährlicher Kraft- und Machtproben ihre
glänzendsten Triumphe feierte und in der Folge »die

gesamte Stadt zur Bildungsstätte Griechenlands «

wurde (Thukydides II. 41), erlebte auch die
Tragödie ihre für alle Zeiten normgebende Größe.
Trotz ihres transzendentalen Ausblicks in
metaphysische Weiten senkt die tragische Dichtung
ihre Wurzeln tief in den Boden der Zeitgeschichte,
nicht so freilich, daß die Geschichte für die Wahl
der tragischen Stoffe wirklich fruchtbar würde,
wohl aber aktuelle Geschehnisse widerspiegelt
und politische Töne anschlägt (vor allem bei
Euripides). Die Kurve der Tragödie mit ihrem
Ansteigen und Abgleiten ist demnach eine Funktion
der Kurve der Zeitgeschichte. »Geschichte ist ja
die große Möglichkeit der Selbstbegegnung und
der unerbittlichen Begegnung mit den Mächten
der Welt. Auf der Höhe des Ruhmes wurden die
Griechen von der Einsicht in ein Unabwendbar-
Schreckliches ihres Daseins ergriffen; die
Tatsache, daß die Seeschlacht von Salamis zum
Lebensdatum der drei griechischen Tragiker wurde,
enthüllt gewissermaßen den letzten Zusammenhang

%wischen dem geschichtlichen Leben und dem Lebens-

gesetti der Tragödie« (R. Schneider, ebd. 58). Wie
also die Tragödie in ihrer Entwicklung von der
Polis her entscheidend bestimmt ist, so bestimmt
sie umgekehrt weitgehend das Leben dieser Polis.
Sie schärft dem Polites vor allem den Blick für die
moralischen Wirklichkeiten »Verantwortung,
Schuld und Sühne « und verleiht dem patriotischen
Hochgefühl sowie den Erschütterungen und
Ahnungen des geschichtlichen Lebens eine
geheimnisvoll beredte Zunge. So »erscheint die

tragische Dichtung im Medium der Zeit, getrübt
von diesem Medium« (R. Schneider, ebd. 67) und
ist »Echo, oft aber auch der Vorklang und die

Wegbereiterin der Geschichte« (ebd. 57).

Ob die griechische Tragödie auch dem modernen
Menschen noch etwas zu sagen hat? Wer einmal
in den reinen Spiegel ihrer Seele geschaut, wer der

tragischen Muse einmal Aug in Aug gegenübergestanden,

wird sich von ihrem » seelenbindenden
Blick« immer von neuem fesseln lassen, und er
wird in den Worten ihrer Künder und in den

tragischen Erlebnissen ihrer Helden den Schlüssel

finden, der ihm das Verständnis für die tragischen
Erschütterungen unserer Zeit öffnet.

Das Gespräch an der Weser
Zu Tacitus, Annalen II 9-10

Eduard von Tunk

Das Stück, das ich im folgenden interpretiere, ist
eine geschlossene Einheit; sein Zusammenhang
mit dem übrigen Text ist nicht von Wichtigkeit.
So können wir sofort medias in res gehen.
Flumen Visurgis - es gibt keine einheitliche Praxis
für die Verbindung eines Eigennamens mit seinem

Gattungsbegriff; schulmäßig wäre wohl eher die

Stellung Visurgis flumen; aber dem ersten Wort
flumen entspricht des Satzes letztes Wort inter-
fluebat; das ist durchaus onomatopoetisch zu
nehmen, soll aber zugleich die Weser als Grenze
kennzeichnen, eine gewisse unüberwindliche Breite
deutlich machen, vor allem aber eben das Rauschen
des Stromes nachahmen. Das Trennende der
strömenden Wassermassen scheint mir dann noch
unterstrichen durch die transitive Konstruktion
Romanos Cheruscosque interfluebat (statt: inter
Romanos Cheruscosque fluebat); so bekommt das

verwendete Verbum den Sinn des Hinderns, des

Auseinanderhaltens, des Trennens.
Es ist ganz klar, daß es sich um das (von den

Römern aus) jenseitige Ufer handelt, wenn nun Tacitus

fortfährt: eius in ripa - am Ufer dieses trennenden

und rauschenden Stromes. Wie nun dieses

Ufer vor unseren Augen auftaucht und sobald wir
es sinnenhaft erfaßt haben, sehen wir eine Reihe

von Gestalten (cum ceteris primoribus) und
erkennen eine besonders, Arminius; von ihm heißt

es: astitit. Ist das ein bloßes »ans Ufer treten«,
nicht eher ein » Stellung beziehen «, einen » Standort

wählen«? Auch stellt sich nicht nur die Frage
nach dem Sinn des einzelnen Wortes, sondern auch
nach dem Sinn der Wortstellung. Flumen Visurgis
Romanos Cheruscosque interfluebat, eius in ripa
cum ceteris primoribus Ariminius astitit. Die
Lautmalerei kann ich nicht nachahmen, vielleicht ist
aber die Stellung der Wörter einigermaßen
nachgeahmt: der Strom der Weser hielt Römer und
Cherusker rauschend auseinander; an dessen Ufer

bezog nebst den anderen Häuptlingen Arminius
Stellung.
Jetzt kommt in das fast ruhige » Bild « Bewegung:

643


	Die Seele der griechischen Tragödie

