
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 43 (1956)

Heft: 20

Artikel: Die "Opera Don Luigi Guanella"

Autor: Simeon, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

Ölten,den 15.Februar 1957 43.Jahrgang Nr.20

Ich bin der Weg (Jo 14, 6)

Franz Bürkli, Luzern

Der moderne Mensch iSt weglos geworden und irrt im
Dunkeln herum. Seit Nietzsche verkündet hat, Gott sei

geHorben, ist undurchdringliches Dunkel auf die Menschen

herniedergesunken. Auch die Schule, die dochjunge
Menschen auf das Leben vorbereiten und ihnen den Weg

in die Zukunft weisen soll, iSt vielfach von dieser Dunkelheit

befallen. Darum will sie keine Lernschule mehr sein.

Für sie gibt es kaum mehr Wahrheiten, die unbedingt

gewußt werden müssen. Sie will vor allem die Kräfte des

Menschen wecken und formen, gleichgültig an welchem

Material. Hat man früher eptviel auf die materiale

Bildunggeschaut und die Köpfe der Kinder mit allem
möglichen Wissen vollgestopft, so will ?>ian heute besonders

formale Bildung undglaubt, es gebe keine allgemein

verpflichtende Wahrheit.

Gott hat sich den Menschen geoffenbart und verpflichtet
sie damit auf seine Offenbarungswahrheit. Es sieht uns

nichtfrei, uns dergöttlichen Offenbarunggegenüber neutral

z(u verhalten; Gottes Majeliät verpflichtet uns ^ur gläubigen

Zbmahme seiner Wahrheit. Gewiß zwingt Gott uns

nicht da%u; er läßt uns die Willensfreiheit und damit die

Entscheidungüber unser Schicksal. — Gott, der Herr, hat
sich besonders durch seinen Mensch gewordenen Sohn

geoffenbart.Jesus Christus iStja die menschgewordene Wahr¬

heit selbH, und durch seine Menschwerdung und Erlösung
iH er auch der Weg spim Vaterfür uns geworden. Nur
durch ihn körnten wir spun Vater kommen. Er iSt die

Türe für die Schafe (Jo 10, j-10) ; wer nicht durch sie

eintreten will, ist ein Dieb und Mörder (Jo 10, 1). Er
hat das göttliche Leben und kann es uns geben, sonSt

niemand. Ohne ihn können wir nichts tun (Jo ij, j). Diesen

Weg müssen wir gehen, wenn wir spem Vater gelangen

wollen.

ISteine Schule ohne Christus darum nichtnur Stückwerk

Vergißt sie nicht das Allerwichtigste und das AllertröSt-
lichSte? Ein Lehrer, der nicht innig mit Christus verbunden

iSt und in ihm lebt und wirkt, kann die Kinder nicht
den rechten Weg weisen, den Weg, der allein vptm Ziele

führt. Er kann das auch dann nicht recht tun, wenn er

spvar Christi Lehre verkünden ivollte, sie aber nicht selber

lebt oder doch sps leben versucht, weil das Kind den innern

Widerspruch allpdeicht spüren müßte. Nur wenn der

Lehrer die Kinder an der Hand nimmt und mit ihnen in
schönen und in schweren Stunden den Weg tapfer einhergeht,

iSt er ein wahrer Paidagogos eis ChriSton (1 Kor 4,

ij), ein wahrer Lehrer pt Christus, wie der hl. Paulus

Spricht.Je lebendiger Christus in uns istund wirkt und uns

veranlaßt, sein Leben mitspdeben, um so wirksamer wird
auch unsere Tätigkeit als Lehrer und ErJeher werden.

Unser Beruf^wingt uns, christliche Lehrer p/ sein, in der

Gnade Christi pi leben undaus ihr p( wirken, damit auch

die uns anvertrauten Kinder in der Gnade Gottes leben

und damit wahre Kinder Gottes sind.

Die »Opera Don Luigi Guanella« Nr. 21, 22, 23, 24) ein Bild des großen Jugendapostels und
Menschenfreundes Don Luigi Orione (gest. 1940) zu zeich-

Dr. B. Simeon, Chur ncIli Dje vorliegende Arbeit über Don Luigi Guanella
(1842-1915) möchte als Fortsetzung und Ergänzung der

damaligen Ausführungen gedacht sein. Denn die Einheit
der Idee, die sich in vielen, manchmal auffallenden Ähn-

Vor zwei Jahren hat der Verfasser der nachstehenden Stu- lichkeiten ihres Wesens und ihres Werkes ausspricht und
die versucht, in der »Schweizer Schule« (Jahrgang 1955, beide Männerin inniger Freundschaftmiteinanderverband,

593



wird auch in Don Guanella zu einem Ausdruck bester
katholischer Kultursendung. Da das Werk Don Guanellas
überdies auch in der italienischen Schweiz eine ganze Reihe

von Niederlassungen besitzt, lag der Gedanke besonders
nahe, seinen bei uns noch viel zu wenig bekannten Gründer
den Lesern der » Schweizer Schule « einmal vorzustellen.

Wer auf Ferienfahrt über den Splügenpaß reist,
sollte genügend Zeit und besonders genügend
innere Geruhsamkeit und Bereitschaft für ein kleines

besinnliches Erlebnis haben. Dann würde er
nämlich in Campodolcino, dem schmucken
Kurörtchen auf der andern Seite des Passes, eine Rast

einlegen, würde an der Pfarrkirche vorbei auf
bequemem und schattigem Fahrweg in halbstündigem

Spaziergang zur höher gelegenen Gemeindefraktion

Fraciscio hinaufwandern und dort dem
Geburts- und Vaterhaus von Don Luigi Guanella
einen Besuch und ein Weilchen stillen Gedenkens
widmen. Es dürfte, eher als ein Spaziergang, ruhig
ein ehrfürchtiges Pilgern werden. Denn dieser Weg
geht auf den Spuren eines Menschen, den wir ohne

Zögern unter die ganz großen Gestalten der
neuzeitlichen Caritas einreihen und dessen Erziehungswerk

längst zu kirchengeschichtlicher Bedeutung
erwachsen ist. Die Tatsache allein, daß das Werk
Guanellas heute in den italienisch sprechenden
Bündner Tälern und im Tessin über mehr als ein
Dutzend von Heimen, Asylen, Kollegien, Schulen
und Seelsorgsstationen verfügt und daß der
unmittelbare Vorgänger des jetzigen Bischofs von
Lugano, der unvergessene und heiligmäßige Msgr.
Aurelio Bacciarini, nicht nur Mitglied der Gua-

nellakongregation, sondern als erster Nachfolger
des Gründers auch ihr Generaloberer war, diese

Tatsache mag leise andeuten, daß wir
Deutschschweizer dem Mann aus Fraciscio allerhand an

Nichtbeachtung und Unkenntnis abzubitten
haben.

Es ist noch eine andere Überlegung da, die den

Gang nach Fraciscio zu einer Wallfahrt machen
darf. Seit Februar 1956 ist nämlich der
Seligsprechungsprozeß von Don Luigi Guanella im Fluß.
So zeichnet sich in der Ferne bereits der Tag ab, an
welchem das kleine Fraciscio am Splügenpaß in
das Blickfeld der Weltkirche tritt. Und der freundliche

Pfarrherr von Campodolcino wurde ordentlich

warm, als er mir an jenem Juliabend in seinem
Pfarrstübchen mitteilte, daß er bald an die ersten

Planungen einer Pfarreiwallfahrt zum
Seligsprechungstage denken muß, damit seine Pfarrkinder

dabei sein sollen, wenn einer aus ihrem Geblüt, aus
ihrem Schlag und aus ihrer Erde zur Ehre der
Altäre erhoben wird.

*

Was in der Seligsprechungsfeier jubelnde
Vollendung finden wird, das hatte oben in Fraciscio
am 19. Dezember 184z, dem Geburtstag von Luigi
Guanella, begonnen. Seine Kindheit und Jugend
sind bald erzählt. Er wuchs in das robuste Dasein
eines gesunden Bauernjungen hinein, der schon
früh lernen muß, sich zu tummeln und so zum
Unterhalt einer großen Hausgemeinschaft - Luigi
war das neunte von dreizehn Kindern - beizutragen.

In erster Linie aber bedeutete seine Jugendzeit

das Geborgensein in der Häuslichkeit eines

prächtigen, von warmer Glaubensfreude
durchsonnten Familienlebens. Diese dauernde Atmosphäre

jener unsentimentalen, aber kernigen und
widerstandsfähigen Frömmigkeit, wie sie so oft
unsern braven Bergbauernfamilien zu eigen ist,
wurde denn auch das geistige Klima, in welchem
die priesterliche Berufung zu keimen begann und,
früh erkannt und bejaht, dem jungen Luigi den

Lebensweg wies.
Das Weitere ging gradlinig vorwärts. Es kamen
die Gymnasial- und Theologenjahre in Como, es

kamen im Jahre 1866 Priesterweihe und Primiz.
Damit fing ein Priesterleben an, das bewegt und
wechselvoll wie nicht manches werden sollte. Das
aber auch, wie nicht manches, gesegnet wurde im
Aufbau eines Riesenwerkes des Jugendapostola-
tes, der Seelsorge und der Caritas.
Was nun folgt, will zunächst als Ganzes geschaut
sein, um richtig verstanden und gewürdigt zu
werden.
Es gibt einen Generalnenner, auf den dieses

Priesterleben geschrieben werden kann. Er drückt sich

in dem Wort aus, das der totkranke Guanella vom
Sterbelager aus mit letzter Kraft seinem Freunde
Don Orione zuflüsterte und das sein Vermächtnis
enthielt: »In Caritate Christi.« Das Lebensprogramm

dieses Mannes, der alles beherrschende
Gedanke seines Wirkens, das Triebfeuer, das ihn
durch alle Schwierigkeiten hindurch zu immer
neuen Taten drängte, war der aus übernatürlichen
Weiten erhaltene und angenommene Auftrag,
jeder menschlichen Not, unter welcher Form sie

auch immer sich zeigte, liebevoll und helfend zu
begegnen.

594



Guanellas Persönlichkeit war immer in engster
Wirklichkeitsnähe und Volksverbundenheit
herangereift. Mit dem ihm eigenen Feingefühl und
mit seiner Hellsichtigkeit hatte er in unzähligen
Gelegenheiten die vielgestaltige Not beobachten

können, die besonders durch die meist armen
Bergdörfer seiner engeren Heimat ging. Das
Analphabetentum hatte im geeinten Königreich, trotz einiger

kraft- und fruchtlosen Schulanstrengungen
des Staates immer noch weite Verbreitung und
umfaßte beispielsweise im Veltlin 60% der
Bevölkerung. Das freudlose Dasein und die drohende

Verwilderung elternloser Kinder, die bitterste
Armut und Vereinsamung, in welcher mittellose und
alleinstehende Arbeitsunfähige, Greise und
Gebrechliche ihre Tage verbringen mußten, waren
in diesen Berggemeinden eine nicht seltene

Erscheinung. Am schlimmsten aber stand es um das

Schicksal jener armen Kreaturen, deren Geist
umnachtet war und die als Ganz- und Halbschwachsinnige,

unfähig zur Eingliederung in den normalen

Ablauf der Lebensgemeinschaft des Dorfes,

ganz sich selbst überlassen blieben und allmählich
bis zur völligen Verwahrlosung vertierten.
In den Städten hatte die mächtig einsetzende

Industrialisierung zwar Arbeit, aber auch viel
Proletarierelend im Gefolge gehabt. Auch hier, in
Lecco, in Como und später in Mailand hatte Don
Guanella während seiner Studienzeit und ersten

Priesterjahre oft genug die beängstigende
Ausdehnung des Bettelwesens mit seinen bösen
entsittlichenden Wirkungen gerade auf die jugendlichen

Bettler geschaut. Besonders drückend war
das Fehlen einer öffentlichen Fürsorge oder
überhaupt einer sozialen Wohlfahrt, die in den
ländlichen Gebieten und vor allem in den entlegeneren
Bergtälern gar nicht bestand und in den städtischen

Zentren noch in kümmerlichen
Anfangsversuchen steckte.

In dieser Vielfalt von körperlicher und seelischer

Hilflosigkeit, in dieser düstern Welt eines gefährdeten,

verzweifelten, verschütteten Menschentums

erkannte Don Guanella das Arbeitsfeld, in
das er gesandt war. Er erkannte aber auch, daß

eine bloße Gelegenheitsfürsorge, die in jedem
einzelnen Fall mühsam nach neuen Lösungen suchen

muß, weder genügen noch befriedigen konnte.
Die Größe der Aufgabe riefnach einem großangelegten,

planmäßigen und auf breiter Basis stehenden

Liebeswerk. Zuerst war es die Idee eines Al¬

tersasyls im Veltlin, die ihn beschäftigte und einige
Jahre später sich auch verwirklichen sollte. Dann
aber weitete sich der Gedanke immer mehr und
wurde zum Plan eines großen und weitverzweigten

Werkes, in welchem Anstalten aller Art: Heime,

Kollegien, Asyle, Waisen- und Krankenhäuser,

handwerkliche Ausbildungsstätten,
landwirtschaftliche Schulen, Freizeitoratorien usw. ein
gewaltiges Netz der Liebe bilden sollten, in welchem
jede menschliche Not aufgefangen und die ihr
zusagende Form der Hilfe finden sollte.
Dieser Gedanke wurde für Don Guanella zur
entscheidenden Zielsetzung und zur endgültigen
Weichenstellung seiner Lebensarbeit. Noch mehr, er
wurde zum Kennzeichen seiner Person und seines

Wirkens. Fortan war er bei Freunden und Gegnern

bekannt als » der Mann, der Institute gründen
will«.
Nicht immer waren es Wohlwollen und Wertschätzung,

die aus dieser Bezeichnung sprachen. Sehr
bald galt er, auch und sogar in manchen Kreisen
seiner geistlichen Mitbrüder und Obern, als

utopischer Schwärmer, der sich unklug in die gewagtesten

Unternehmungen stürze, als weltfremder
Phantast, der unmöglichen Dinge nachjage und
dem man gehörig auf die Finger schauen müsse,
als unruhiger Betriebsmacher, der aus lauter Drang
zur Geschäftigkeit sich mit den herkömmlichen
Seelsorgsformen nicht begnügen wolle.O OoSelten hat die Entwicklung der Dinge ein
ungerechtes Urteil so gründlich korrigiert wie hier.
Denn was die superklugen Zeitgenossen noch als

Hirngespinst eines unbequemen Querkopfes
belächelten oder bekämpften, das ist heute im Werke
Don Guanellas zu einer weltumspannenden
herrlichen Wirklichkeit geworden, die Ströme von
Segnungen des Friedens und der Liebe in
Tausende von Seelen gießt.
Gewiß, Don Guanella war mit jeder Faser ein
Mann der Aktion, der Dynamik, der
vorwärtsstürmenden Tat. Wie oft hat er nicht in späteren
Jahren, bei Anlaß irgendeiner Neugründung,
seinen zur Vorsicht ratenden Mitarbeitern versichert,
das sei nun wirklich seine letzte L nternehmung:
Und dann ist es doch weder die letzte noch die
vorletzte geworden...
Trotzdem ist sein ganzes Wesen eine entschiedene

Absage gegen jene gefährliche Veräußerlichung,
die alle Seelsorgsarbeit nur in geschäftiger
Betriebsamkeit und Organisierlust aufgehen läßt



und die von Kardinal Mercier sei., dem großen
Erzbischofvon Malines während des Ersten
Weltkrieges, so treffsicher als die »Heresie de l'CEu-

vre«, die Irrlehre des Betriebs, gekennzeichnet
wurde. Es genügt, die von ihm aufgestellten
Satzungen seiner beiden Kongregationen zu kennen,
in welchen er von seinen Priestern und Schwestern
ein Leben des uneingeschränkten Opferwillens,
des Gebetes und des Vertrauens fordert, oder seine

Briefe mit ihren manchmal ergreifenden Zeugnissen

innigster Gottbezogenheit, oder seine

Ansprachen, oder die zirka fünfzig von ihm verfaßten
Volksschriften, oder die wundervolle innere Kraft,
die von ihm stets auf seine Mitarbeiter ausging und
ihnen den Mut gab, in den unglaublichsten An-
fangs'schwierigkeiten seines Werkes durchzuhalten

- dann weiß man, daß dieses Werk aus tiefster
Innerlichkeit und aus einem restlosen Versenktsein

in den göttlichen Auftrag und in die göttliche
Vorsehung geboren sein muß.

Der zeitgeschichtliche Hintergrund

Noch ein zweiter allgemeiner Hinweis ist zur
Gesamtwürdigung der Lebenstat Guanellas nötig.
Er betrifft das Zeitgeschehen, das die Umrahmung
und den Hintergrund für das Werden, Wachsen
und Siegen der Opera Don Guanella darstellt.
Das Land und die Zeit, die aufDon Guanella
warteten, befanden sich in einem Dauerzustand
innerpolitischer Gärung. Italien fieberte in den
Begleiterscheinungen und Nachwehen seiner Volkserhebung,

welche die österreichische Herrschaft in der
Lombardei gestürzt hatte. Die letzten Anstrengungen

um die nationale Einigung, die mit der

Besetzung Roms im Jahre 1870 ihren aufsehenerregenden

Abschluß fand, hatten die politischen
Leidenschaften auf eine Siedehitze gebracht, die noch
manches Jahrzehnt zur Abkühlung brauchen sollte.

Dazu kam eine Reihe von Umständen und
Ursachen, die dem Risorgimento - wie diese Epoche
der italienischen Einigungs-und Unabhängigkeitsbestrebungen

genannt wird - ziemlich schnell
einen immer stärker in Erscheinung tretenden
kirchenfeindlichen Akzent aufdrückten. Die beiden
letzten und wichtigsten Ziele der nationalen
Erhebung: der Kampf gegen Österreich und seine »al-
lerchristlichste Majestät« und besonders die
gewaltsame Einverleibung des Kirchenstaates, lagen
ohnehin schon auf einer geistigen Ebene, welche

596

die Verquickung von patriotischer Begeisterung
und antikirchlichem Empfinden begünstigte. Die
mächtigen und einflußreichen Geheimbünde der
Carbonari und der Freimaurer hatten sich schon

von Anfang an zu Wortführern des Risorgimento
aufgeworfen und verstanden es nun, die Situation
auszunützen und ihre antiklerikalen Ziele als
vaterländische Forderungen zu tarnen. Manches kam
ihnen dabei zu Hilfe: der leidenschaftliche Widerstand,

den der päpstliche »Syllabus «im Jahre 1864

mit seiner klaren Verurteilung des religiösen
Liberalismus entfesselt hatte, der freiwillige Entschluß
der Päpste, zum Zeichen des dauernden Protestes

gegen die Enteignung des »Patrimonium Petri«
den Vatikan nicht mehr zu verlassen, das »Non
Expedit« Pius' des IX., das im Jahre 1868 den
romtreuen Katholiken jede aktive Beteiligung am
politischen Leben des geeinten Italiens verbot. Alle
diese Maßnahmen waren, im Gesichtskreis der
damaligen Ereignisse geschaut, eine durchaus
folgerichtige Deutung und Antwort auf das
Zeitgeschehen. Aber sie bewirkten eben doch, daß der

kämpferische Antiklerikalismus jener Jahre nun
während langer Zeit das geeinte Italien allein
regieren und üppig ins Kraut schießen konnte.
Gewiß hatten einsichtsvolle italienische
Staatsmänner schon damals erkannt, daß diese Situation
trotz aller anscheinenden Ausweglosigkeit ein
unmöglicher Zustand sei. Denn die »Römische Frage

«, das heißt eben dieses ständige Spannungsverhältnis

zwischen Kirche und Staat, war nicht nur
für Millionen braver Italiener zu einem schmerzlichen

Konflikt zwischen Kirchentreue und
vaterländischem Bewußtsein geworden, sie war auch,
und vielleicht nicht zuletzt deswegen, eine oft
fühlbare innen- und außenpolitische Belastung der
Terza Italia.
Aber der Tag war noch fern, an dem Benedikt XV.
im Jahre 1919 das »Non Expedit« aufheben und
damit die politischen Kräfte des italienischen
Katholizismus zum sofortigen und erfolgreichen
Vorstoß freimachen würde. Und noch ferner waren

die Lateranverträge, die im Jahre 1929 endlich
die Gesamtlösung der »Römischen Frage « bringen

sollten.
Inzwischen aber durften Freidenkertum und
Antiklerikalismus ungehindert ihre Orgien feiern. Der
Internationale Freimaurer-Kongreß in Neapel von
1870, einberufen als Demonstration gegen das

Vatikanische Konzil, schwelgte in Ausbrüchen eines



irrsinnigen Gotteshasses. Der Dichter Carducci
verfaßte seinen blasphemischen »Inno a Satana«.

Der Gedenktag der Besetzung Roms wurde
alljährlich zum willkommenen Anlaß wilder
papstfeindlicher Ausschreitungen. Giordano Bruno,
der » Märtyrer der von Rom unterdrückten
Glaubensfreiheit«, erhielt 1889 in nächster Nähe des

Petersplatzes ein Denkmal, auf welchem er mit
drohender Gebärde zum Vatikan hinschaut.

Zur gleichen Zeit halfen zwei weitere Erscheinungen

mit, daß der Weizen der Kirchenfeinde blühte:
einerseits der Sozialismus, der mit seinen
Organisationen immer mehr in der Arbeiterschaft Fuß
faßte, um sie mit dem Gedankengut des marxistischen

Atheismus zu durchdringen, und anderseits
der deutsche und der schweizerische Kulturkampf,
dessen Wellenschlag über die Grenzen
hereinbrandete und willfährige Aufnahmebereitschaft
fand.

Alle diese Ursachen schufen eine öffentliche
Atmosphäre der Gereiztheit, des Mißtrauens und der

Feindseligkeit, die ihren Ausdruck und Niederschlag

in einer betont antiklerikalen Haltung des

offiziellen Staatskurses erhielt. Die schikanösen
Maßnahmen überstürzten sich, und ein
kirchenfeindliches Gesetz jagte das andere. Kirchengut
wurde requiriert, Pilgerzüge wurden verboten,
religiöse Kongregationen unter nichtigen Vorwänden

aufgehoben. Ein heimtückisches Gesetz gegen
die »Verdächtigen« wurde geschaffen und lieferte
beispielsweise die Handhabe, um zirka 700 Priester

zu einem befristeten Zwangsaufenthalt auf der Insel

Elba zu verurteilen. Die Ernennung von
Bischöfen und Pfarrern wurde von der Genehmigung

einer oft übelwollenden staatlichen Behörde

abhängig gemacht. Kirchentreue Bischöfe und
Prälaten, die sich dem staatlichen Diktat nicht fügten,

wurden eingekerkert oder von ihren Sitzen
vertrieben oder in » Schutzhaft« gesetzt. Es ist
bezeichnend, daß Don Guanella im Jahre 1866 nicht
von seinem eigenen Diözesanbischof zum Priester

geweiht wurde, weil der Bischofssitz von Como

wegen Verweigerung der staatlichen Anerkennung

zu der Zeit nicht besetzt war. Und daß er
statt dessen die heiligen Weihen aus den Händen

von Msgr. Frascolla, Bischof von Foggia, empfing,

der, auf behördliches Geheiß von seiner
süditalienischen Diözese verjagt, zuerst zu einer
zweijährigen Haft im Gefängnis von Como, dann zu

längerem Zwangsaufenthalt im Priesterseminar
der gleichen Stadt verurteilt worden war.
Natürlich wurden die geschilderten Ereignisse
auch hier von all den gewohnten Begleiterscheinungen

umrahmt, die jeden Kulturkampf
kennzeichnen: es gab Sturmfluten antiklerikaler
Zeitungen, Broschüren und Bücher, es gab Vortragsreisen

ausgesprungener Mönche, es gab
feindselige, oft gelenkte Volksaufläufe und
Demonstrationen, es bildeten sich Gesellschaften
»liberaler«, d.h. staatshöriger Priester, es gab
Bestrebungen zur Gründung einer »romfreien«
Nationalkirche usw. Man sieht übrigens: seit Decius und
Diokletian bis zu den Kulturkampftaktikern
unserer Tage sind sich die Methoden der
Kirchenverfolger gleich geblieben, sowohl in der armseligen

Phantasielosigkeit ihrer Vorwände wie in ihrer
ewig vergeblichen und ohnmächtigen Zuflucht
zur brutalen Staatsgewalt!

*

Das war der brodelnde Hexenkessel, der auf den

jungen Don Guanella und seine hochgemuten
Pläne wartete. Er hielt auf der ganzen Linie, was er

an Hindernissen und Feindseligkeiten versprach.
Das Erscheinen eines durch und durch kirchentreuen

Seelsorgers, der sich in den Kopf gesetzt
hatte, ein großes Sozial- und Kulturwerk aus den

Tiefen des übernatürlichen Glaubens zu schaffen,

genügte, um alle Stürme antiklerikaler Verbissenheit

gegen ihn zu entfesseln. Die Begegnung Don
Guanellas mit seiner Zeit vollzog sich in ständigem
Kampf. Aber gerade die Tatsache, daß dieser Mann
es überhaupt gewagt hat, sein Riesenwerk des

Glaubens und der Liebe gegen eine Welt von
Vorurteilen und Gehässigkeiten anzugehen und
durchzuhalten, hat etwas geheimnisvoll Bezwingendes
und läßt die ehrfurchtgebietende Größe ahnen, zu
welcher Don Guanella in seiner Aufgabe und
durch seine Aufgabe heranwuchs.

(Fortsetzung folgt)

Zu den wundersamsten Dingen, die mir in meinem Leben

begegnet sind,gehört die grenzenlose Passivität der Eltern
in den fundamentalsten Angelegenheiten des öffentlichen

Unterrichts und der Erstehung. Otto Ernst

597


	Die "Opera Don Luigi Guanella"

