
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 43 (1956)

Heft: 12

Artikel: Das Gottesbild der Katecheten

Autor: Rupper, Gerold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Goitesbild des Katecheten

P. Gerold Rupper OSB, Peramiho/Tanganjika

Religionsunterricht

Wen hat das » Gottesbild « nicht zeit seines Lebens

beschäftigt, beängstigt, beunruhigt? Wer hat nicht
den Lehrer gesucht oder das Buch, um eine klare
Anleitung zu bekommen? In den letzten Wochen
sind mir bei Lehrerexerzitien — diese bestanden
nicht bloß aus Vorträgen, sondern auch aus
Aussprachen vor jedem neuen Vortrag - und bei der
Lektüre der »Katechetischen Blätter« und der
»Schweizer Schule« diese Probleme wieder neu
aufgetaucht; besonders aber bei der Bearbeitung
eines neuen Katechismus. Die Frage konkretisierte

sich dahin: Was für ein Gottesbild hatten die
Verfasser des »Katholischen Katechismus«?
Der Übersicht halber seien die Stellen hier zuerst
zusammengestellt:
JosefGoldbrunner, »Katholische Blätter«, S. 403
bis 404, 1955. Die Feier der Eucharistie wird
geschildert. Gott Vater ist über dem Altar, und der

Bräutigam Christus ist in unserer Mitte... Wie
Gott über dem Altar nicht sichtbar ist, so ist auch
bei der Eucharistie der Glanz noch verborgen.
P. Ad. Gmür, » Schweizer Schule «, S. 469 ff., 19 5 5,

stellte an die Kinder folgende Fragen: Was würde
ich tun, wenn in diesem Augenblick Gott sichtbar
im Klassenzimmer erschiene? Wie stelle ich mir
Gott vor? Es handelt sich hier nicht um die
Antworten der Kinder, sondern um die Fragenstellung
des Katecheten.
In die gleiche Linie gehört auch ein Zusatz, den ein
Missionär den Meßgebeten beifügte; er läßt das

Sanktus mit der Bemerkung einleiten: Laßt uns

nun Gott anbeten, der in der Wandlung auf den
Altar niedersteigt.
Vor allem aber sind die Katechismusfragen über
das Wesen Gottes und über die Allgegenwart Gottes

in dieser Hinsicht heranzuziehen. Gibt es einen
Katechismus, der in der Definition, oder wie man
es nennen soll, über das Wesen Gottes die Persönlichkeit

ausspricht? Oder auch in der damit
parallelen Frage über das Wesen des Menschen? Der
Mensch besteht aus Leib und Seele; ist es nicht
sogar wichtiger zu sagen, daß er eine Person ist Dieses

braucht ja nicht wissenschaftlich entwickelt zu
werden, aber wenn wir doch von den drei
göttlichen Personen sprechen und zu sprechen haben,

338

so müssen wir doch zuerst mit der menschlichen
einen bescheidenen Anfang machen. Kardinal
Gasquet setzt diesen Punkt an den Anfang des

religiösen Lebens, als die Entdeckung (»Religio Re-

ligiosi«, Theatiner Verlag). In neuester Zeit hat
der verdiente Laienprediger und Verleger Sheed in
»Are we really teaching religion?« (Sheed and
Ward) den gleichen Gedanken energisch
aufgegriffen in einem Vortrag an Lehrerinnen: Jene, die
die katholischen Schulen verlassen, müssen absolut
klar sein über: Was ist Gott? Was ist der Mensch?
Was ist Christus? Was ist die Vereinigung mit
Christus? Er führt dann dieses »Central-Massiv«
der Religion in einem Anhang weiter aus und sagt
zur Einleitung: »In diesen vier Hauptlehren ist
überall der Begriffvon Seele vermengt; der Begriff
von Seele ist der Schlüssel zu deren Verständnis,
wie überhaupt zum Verständnis der Religion. Der
Verstand, der sich im Gebrauche des Wortes
»Geist« nicht auskennt, kann mit den Lehren der
Kirche nicht viel anfangen... Geist ist nicht bloß
ein Lehrgegenstand in der langen Liste von Lehren,

die in der Religionsstunde zu unterrichten
sind, sondern er ist die Grundlage von jeder
Lehre...« Er fährt dann fort zu erklären, wie die
Sache nicht so schwierig ist, wie es scheinen möchte.

»Das Kind findet sehr früh heraus, daß Lieben
und Wissen nicht Tätigkeiten des Leibes, sondern
der Seele sind, und daher kommen, daß die Seele

ein Geist ist. (Es läßt sich das leicht herausarbeiten
bei der biblischen Stelle: es fand sich unter allen
Tieren keines, das zu Adam paßte.) Ebenso kann
das Kind früh verstehen, daß die Seele oder der
Geist Kraft hat; er kann die Dinge regieren und
sich ihrer bedienen. Die nächste Stufe ist die
Erkenntnis, daß der Geist beständig ist. Die Dinge
ändern sich und werden etwas anderes. Der Geist
kann nicht ein anderer werden.« Sheed behauptet,
daß er mit kleinen Kindern sogar den Grund für
diese Einsicht erarbeiten konnte: Der Geist hat
keine Teile. In meiner Erfahrung mit schwarzen
Lehrern ist das tatsächlich möglich. Sie erkannten
bald, daß der Geist keinen Platz benötigt, oder,
wie Sheed sagt, über den Platz erhaben ist. Diese
Ideen müssen die Jahre hindurch immer wieder



entwickelt werden, so daß sie ein tragendes
Hauptelement der geistigen Einstellung werden. Allgemein

gesprochen sind sie es beim jetzigen Unterricht

in keiner Weise.

Von diesen beiden Ideen: die Seele ist ein Geist,
und: der Geist ist über den Raum erhaben, ist der
Übergang zu Ewigkeit und Unendlichkeit leicht,
und Gott erscheint als der unendliche, ewige Geist.
Aber der Gedanke der Person, das heißt der drei
Personen in Gott, muß ebenso konstant wiederholt

werden, ja, er muß in derFrage über das Wesen
Gottes hineinleuchten. Wir fühlen alle allzu oft den

Widerspruch, der sich zwischen die zwei Begriffe:
Majestät, oder Größe Gottes, und Vereinigung
mit Gott hineinschiebt. Wir getrauen vom zweiten

gar nicht zu reden, weil wir fürchten, dadurch den

Begriff der Ehrfurcht zu zerstören. Es ist gerade
eine Ausnahme, wenn im Progressive Catechism

von Colomb das Wort »Freundschaft mit Gott«
erscheint. Freundschaft mit Jesus vielleicht ja, aber
Freundschaft mit dem unendlichen Gott wo
bleibt dann der Abstand zwischen Schöpfer und
Geschöpf? Es scheint, daß die Lösung in der

Betonung der Person gegeben ist. Wir beten ja, und
wir haben ein Gebot, so zu beten: Ich liebe Dich
mit meiner ganzen Seele. Also wird mein Geist mit
dem Geiste Gottes vereinigt. Unsere schwarzen
Schüler und Christen fragen tausendmal: Hat
Christus zwei Seelen gehabt? Die Fragestellung
und die Antwort wird noch erschwert dadurch,
daß für Seele und Geist nurein Wort existiert. Aber
getrauen wir uns doch von der gegenseitigen
Hingabe zwischen Gott und Seele zu sprechen, nachdem

wir die Grundlage gelegt haben. Denn wir
verstehen es doch auch, daß ein gar mächtiger
Mann einKind lieben kann, ohne aufzuhören, Herr
zu sein. Die beiden Sachen schließen sich nicht aus.
Es läßt sich dieses Moment auch noch von einer
andern Seite betrachten: Im Gebete gebrauchen
wir doch auf weiten Strecken nur das Wörtchen
» Du «in unserm Reden mit Gott; wir müssen nicht
auf das »Bild« Gottes, seine Eigenschaften, sein

Wesen, beständig zurückgehen; ja, es hat sogar
einen ganz besondernReiz, diesesWörtchen
herauszuheben, wie zum Beispiel im Kanon der heiligen
Messe. Wir tun etwas Ähnliches im Reden mit
einem Menschen. Wir können ganz vergessen, wie
unser Partner ausschaut, und konzentrieren uns

eigentlich auf das »Du «in ihm. Das wird schließlich

auch das Ziel jedes Unterrichtes im Beten sein,

bis wir schließlich mit dem Heiland sagen können:
»Du in mir, ich in Dir; Ich in ihnen, sie in mir.«
Die Entwicklung des Gottesbegriffes läßt sich
auch klar verfolgen anhand des Schemas, das Te-
moins Du Christ, V, p. 7 ff. (Edition de Lumen
Vitae, Casterman) für den Begriff Religion geben.

I. Die religiöse Einstellung, die uns instinktgemäß

gegen das Göttliche (ganz allgemein, unklar)
führt. C'est une attitude que l'on vit. Cette attitude
heureusement s'adopte spontanement comme tou-
tes celles que requierent les besoins de la vie. Nous
avons dans le coeur un sens religieux qui nous

pousse d'instinct ä Dieu.
Es sei hier gleich bemerkt, wie dieses Gefühl in
unsern Schülern ganz ungleich vorhanden und
entwickelt ist. Das eine Kind betet so » schön «, und das

andere nicht; das eine läßt sich schnell ansprechen,
und bei einem andern scheint man auf einen Stein

zu stoßen. Und was noch schlimmer ist: wenn die
Kinder einander beobachten oder sogar wenn
Vergleiche angestellt werden in der Familie (oder
sogar in der Schule?), müssen sich da nicht schon
früh Minderwertigkeitskomplexe entwickeln Das

Kind wird sich sagen: Ich kann nicht so beten wie
X, darum bin ich nicht so brav, und tauge nichts
für das Reich Gottes. Der Katechet darf sicherlich
die Kinder nicht nach der Entwicklung dieses

religiösen Gefühles beurteilen, oder sogar bevorzugen.

Sie können zwar herangezogen werden, um
ein Gebet für die Klasse zu sprechen, aber sie sind
deshalb keines besonderen Lobes wert.

II. Die positive Religion: Die Art und Weise der
Beziehungen zwischen Mensch und Gott, die
autoritativ den Menschen und sogar die Gesellschaft
erfaßt. Oder anders gesagt: die Menschen richten
sich in ihrer Religion nach den Religionsstiftern;
sie folgen ihrem Schema, sogar ihren Worten.

III. Die übernatürlich geoffenbarfe Religion. Sie ist
faktisch nur eine Abwandlung der positiven
Religion, unterscheidet sich aber durch ihre absolute
Vollkommenheit und durch die unerhörte Mitteilung

des göttlichen Lebens.

Wenn wir diese Stufen nun auf den Gottesbegriff
im Religionsunterricht anwenden, so dürfen wir in
den Kindern im allgemeinen einen angeborenen
unklaren Begriff voraussetzen; wir dürfen von

339



Gott reden, ohne daß wir sagen müssen, wer er ist.
Aufder zweiten Stufe bauen wir das Gottesbild auf
dem anderer autoritativer Menschen auf. Die Kinder

beobachten die Eltern, die altern Kinder, den
Lehrer, den Priester, die ganze Gemeinde, wie sie

zu jemandem im Gebete sprechen. Warum? Sie

kennen Gott mehr als das Kind. Darum ist eine der
ersten Fragen: Wer kann dir von Gott erzählen?
Warum? Und die Anwendung: Sprecht zu Gott;
betet wie Vater und Mutter, wie der Priester! Dieser

Gottesbegriffwird zwar nicht für das ganze
Leben standhalten, aber es ist doch für manchen
Zweifler die einfachste Lösung, wenn er sich sagen
kann: So und so viele Millionen aufder Erde glauben

das, was ich glaube. Das ist kein Glaubensgrund,

aber ein Motiv. Und diese Disposition ist
viel wichtiger. Temoins du Christ, V, betonen das

sehr stark, und gehen so weit, daß sie sagen: es hat
keinen Wert, den Religionsunterricht zu besuchen,

wenn das Herz nicht will.
Aufder dritten Stufe halten wir uns an das Gottesbild,

das Christus in sich hat. Darum stellen wir
Christus als das Vorbild des Gebetes hin. Wir
beten nicht bloß, wie Christus gebetet hat, sondern
auch zu demgleichen Gott und Vater, zu dem Christus

auf dem Berge und beim letzten Abendmahl
gesprochen hat. »Kein Mensch hat Gott je gesehen

(das heißt hat ein Bild von Gott), aber jetzt ist sein

einzig erzeugter Sohn, der im Schöße des Vaters

wohnt, selber unser Dolmetsch geworden.« (Nach
der Übersetzung von Ronald Knox.) Joh. x. 18.

Wenn wir also den Kindern ein Gottesbild
einzuprägen versuchen, so müssen wir uns immer wieder

überprüfen, ob es das Gottesbild Christi ist.
Hätte Christus auch gesagt, daß Gott Vater über
dem Altare ist? Stimmt das mit Matthäus 5, 34
überein? »Der Himmel ist Gottes Thron; die
Erde ist der Schemel unter seinen Füßen.« Oder
die Erklärung von der Allgegenwart Gottes: ich
habe es zu oft erlebt, wie bei dieser Stunde die

Lehrer (schwarze Katecheten mit zwei bis vier
Klassen Volksschulbildung und solche mit eigentlicher

Lehrerbildung) unter den Tisch oder in die
Ecke gedeutet haben mit der Frage: Ist Gott auch

dort? Wie hätte Christus die Frage gestellt? Er
sagte: Der Vater ist immer bei mir. Joh. 16, 32.
Als man ihn fragte: Wo ist dein Vater? Joh. 8, 19,

gab er keine direkte Antwort. Für das Gottesbild

genügt es zu antworten: Gott ist überall mit uns

oder bei uns. Das erzeugt Andacht und Ehrfurcht

und persönliche Einstellung zu Gott. Das ist auch
die Sprache der Psalmen. Vergleiche Psalm 13 8, 8:
Und stiege ich in die Unterwelt hinab, so bist du da.
Schließlich kommt es nicht daraufan, was die Kinder

in festen Formeln über Gott lernen, sondern
aufdas, was der Katechet, Eltern oder Lehrer, über
ihn glauben und ahnen. Sehr wertvoll ist in dieser
Hinsicht sicherlich das religiöse Erlebnis. Woher
hatte die heilige Theresia von Avila ihre Auffassung

von Gott als »Seine Majestät«? Von dem
Beriediktinerabte Columban Marmion ist
bekannt, daß er plötzlich bei einer ganz nebensächlichen

Sache vor der Gegenwart Gottes
unbeschreiblich beeindruckt wurde und daß dieses
Erlebnis seine ganze Tätigkeit, man kann nicht
anders sagen, befruchtet hat. Und den Enkel Renans

packte es in den grünen Weiten und den Sandwüsten

Afrikas, so daß aus Ernest Psichari ein Heiliger

wurde und ein Schriftsteller voll Feuer. So

dürfen wir annehmen, daß in den stillen Exerzitien
oder den verschneiten Wäldern einer Huftegg oder
dem überfüllten Tramwagen jedem Gottsucher
auch einmal eine solche Stunde schlägt, vielleicht
auch manche. Steiner und seine Theosophen sind
kein Evangelium für die Erzieher, aber ihr Prinzip,
daß sie nur Theosophen in ihren Schulen anstellen,
aber keine Theosophie den Schülern direkt lehren,
hat doch eine große Wahrheit in sich. Es genügt,
daß der Schüler so istwie sein Meister; aber ebenso,
daß der Meister so ist wie er lehrt.

Der Religionsunterricht hat eine zentrale Stellung

Der Weltanschauung, die er begründet, sollen sich die

andern Fächer konformieren. Seine Lehren und Impulse
sollen in ihnen widerhallen und ihre Bestätigung finden.
So ist der Religionsunterricht nicht ein Lehrzweig neben

den andern, sondern der Stamm, der alle Zweige trägt.

OTTO WILLMANN

Wagen wir es zu sagen: der vorzüglichste Teil aller

heiligen Schriften sind die Evangelien, und das vortrefflichste

unter den Evangelien ist das des fohannes.
Niemand kann seinen Sinn erfassen, wer nicht an der Brust

fesu geruht und von fesus Maria als seine Mutter
entgegengenommen hat.

(origenes, Komm, zßJo Bd. I, Kp. 4, Nr. 2ß der

Ausg. Preuschen)

340


	Das Gottesbild der Katecheten

