
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 42 (1955)

Heft: 20: Erziehung zum Vertrauen ; Elternschule ; Zeugnisnoten ; Fünfliber
und Fünfernoten

Artikel: Erziehung zum Vertrauen

Autor: Marinoff, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERZIEHUNG ZUM VERTRAUEN
Von Dr. Irene Marinoff, London

Das Vertrauen ist etwas vom Schönsten
und Selbstverständlichsten im Menschenleben,

mag es sich dabei nun um das

Anschmiegen des Säuglings an die Mutterbrust

handeln oder um die Unbekümmert-
heit, mit der wir darauf rechnen, daß am
morgigen Tage die Sonne wieder aufgeht;
mag der Jäger sich auf die geübten Sinne
verlassen oder der Märtyrer im Vertrauen
auf Gott seinen Peinigern standhalten.
Immer wieder erlebt der Mensch, daß es

etwas gibt, das trägt. Er ist nicht in seiner
Schwäche übermächtigen Gewalten
ausgeliefert. Es gibt Gesetz und Ordnung,
schützenden Mutterschoß, eine starke
Freundeshand, eine innere Kraft, die durchhält.
Schließlich existiert eine Macht im Leben,
die der Gläubige als Offenbarung der aller-
heiligsten Dreifaltigkeit anbetet, während
der Ungläubige vom »positiven Weltsinn«
spricht, eine Macht, die »allen Gewalten

zum Trotz« den Menschen schirmt und

trägt.
Doch ist seit dem Sündenfall die schöne

Selbstverständlichkeit des Vertrauens auf

ganz furchtbare Weise in Frage gestellt
worden. Es bedarf nicht erst der Krisenzeiten

der Pubertät, der Wechseljahre oder

gar einer Neurose, um dem Menschen zu
zeigen, daß blindes Vertrauen in der Welt,
wie wir sie kennen und erleben, nicht am
Platze ist. In einer seiner Kurzgeschichten
weist Joseph Conrad mit den Worten
»You must never take anything for granted,«.

(du darfst nie fest mit etwas rechnen)
auf diesen Sachverhalt hin. Ganz abgesehen

von Schrecknissen, wie Krieg, Erdbeben

und Wirbelsturm, gibt es in jedem
Leben Ereignisse, wo das Versagen aller Stützen

offenbar wird. Der junge Mensch
erfährt die Begrenztheit der Eltern. Der
Freund, dem man vertraut hat, verläßt
einen in der Stunde der Not. Man erlebt die

eigene innere Armseligkeit. Schließlich

bricht aus dem Leben selbst jene entsetzliche

Öde hervor, die der Antike als tae-
dium vitae nur allzu gut bekannt war. Daß
das Leben als solches keine Sicherheit zu
bieten vermag, geht auch daraus hervor,
daß der Erwachsene eine instinktive Angst
vor dem Lebendigen spürt, eine Angst, die
das normale Kind anfänglich noch nicht
kennt. Es regt sich etwas im Dunkel. Und
sofort wittern wir Gefahr.

Wie tief dieser Mangel an Vertrauen
geht, der sich als Mißtrauen, Argwohn und
in extremen Fällen als Lebensangst
ausdrückt, zeigt sich im Krankheitsbild des

Neurotikers und geistig Gestörten. Es gibt
zu denken, daß eine bisher unheilbare
Geisteskrankheit existiert, Huntington's Co-

rea, die wahrscheinlich mit der Angst
zusammenhängt und erstmalig in puritanischen

Kreisen der Vereinigten Staaten von
Amerika auftrat. Und wer die Psychologie
dieser harten, bigotten Einwanderer, wie
sie etwa in Nathanael Hawthorne's »The
Letter A« beschriehen ist, kennt, wird
verstehen, daß ein leicht beeinflußbarer
Mensch dadurchin den Wahnsinn getrieben
werden kann. Vorübergehende
Gleichgewichtsstörungen, wie Platzangst, Klaustrophobie,

Verfolgungswahn, die durch
Überarbeitung oder einen bestimmten Druck
aufs Gemüt hervorgerufen werden können,

sind im Grunde Vertrauensstörungen.
»Man kann keinem mehr glauben — man
wird immer nur angelogen — alle sind sie
Verräter.« So erklärte einmal eine Patientin,

die von einer öffentlichen Anstalt
versuchsweise in einem Privathaus untergebracht

worden war und sich nicht bewährte,

hei der Wiedereinlieferung in das

Irrenhaus: »Betrayed again« (Wieder einmal

verraten).
Auch normale Menschen kennen Zeiten,

wo das Vertrauen auf eine harte Probe
gestellt wird. Das geschieht immer dann,

666



wenn der bisherige Lebensrahmen
gesprengt wird, um einer höheren Form
Raum zu geben. Wenn das Kind sich von
der Mutter löst, um zur selbständigen
Persönlichkeit zu werden, geht es nicht ohne
Wagnis ab. Das Alte liegt hinter ihm. Das
Neue ist als Unbekanntes schreckhaft.
Dazwischen liegt der Sprung ins Ungewisse.
Ohne Vertrauen kann dieser nicht bewältigt

werden. Etwas Ähnliches erfährt der
Konvertit, der das früher Geglaubte
aufgeben und sich blindlings der Kirche in
die Arme werfen muß. Wie viele bleiben
dann an der Schwelle stehen, weil ihnen
das Vertrauen fehlt.

Vertrauensproben und -Schwierigkeiten
sind in einer gefallenen Welt und bei
gefallenen Menschen nichts Außergewöhnliches.

Durch die Erbsünde ist nicht nur der
Mensch selbst in seinem Geistes-, Willensund

Gefühlsleben geschwächt — und es

blieb der modernen Tiefenpsychologie
vorbehalten zu zeigen, wie tief die Störung
des Gefühlslebens geht —, mit ihrem Herrn
kam die gesamte Schöpfung unter das Joch
der Sünde. Der heilige Paulus drückt das

folgendermaßen aus: »Wir wissen ja, daß

die ganze Schöpfung mitseufzt und in Wehen

liegt bis zur Stunde« (Römer 8, 22).
Der Teufel, der Vater der Lüge, ist seit
dem Sündenfall der Fürst dieser Welt. Auf
diese Tatsache zielt das obige: »Man wird
immer nur angelogen« an. Das ist die
typische Erfahrung des Nervenkranken. Der
Mensch ist wirklich den schreckenden
Mächten, d. h. dem Teufel, weithin
ausgeliefert, und er kann nur durch den festen
Glauben an Gott, der implicite oder expli-
cite den Glauben an die Erlösungstat Christi

einschließt, zur Sicherheit des vollen
Vertrauens kommen.

Daß die gesamte Natur unter dem Fluch
der Erbsünde liegt, erhellt auch daraus,
daß sie in Gegenden, wo das Christentum
noch nicht hingedrungen ist, wo noch nie
eine heilige Messe gelesen worden ist, von
Menschen, die dafür das Organ haben, als

tückisch und ungut empfunden wird. Diese

gleiche Natur aber kann durch das, was
Romano Guardini »die Strahlkraft des

erlösten Herzens« nennt, getauft und in den

Urzustand zurückgeführt werden, wie das

aus so mancher Heiligenlegende hervorgeht.

Der heilige Franziskus von Assisi
zähmt den Wolf von Gubbio, und ähnliche
Beispiele gibt es noch viele. Der Konvertit

kann davon erzählen, wie sich mit dem
Leben im Glauben das Verhältnis von
Menschen und Tieren zu ihm grundlegend
verändert. Selbst die Dinge verlieren ihre
Eckigkeit, sie werden schmiegsam und
schrecken nicht mehr so wie früher.

Es besteht eine direkte Beziehung
zwischen der Vertrauenslosigkeit im Innern
und der Schreckhaftigkeit der äußeren
Welt, oder positiv ausgedrückt, zwischen
der Vertrauenskraft des Herzens und der
Sanftmut der erlösten Welt. Wiederum ist
es ein Bibelwort, welches den tiefsten Sinn
dieser Beziehung deutlich macht: »Die
Liebe hat ja keine Furcht; nein, die
vollkommene Liebe treibt die Furcht aus«

(1 Joh. 4, 18). Hiermit ist das Vertrauen
mit der höchsten Tätigkeit des Menschen,
der Liebe, in Verbindung gebracht. Nur
wer liebt, kann wirklich vertrauen. Aber,
kann man sich zur Liebe zwingen?
Offensichtlich nicht. Das Wort des Johannes aus
dem gleichen Briefe: »Und wir haben
erkannt und sind gläubig geworden an die
Liebe, die Gott zu uns hat« (1 Joh. 4, 16),
erhellt das verschlungene Verhältnis nur
wenig. Auch die Liebe verlangt einen
Glaubensakt. Wir sind hier auf ein Paradox
gestoßen, was die Bestätigung dafür ist, daß

wir vor einer der gottgegebenen Urwirk-
lichkeiten der menschlichen Situation
stehen. Um zu vertrauen, muß man lieben
können. Aber um uns der Liebe zu
vergewissern, müssen wir ihr vertrauen. Man
kommt der Sache vielleicht bei, wenn man
das dem Lehrer nur allzu gut bekannte
Paradox: docendo discimus betrachtet. Wie
kann man lehren, ohne vorerst gelernt zu

667



haben? Und man soll lernen, indem man
lehrt? Doch weiß ein jeder Lehrer, welch
wahren Sachverhalt dieses Paradox
ausdrückt.

Diesem ganzen hier skizzierten Tatbestand

muß die Erziehung zum Vertrauen
Rechnung tragen. Um diese Erziehung auf
eine tragfähige Basis zu stellen, muß vor
allem dem Kinde von Anfang an das

Erlebnis der festen warmen Geborgenheit
vermittelt werden. Denn man kann nur
vertrauen, wenn man sich sicher und
geliebt weiß. Allein die einzigartige Verbindung

dieser beiden Elemente ruft jene
Antwort hervor, die sich Vertrauen nennt.
Ohne die Liebe wird die Festigkeit zur
Härte, die Liebe ohne das Feste zur
weichen Belanglosigkeit. Hierzu muß noch
bemerkt werden, daß die Erfahrungen des

Kindes weiter zurückliegen als die
Geburt. Schon im Mutterschoß muß die
physische Geborgenheit von der Liebe durchwaltet

werden. Einige gehen sogar so weit,
daß sie behaupten, der Mangel an Liebe

vor der Geburt könne das ganze Leben
eines Menschen nachteilig beeinflussen.

Für die Eltern gilt es, den festen
Rahmen, die äußere und innere Ordnung zu
schaffen, die dem Kinde eine ruhige
Entwicklungsmöglichkeit gibt. Dann beginnt
ganz von selbst jenes abenteuerlustige
Spiel des über den gegebenen Rahmen
Hinauswollens. Wer hat nicht schon ein
Kleinkind beobachtet, das plötzlich die
Hand der Mutter losläßt und wie ein Pfeil
auf ein fernes Ziel losschießt? Das ist die
normale Entwicklung. Beim zaghaften
Kinde muß das Vertrauen in die eigene
Kraft erst sorgfältig genährt werden,
indem man etwa einen Stuhl so nahe stellt,
daß das Kind ihn schon fast berühren
kann, ehe es die Hand der Mutter losläßt.

Auf Seiten der Eltern gehört hierzu von
Anfang an die Bereitschaft, das Kind
einmal ganz loszulassen, es in die eigene Freiheit

zu entlassen. Bei aller Sicherheit des

Rahmens, darf dieses Endziel nie außer

acht gelassen werden: wir erziehen auf die

mündige christliche Persönlichkeit hin.
Das gibt dem Rahmen das Offene,
Zukunftsträchtige. Die Eltern täten gut daran,

sich die göttliche Zartfühligkeit und
Unaufdringlichkeit zum Vorbild zu
nehmen. Gott läßt dem Menschen die Freiheit.

In diesem Zusammenhang ist die Pubertät

von besonderer Wichtigkeit. Hier wird
alles, was einst kritiklos hingenommen
wurde, einer strengen Prüfung unterzogen.

Hier muß der junge Mensch den Rahmen

durchbrechen, sich von den Eltern
lösen, in die Welt hinausstoßen. Wie eine

Mahnung klingt die Geschichte vom
zwölfjährigen Jesus im Tempel ans elterliche
Ohr. Selbst das innigste Band, das je zwei
Menschenherzen vereinigte, mußte zerrissen

werden, um auf Seiten der Mutter
einer noch selbstloseren Liebe Platz zu
machen, während der Sohn zu seinem
himmlischen Vater in eine neue Beziehung tritt.
Er wird zum mündigen Gotteskind, das

dann achtzehn Jahre seines Manneswerkes
als den Eltern Untertan verrichtet. »Wußtet

ihr nicht, daß ich in dem sein muß, was
meines Vaters ist?« (Lukas 2, 49).

Anders wiederum drückt Goethe in
seinem Gedichte »Ilmenau«, wo er von dem

Herzog Karl August spricht, diesen
Sachverhalt aus:
»Wer darf der Raupe, die
Von ihrem künft'gen Futter sprechen.
Es kommt die Zeit, sie reißt sich selber los
Und fliegt auf Fittichen der Rose in den

Schoß.«

Ob diese Lösung in die Welt hinein, und
das ist eine der entscheidenden Stellen im
Menschenleben, in vollem Vertrauen
gewagt wird, hängt zum guten Teil von der
Vorbereitung ab, ob das Vertrauen in die
eigene Kraft genügend gestärkt worden
und ob die Macht seines Gebetes genugsam

erprobt ist. Denn, kehren wir zum
Beispiel des Kleinkindes, das zum ersten
Male die Hand der Mutter losläßt, zurück.

668



Nur dann, wenn auf der anderen Seite
etwas Vertrauenerweckendes steht, wagt das

Kind den Sprung. Und steht nicht jewei-
len Gott dort, wohin wir uns auch wenden
mögen? Daß Gott wirklich und wahrhaftig
in jeder Situation zugegen ist, daß jeder
Sprung — hier ist nicht von der Sünde die
Rede — in seine Arme zielt, diese Wahrheit
sollte dem Kinde von früh an nahegelegt
werden. Es gibt eine Welt der Liebe, die

jeden Menschen, der guten Willens ist,
umfängt.

Der ständig in neuen Formen
wiederkehrenden Situation des Vertrauenssprunges

begegnet der gefallene Mensch in
zweifacher Weise: mit Zaghaftigkeit oder Übermut,

mit Minderwertigkeitskomplexen
oder unbegründetem Selbstvertrauen. Beides

sind Krankheitserscheinungen, und das

echte Verhalten muß von beiden
Menschentypen durch Zucht erarbeitet werden.

Meist erscheint der erste Fall dem
Erzieher problematisch; der zweite ist
jedoch nicht weniger schwierig. Bei dem
Menschen, dem es an Vertrauen fehlt, gilt
es, die Brücke zu schlagen von dem
unsicheren Ich zu einer Welt, die, wenn sie

auch nicht von vorneherein als freundlich
erlebt wird, als freundlich geglaubt werden

muß. Die moderne Psychologie
belehrt uns darüber, daß wir nur zu sehr
geneigt sind, die Schwächen des eigenen
Inneren auf die Welt zu projizieren. Kein
Wunder, daß ein unsicheres Ich die Ängste,

unter denen es leidet, in der objektiven

Welt zu finden meint. Der Erzieher
muß also alles daran setzen, daß der erste
Schritt getan wird, um dem Kinde zu

zeigen, daß die Welt standhält, nicht schreckt,
sondern sicheren Grund bietet. An der
Seifenblase kann man ihm nahebringen, daß

die Luft, die doch so federleicht zu sein

scheint, doch trägt. Man versucht es mit
dem Schwimmen, wo das Erlebnis des

Getragenwerdens so stark ist. Der gute Lehrer

kann eine Atmosphäre schaffen, wo
selbst das schüchterne Kind beginnt, sich

in der Fremdsprache auszudrücken. Indem
er bei den zu bewältigenden Aufgaben
langsam die Schwierigkeiten steigert,
vermag er ganz allmählich in dem Kinde das

Vertrauen in die eigene Kraft zu wecken.
Leider ist unsere heutige Welt, die so

vollständig auf Sicherheit abgestellt ist,
gar nicht danach angetan, ein echtes
Vertrauen aufkommen zu lassen. Jetzt wird
der Wohlfahrtsstaat als die Krone der
Staatskunst gepriesen. Versicherungsgesellschaften

florieren, und wenn einer erst
einmal einen Beamtenposten mit
Pensionsberechtigung ergattert hat, dann ist er am
Ende seiner Zukunftsträume. Daß bei dieser

ganzen Sicherungspolitik Gott selber
die Tür gewiesen wird, fällt dem heutigen
Menschen gar nicht ein. Und doch, wo ist
noch Raum für die Vorsehung, wenn der
Mensch an jeder Stelle die eigene Sicherung

in die Hand nimmt?
Dazu kommt noch, daß von den Eltern

selbst die Ängste großgezogen werden.
Schon vor dem ersten Fall wird das Kleinkind

ängstlich bewahrt. Für jeden Schnupfen

gibt es gleich ein Mittelchen. Bei der
geringsten Unpäßlichkeit rennt man zum
Arzt, besonders wenn man im Wohlfahrtsstaat

lebt oder eine Familienversicherung
abgeschlossen hat. Anstatt das Kind das

Vertrauen auf den himmlischen Vater zu
lehren, ohne den kein Sperling vom Dache
fällt und der ein jedes Haar des Menschen

gezählt hat, wird es auf die eigenen
Bemühungen verwiesen. Dabei weiß das Kind
weit besser als der Erwachsene, daß es

schwach und abhängig ist. Warum nicht
lieber auf die Menschwerdung Christi
hinweisen, welcher der Urgrund unseres
Vertrauens ist? Christus hat alle Höhen und
Tiefen des menschlichen Lebens ausgekostet.

Er ist der einzige, der von dem Vater
gänzlich verlassen wurde. Nie wieder wird
ein Mensch, der guten Willens ist, so von
Gott verlassen sein, wie er es war. Für alle
anderen gibt es aus jeder Situation ein Hin
zu Gott.

669



Mit dem Wort allein ist es allerdings
nicht getan. Das Vertrauen muß dem
zaghaften Kinde vorgelebt werden — von
den Eltern, vom Lehrer. Und wenn es dann
in einer solchen Atmosphäre des

Vertrauens der eigenen Armseligkeit und
Schuldhaftigkeit inne geworden ist und in
der Verzeihung der Eltern und der geduldigen

Liebe des Lehrers einen Abglanz
von der immerwährenden Güte Gottes
erfahren hat, dann kann es gestärkt in echtem

Selbstvertrauen den Weg zur eigenen
Reife betreten. Denn was ist Reife denn
anderes als in der Erkenntnis des eigenen
Nichts im Vertrauen auf die göttliche
Allkraft einer jeden Situation standzuhalten
und so die Welt zu überwinden?

So wird das Vertrauen, welches bei
zaghaften, konstitutionell versorgten Naturen

zuerst ein heldenhafter Glaubensakt

war, allmählich zur Lehensform. Die
Erfahrung der göttlichen Hilfe in der
Vergangenheit läßt das Vertrauen auf die
Zukunft berechtigt erscheinen, wie das im
134. Psalm einen so edlen Ausdruck
gefunden hat.

Anders steht es wiederum mit dem Kinde,

das von Natur zum Übermut, zum
unbegründeten Vertrauen auf die eigene
Kraft, gar zur Tollkühnheit neigt. Wer
kennt sie nicht, diese Menschen, die
niemals an sich zu zweifeln scheinen, die sich

an die schwierigsten Dinge heranwagen,
niemals auf die Gefühle anderer Rücksicht
nehmen und überall Erfolg haben. Sie kennen

offenbar keine Vertrauenskrisen. Sie

finden sich überall zurecht; da alles so

schön in Schwarz und Weiß geteilt ist, sind
sie mit dem Urteilen und Aburteilen rasch
bei der Hand. Oft fragt man sich, ob sie

von den Schwierigkeiten, mit denen sich
der Zaghafte, feiner Besaitete zeitlebens
herumschlägt, denn gar nichts wissen.

Daß es hei der zur Schau getragenen
Sicherheit, die vielleicht auch wirklich
erlebt wird, nicht stimmen kann, ist daraus

zu schließen, daß es auf der Welt triftige

Gründe zum Mißtrauen gibt, daß, wie die
Schrift sagt: »Wir unser Heil in Furcht
und Zittern wirken müssen.« Mithin ist die
Reaktion des Vertrauensseligen auf die
Wirklichkeit ebenso fehlerhaft wie diejenige

des Menschen, der sich zu keinem
Vertrauensakt durchringen kann. Daß es sich
bei dem ersten um einen wirklichen Mangel,

in manchen Fällen sogar um das

Atrophieren eines bestimmten seelischen Or-

ganes handelt, geht aus dem Krankheitsbilde

dieses Typus hervor. Dieses zeigt,
daß solche Menschen, wenn sie etwa in
früher Kindheit am Gemüt verwundet
worden sind, das gesamte Gefühlslehen
einfach abgekapselt haben und daher jetzt
zu keiner echten Beziehung zum Nächsten
kommen können. Wer sich so gegen alles
Schreckende oder Schmerzhafte abdichtet,
der mag wohl meinen, daß die Welt leicht
zu unterwerfen sei. Die Feinfühligkeit, die

zum Verständnis des anderen Menschen

gehört, geht ihm ab. Seine vermeintliche
Sicherheit beruht auf einer zu oberflächlichen

Bewertung der Dinge. Diese falsche
Sicherheit, die im Religiösen etwa zu
unberechtigtein Optimismus oder zur Laxheit

führt, kann nur durch eine gewaltige
seelische Erschütterung aufgebrochen werden.

Die Geschichte des sinkenden Petrus
wirft ein Licht auf den ganzen Zusammenhang.

Petrus hat es nie an Selbstvertrauen
und Lehenssicherheit gefehlt. Sowie er den
Herrn auf dem Meere wandeln sieht, meint
er, das auch zu können. Der göttlichen
Hilfe gewiß, die er sich gesichert zu haben

meint, wagt er sich aufs Wasser. Doch er
hat das Schreckende der Flut nicht in
Betracht gezogen. Die Sicherheit verläßt ihn.
Er sinkt und wird vom Herrn belehrt,
daß es eines Glaubensaktes von ganz
anderem Ausmaße bedurft hätte, um hier zu
bestehen. Die falsche Sicherheit muß
zerschlagen werden, um der Erkenntnis des

eigenen Nichts und der göttlichen Allgewalt

Platz zu machen. Und an noch viel

670



tragischerer Stelle muß Petrus das gleiche
nocheinmal erleben — bei seiner Verleugnung

des Herrn. Und wie übernatürlich
schön die Demut, die aus diesem Erlebnis
erblüht. Als ihn der Auferstandene fragt:
»Simon, Sohn des Johannes, liebst du mich
mehr als diese?« begnügt sich Petrus, der
sich vor der Passion verschworen hatte:
»Wenn auch alle sich ärgern sollten, so

doch ich nicht«, mit dem einfachen: »Ja,

Herr, Du weißt, daß ich Dich liebe.« Hier
ist er zur Wirklichkeit durchgestoßen, wo
das echte Vertrauen geboren wird.

Man kann dem übermütigen Kinde
keinen besseren Dienst leisten, als daß man es

gelegentlich hereinfallen läßt. Anders wird
sich seine falsche Sicherheit nicht
durchbrechen lassen. Mit Warnungen ist es

ebensowenig geschehen wie bei dem übersensiblen

Kinde. Sie prallen alle wie von
einem Panzer ab. Das: »Wer nicht hören
will, muß fühlen«, ist hier durchaus am
Platze. Es ist wohl anzunehmen, daß die
vielen Höllenpredigten vergangener
Zeiten, die Konzentration auf die Leiden des

Herrn und des Wertlegens auf übermäßige

Askese gerade auf diesen zur Leichtfertigkeit

neigenden Typus gemünzt waren. Dabei

wurde gar nicht daran gedacht, daß
dadurch dem anderen Typus das Leben noch
viel schwerer gemacht wurde. Heute
scheint es so, als ob der übersensible Typus

in der Überzahl wäre, jedenfalls hört
man in der Pädagogik und Psychologie
viel mehr von ihm. Es ist zeitgemäß, die

Erziehung auf ihn abzustellen. Doch bietet,

wie wir gezeigt zu haben glauben, der
andere kein minder schwieriges Problem.

In beiden Fällen besteht die Aufgabe
des Erziehers darin, das echte Welt- und
Selbstvertrauen, das in der Erkenntnis der
eigenen Schwäche, die nur in Christus zur
Kraft werden kann, und der Gottdurch-
waltetheit der Welt besteht, zu entwickeln.
Hierdurch wird es auf die im Leben immer
wiederkehrende Vertrauenssituation
vorbereitet. In solchem Vertrauen wird dann
auch der letzte vom Menschen geforderte
Sprung, das Loslassen in den Tod, zum
sanften Hinübergleiten in das Reich dessen,

der in jeder Vertrauenssituation im
Eigentlichen gemeint war.

ELTERNSCHULE
Von G. Hellberger, St. Gallen

In St. Gallen wurde diesen Winter ein
interessanter Versuch nun schon zum
zweitenmal durchgeführt, die sog. Elternschule.

Diese neue Institution scheint uns
sowohl an sich wie in der Art ihrer
Durchführung so viel des Neuartigen und
Beachtenswerten zu enthalten, daß wir es für
angezeigt finden, eine weitere, vor allem
pädagogisch interessierte Öffentlichkeit darauf

aufmerksam zu machen.
Was ivill sie? Es ist kein Zufall, daß die

beiden kantonalen Schulpsychologen
maßgeblich an der Gründung beteiligt sind.
Haben doch sie in ihrer Tätigkeit tagtäglich

mit solchen Kindern zu tun, die
infolge seelischer oder geistiger Minderwer¬

tigkeit oder Andersartigkeit in der normalen

Klassengemeinschaft der Volksschule
nicht tragbar sind. Und wie oft müssen sie

feststellen, daß das Elternhaus aus
mangelnder Einsicht Fehlentscheide getroffen
hat, die dann und wann sehr folgenschwer
und kaum mehr reparierbar sind, die aber
bei frühzeitigem, sachkundigem Eingreifen
hätten vermieden werden können. V as

mußte näherliegen, als einmal zu versuchen,

an einen großen Kreis von Eltern
heranzukommen, sie an erzieherischen und
schulischen Problemen zu interessieren, sie

zum Nachdenken darüber zu veranlassen
und ihnen auch gewisse Richtlinien zu
vermitteln. Der Versuch wurde gewagt,

671


	Erziehung zum Vertrauen

