Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz
Band: 42 (1955)

Heft: 17: Warum Kunst? ; Schilerlexika? ; Abschluss-Schule :
materialistisch?

Artikel: Warum befassen wir uns mit der Kunst?
Autor: Carlen, Albert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-535592

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-535592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHULE

FUR

HALBMONATSSCHRIFT

ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN,1. JANUAR 1956 NR.

17 42. JAHRGANG

WARUM BEFASSEN WIR UNS MIT DER KUNST?
Von Albert Carlen, Brig

»Wennich zwei Brote hitte, wiirde
ich eines verkaufen und eine Hya-
zinthe kaufen; denn auch meine
Seele braucht Nahrung.«
Mohammed

Was bewegte die Menschheit seit Jahr-
tausenden, die Werke der Kunst hervorzu-
bringen, zu lieben und zu erforschen? War-
um befassen wir uns mit der Kunst? Eine
erschopfende, befriedigende Antwort gibt
es auf diese Frage nicht, da die Kunst nur
zum Teil dem Verstand und dem niichter-
nen Urteil unterworfen ist. Wir konnen
uns hochstens auf die Antwort zubewegen,
um tastend zu ergriinden, was fiir Trieb-
kriafte am Werke sind; denn die Kunst ist
Herzwerk.

1. Nicht niitzlich, aber notwendig

Das Studium der Kunst ist wie diese
selbst zunachst nutzlos, wenn man unter
Nutzen Geld und Gut, Hiuser, Stellung,
Fortkommen und Ehrenposten versteht.
Es gibt wichtigere Dinge auf Erden: Gott
ist wichtiger, die Religion ist wichtiger, die
Erziehung ist wichtiger und viele Dinge
noch. Es will scheinen, daB3 die Kunst nur

fiir die Reichen da sei, die es sich leisten
konnen, Bilder und Plastiken zu kaufen
und schone Hiuser zu bauen, oder fiir die
Gebildeten, die sich angeblich auf solche
Dinge verstehen. Es scheint, daB} die Kunst
ein Luxus ist, den man sich gonnen darf,
wenn alles Notwendige getan ist, ein Lu-
xus, wie Pelzmantel und Stromlinienautos:
alles schon und gut, aber immerhin ent-
behrlich. Gerade in der heutigen Zeit, sagt
man, hiatten ernste und verantwortungsbe-
wullte Menschen Wichtigeres zu tun, ange-
sichts der kommunistischen Gefahr, des
Fliichtlingselendes, der Versklavung und
Ausrottung von Tausenden, die noch an
hohere Giiter glauben wollen. Wenn das
alles einmal geregelt sei, ja dann moge es
an der Zeit sein, an die Dinge der Schon-
heit und der Kunst zu denken. So wenig-
stens scheint es auf den ersten Blick.
Den Kiinstlern selber mag es bisweilen
unzeitgemill und aussichtslos vorkommen,
allein unter so viel tiichtigen und massi-
ven Niitzlichkeitsmenschen den Anwalt
des Herzens zu spielen. Unvergleichlich
formuliert Ida Friederike Gorres in der
»Spielmannslegende« diese Situation:

Was immer das Jahr 1956 bringen mag

alles gereiche den Lesern, Mitarbeitern und Freunden der » Schweizer Schule « und den
Mitgliedern und Freunden unserer katholischen Lehrer-, Lehrerinnen-, Schul- und Er-
ziehungsvereine zum reichsten Segen! Viel Freude ihnen und ihren Klassen und Schulen!

SCHRIFTLEITUNG, LEITENDER AUSSCHUSS DES KLVS




Sieh, meiner Liebe Mund ist stumm geboren,

vergib ihr, daB sie plumpe Zeichen wagt
und miihsam riittelnd an versperrten Toren
dich oft mit wunderlichen Gesten plagt —

Du weiBt: es war einmal ein kiithner Tor,
der trug’s nicht mehr, dall sich sein Herz verschweige,
und hob ein Holz vom Boden und ein Rohr

und neigte sich wie iiber eine Geige

und spielte drauf sein ungefiiges Lied,

und die ihn sahen, lachten, wie sie gingen.

Er aber lieB nicht nach und schwankte nie,

und endlich horte einer, der ihm lauschte,

als ob ein Engel ihm den Bogen tauschte,

die reifgeworden siile Melodie

von seinen stummen Hélzern selig klingen.

Das war sein Herz, das sang und sich verriet.

Dem Philister und SpieBbiirger erschien
der Kiinstler allezeit licherlich und allzeit
als eine Bedrohung seiner Welt, die sich in
Zahlen und Daten erschopfend ausdriicken
laBt. Die zweckfreie, wenn auch hochst
sinnvolle Tatigkeit des Kiinstlers mutet in
einer Welt von lauter Zweck verdachtig
und iiberfliissig an. Der steife Ernst be-
greift ihn nicht, diesen »spielenden Men-
schen«, diesen »Vortinzer im mystischen
Reigen, wenn der tanzende Chor der Erde
zu Gott heimkehrt« (Hippolyt von Rom).
Das Beispiel des liebenswerten Dichters
Matthias Claudius moge sinnbildlich hier
stehen. Thm verdanken wir das oft gesun-
gene Abendlied: »Der Mond ist aufgegan-
gen, die goldnen Sternlein prangen am
Himmel hell und klar...« Nach langer
Notzeit und Entbehrung erhielt er eine An-
stellung als Redaktor an einem Hambur-
ger Wirtschaftsblatt. Da streute der Dich-
ter zwischen Borsenberichte und todernste
Wirtschaftsfragen kleine Gedichte und
Aufsitze ein, die ihm aus iibervollem Her-
zen in die Feder flossen. Die Wirtschafts-
gewaltigen amiisierten sich zuerst daran,
wurden dann unwillig und setzten den
merkwiirdigen Redaktor schlieBlich vor
die Tiire. Siehe da: nach hundert Jahren

570

sind diese nutzlosen Gedichte das-einzige,
was von dem Blatte geblieben ist; ihnen
allein verdankt es die Zeitung, daBl ihr Na-
me iiberhaupt auf uns kam. Das zweite
Blatt, an dem Claudius Redaktor war, der
»Wandsbhecker Bote«, ging aus Mangel an
Abonnenten ein; aber nach hundert Jah-
ren wurden grofle Teile dieser Zeitung
zum zweitenmal gedruckt, und sie ist wohl
die einzige Zeitung, der die Ehre einer
Neuauflage zuteil wurde. Das scheinbar so
Nutzlose und Uberfliissige ist es, das die
Welt bewegt; denn nicht vom Brote allein
lebt der Mensch, sondern von vielen klei-
nen, unscheinbaren Dingen, so nutzlos und
so wichtig wie eine Blume am Wege, wie
eine verklingende Melodie.

2. Geld bewegt die Welt?

Ach, wir sind die Erben eines vermate-
rialisierten Zeitalters und vermigen nur
in Zahlen und Franken zu denken. Gut,
sprechen wir vorerst in diesen Begriffen.
Der alte Homer war zu seiner Zeit wohl
nicht mehr als ein unbedeutender Ge-
schichtenerzahler, und alle Heerfiihrer
und Staatsminner werden sich wichtiger
vorgekommen sein. Und doch, was wiiBten
wir von Agamemnon und Achilleus, wenn



nicht Homer ihnen die Ehre gegeben hitte,
sie in seinem Gedichte zu erwiahnen. Ho-
mer mag personlich nicht viel von seiner
Arbeit profitiert haben; aber er hat auch
wirtschaftlich die Welt mehr bewegt als
Rockefeller und Edison. Denken wir an die
unabsehbaren Scharen von Abschreibern,
Druckern und Verlegern, die seit 3000 Jah-
ren seine Biicher vervielfiltigten und ver-
kauften; an die Maler und Bildhauer, die
aus seinen Werken geschéopft, an die Anti-
quitdtenhindler, die wiederum diese Wer-
ke verkauften und reproduzieren lielen;
an die Dramatiker, die seine Stoffe bear-
beitet haben, von Sophokles bis auf un-
sere Tage; an die Theaterleiter, Schauspie-
ler, Kostiimschneider und Biihnendekora-
teure, denen diese Dramen Arbeit ver-
schafften; an die unzihligen Lehrer, die
seine Werke interpretierten; an die Heka-
tomben von Schiilern, die im SchweiBe
ihres Angesichtes die Ilias und Odyssee
iibersetzen muBten, und an alle, die wie-
derum wirtschaftlich von all diesen Men-
schen abhingig waren. Ahnlich nimmt die
Stadt Frankfurt allein an Eintrittsgeldern
ins Goethehaus jahrlich wohl mehr als
50 000 Fr. ein. Die Dome, Paliste, Male-
reien und Museen locken alle Jahre Hun-
derttausende von kunstliebenden Reisen-
den nach Florenz, Ravenna, Rom, Arles,
Chartres, Koln, so daBB noch heute Raffael,

Michelangelo und wunbekannte kleine
Kiinstler unzihligen Hoteliers, Gastwirten,
Besitzern von Verkehrsbetrieben und An-
gestellten Arbeit und Verdienst beschaf-
fen. Die Rhitischen Bahnen wuBlten, war-
um sie trotz ihrer miBlichen wirtschaft-
lichen Lage die Herausgabe der Biindner
Kunstdenkmilerbinde mitfinanziert ha-

ben. Sie waren offenbar tiberzeugt, daBl die

Kunstdenkmiiler in hervorragendem Malle
die Fremdenwerbung beeinflussen.

Rein finanzielle Erwigungen jedoch
konnen nicht Grund genug sein, warum wir
uns mit der Kunst befassen. Mogen sie jene
bewegen, die unmittelbar daran interes-
siert sind. Unsere Griinde liegen hoher und

iibersteigen das Materielle.

3. Verpflichtendes Erbe

»Der MenschheitWiirdeistineure Hand ge-
geben. Bewahretsiel«ruft Schiller den Kiinst-
lern zu. Sagen wir uns selber das gleiche!
Wenn niemand mehr da ist, der die Kunst-
werke erkennt und schiatzt, werden sie un-
tergehen, verfallen, verschandelt und ver-
kauft werden. Wir haben es in den letzten
hundert Jahren erfahren. Lastwagenweise
wurden die alten geschnitzten Truhen und
Schrinke, die Bilder und Statuen aus den
heimatlichen Bergtilern entfithrt, und
noch immer ist des Handels kein Ende.
Weil niemand sie zu schitzen wullte, ver-
mauerte man vor 140 Jahren die Galerien
des Stockalperschlosses in Brig, rein um
ein paar armselige Kammern zu gewinnen;
das BischofsschloB in Naters in
einen Stall verwandelt, verschwanden die

wurde

breiten roten Fliesen vor dem Friedhof-
portal in Glis, wurden im ganzen Schwei-
zerland Dutzende von schonsten Biirger-
hiausern in triste Mietshauser verwandelt,
ohne daB jemand es bemerkte. Es gibt eine
Pfarrei im Oberwallis, die gegrindet wur-
de mit dem Erlos aus alten Mobeln und
Statuen, die man den Leuten abgebettelt
und hernach verkaufte. Stubenhoch lagen
die Altertiimer im Pfarrhaus aufgestapelt.
Es liegt mir fern, jemandem einen Vor-
wurf zu machen. Auch diese Menschen wa-
ren Kinder ihrer Zeit, und niemand be-

Im Jahresprogramm des Lehrers und der Lehrerin stehen pro 1956
ein Aufbau-Exerzitienkurs und der Bibelkurs

571



lehrte sie eines bessern. Am allerwenigsten
mochte ich den braven Pfarrherren eins
auswischen. Sie waren die einzigen Wich-
ter in verstindnisloser Zeit. Was bliebe
uns noch an Kunstwerken im Lande, wenn
wir die kirchlichen Kunstwerke wegden-
ken, die unter groBen Opfern in dunklen
Tagen erhalten wurden? Hoch klingt das
Lied vom braven Mann, von den Chorher-
ren von St. Maurice namlich, die nicht um
schwindelnde Angebote des Milliardirs
Pierpont Morgan das Reliquienkéstchen
aus der Merowingerzeit verkaufen woll-
ten. Nein, diese Beispiele sollen kein Vor-
wurf sein, sondern nur eine Illustration, in
wie kurzer Zeit unschitzbare Werte im
Lande zugrundegehen, wenn sich niemand
mit der Kunst befaBBt, wenn nicht eine un-
entwegte Schar sich findet, die einen Sinn
hat fiir die Dinge der Kunst. Kirchliche
und staatliche Vorschriften allein niitzen
wenig. Was niitzt es vorzuschreiben, Kunst-
werke diirfen nicht verkauft oder verin-
dert werden, wenn die zustindigen Stellen
keine Ahnung haben, daf} sie ein Kunst-
werk unter den Hinden halten? Man kann
heute mit Genugtuung feststellen, dal} die
Zeiten sich zu indern begonnen haben.

4. Ein Mittel zur Menschwerdung

Das Studium der Kunst ist kein Real-
fach, wie Buchfiihrung, Konversationseng-
lisch, Brieftrigergeographie und Zinsrech-
nungen, sondern ein humanistisches Fach,
wie Philosophie, Latein, Griechisch, Ge-
schichte, Literaturgeschichte und hdhere
Mathematik, d. h. fast alle Fiacher des hu-
manistischen Gymnasiums, an dem man
gerade das studiert, was man praktisch
nicht braucht, was aber den Menschen bil-
det, die geistige Personlichkeit weitet, was
das eigene Innere auferbaut und formt.
Das humanistische Gymnasium soll nicht
unmittelbar miinzbare Kenntnisse und
Fertigkeiten vermitteln, die man gegen
Entgelt nach aullen weitergeben kann; es
soll nicht ein halbes Fachstudium sein, son-

572

dern eine unverkiufliche und unverlier-
bare Bildung. Ebenso verhilt es sich mit
dem Studium der Kunstwerke.

Wir wollen Anteil bekommen an den
Werken der Kunst, um sie mitzubesitzen.
Es bleibt wohl unbestritten, daB} die groflen
Kiinstler zu den tiefsinnigsten Geistern
der Welt gehorten. Was sie erkannt und
geahnt, erlebt und erworben hatten, das
legten sie in den Kunstwerken nieder. Wer
also an diesen geistigen Giitern teilhaben
will, der muB3 sich mit den Kirchen und
Kapellen, den Bildern und Statuen, den
Werken der Musik und Dichtung beschaf-
tigen und sie sich anzueignen suchen. Wem
es gleichgiiltig ist, ob er eine Handorgel-
melodie, die mehr mit den Beinen zu emp-
finden ist, oder die neunte Symphonie zu
horen bekommt, ob er in einer hiaBlichen
Garage oder in der Kirche von Einsiedeln
dem Gottesdienste beiwohnt, wer hundert-
mal am Tag an stolzen Tiirmen vorbeige-
hen kann, ohne es zu merken und mit Ver-
wunderung und Bewegung zu ihnen aufzu-
schauen, fir den sind diese Kunstwerke
einfach nicht da. Da sind nur so viel Ku-
bikmeter Stein und Holz, ein wenig Lein-
wand und Farbe, ein paar Schwingungen
der Luft; aber als Kunstwerke, als Trager
des Geistes in ihren Harmonien und Pro-
portionen erstehen die Kunstwerke erst in
der Seele des verstindigen Betrachters
und liebevollen Horers. Was niitzt es, dal
ein Bild oder Gebaude die Netzhaut be-
rithrt, eine Symphonie das Trommelfell in
Schwingung versetzt, wenn der Sinnesein-
druck nicht im BewuBltsein realisiert wird.
Es geniigt nicht, ein Kunstwerk zu erben
oder zu kaufen. » Was du ererbt von deinen
Vitern hast, erwirb es, um es zu besitzen.«

Wer nicht Anteil hat an den Werken der
Kunst, fiir den ist es offenbar gleichgiiltig,
ob die Kunstwerke geschaffen wurden
oder nicht. Er verliert nichts, wenn sie
nicht da sind oder wieder untergehen. Es
wire ihm gleichgiiltig, ob er, was die gei-
stige Welt betrifft, noch auf der Stufe der



Hohlenbewohner stiinde. Er ist auf diesem
Gebiete ein Barbar, und mag er hundert-
mal Zentralheizung und elektrisches Licht
sein eigen nennen. Wie sagt Goethe im
Tasso: »Und wer der Dichtkunst Stimme
nicht vernimmt, ist ein Barbar; er sei auch,
wer er sei.« Aus diesem Zustand der gei-
stigen Barbarei mul} jeder personlich sich
herausarbeiten. Niemand kann ihm diese
Arbeit abnehmen. Es mag fiir ein demo-
kratisches Gemiit empérend sein, andert
aber nichts an der Tatsache, daB die tie-
fere Beziehung zu den Kunstwerken eine
Sache der Elite ist. Diese Elite ist nicht un-
bedingt gleichzusetzen mit jenen, die ho-
here Schulen besuchten. Ein liebevolles In-
teresse und verstindiges Anhdren, ein wie-
derholtes Betrachten, eine planvoll gelei-
tete Kunstfahrt kénnen ebenso zum Ziele
fithren. Nur der Liebende erkennt. Auch
darum also befassen wir uns mit der Kunst:
um teilzuhaben an den geistigen Giitern
der Menschheit und den Zustand der zivi-
lisierten Barbarei zu iiberwinden.

Machen wir uns frei von der aufklire-
-rischen Ansicht, daBB die Kunst bloB zum
Vergniigen und Ergotzen, zur Verschéne-
rung des Lebens da sei. Friedrich Holder-
lin schreibt in einem Briefe: »Es ware zu
wiinschen, daBl der grenzenlose MiBver-
stand einmal aufhorte, womit die Kunst,
und besonders die Poesie, bei denen, die
sie treiben, und denen, die sie genieBen
wollen, herabgewiirdigt wird . .. Man hielt
sich bloB an ihre anspruchslose Aullensei-
te, die freilich von ihrem Wesen unzer-
trennlich ist, aber nichts weniger als den
ganzen Charakter derselben ausmacht. Man
nahm sie fiir Spiel, weil sie in der beschei-
denen Gestalt des Spiels erscheint, und so
konnte sich auch verniinftigerweise keine
andere Wirkung von ihr ergeben als die des
Spiels, namlich Zerstreuung. Beinahe ge-
rade das Gegenteil von dem, was sie wir-
ket, wo sie in ihrer wahren Natur vorhan-
den ist. Denn alsdann sammelt sich der

Mensch bei ihr, und sie gibt ihm Ruhe,

nicht die leere, sondern die lebendige Ru-
he, wo alle Kriafte regsam sind und nur
wegen ihrer innigen Harmonie nicht als
tatig erkannt werden . . .«

5. Die Muttersprache des menschlichen

Geschlechtes

Nichts im christlichen Weltbild ist nur
zum Vergniigen da. Gewil}, das alles kann
die Kunst auch sein, aber sie ist mehr: sie
ist eine elementare AuBerung der Men-
schennatur, notwendig und unaufhaltbar
wie diese selbst. Bevor einKind noch reden
kann, bevor es etwas weill von Lesen und
Rechnen, ist es schon empfanglich fir
Rhythmus und Melodie, fiir Wiegenlied
und Reigen, wie jede Mutter bestatigen
wird. »Die Poesie ist die Muttersprache
des menschlichen Geschlechts«, sagten Ha-
mann, der Magus des Nordens, und nach
ihm die Romantiker. Es gibt darum wohl
Volker ohne Kleider und Hiuser, ohne Ti-
sche und Betten, ohne Girten und Vieh,
ohne Biicher und Schrift, aber es gibt kein
Volk, und gab es wohl nie, ohne Kunst.
20 000 Jahre vor Christus nahrten sich die
Menschen von der Jagd, lebten in Hohlen
und hatten nichts als kimmerliche Waffen
und Werkzeuge von Stein; aber sie hatten
eine ausgebildete, hochst qualititsvolle
Malerei, die noch heute unsere Bewunde-
rung erregt. Wir finden ihre Tierbilder zu
Tausenden eingeritzt auf Horn und Stein
und gemalt an die Winde und Decken der
Hohlen von Nordafrika bis nach Skandina-
vien. Es gibt auch heute noch kein Volk,
und wire es noch so primitiv, ohne Gesin-
ge, kultische Feiern und Tinze und ohne
Kunsthandwerk. Es muBB der Kunst eine
Urgewalt innewohnen, die noch vor den
taglichen Bediirfnissen kommt.

Sie kennen alle die kubischen Hiuser,
die vor 20 bis 30 Jahren entstanden sind;
ihre Zeit ist vorbei. Man berechnete als
menschlichen Bedarf so viel Kubikmeter
Luft, so viel Licht und Wirme und kon-

struierte zweckmiBige Wohnmaschinen.

373



Aber der Mensch besteht aus Leib und
Seele, aus Verstand und Gemiit; er will
mehr als das korperlich Notwendige, mit
dem sich das Tier begniigt. Wir wollen ein
Heim, nicht einen Unterstand, wollen Ge-
miitlichkeit und Geselligkeit, eine liebe-
voll betreute Wohnung, die den Menschen
erst zum Menschen macht, die Familie zu-
sammenhilt, die Liebe fordert, den Zu-
sammenhang mit unsern Eltern und Ahnen
starkt und die Wiirde und Achtbarkeit der
Familie auch nach auBlen bekundet.

Desgleichen will die Gemeinde ihre
Wichtigkeit und Selbstachtung offenbar
machen im Rathaus und in stattlichen Biir-
gerhdusern, in Plitzen und Anlagen, in ge-
pflegten Strallen, in Schulbauten und Kir-
chen. Noch dehnen sich in Miinchen, Wien,
Mainz und Koln weite Ruinenfelder aus;
die Dome aber sind alle in alter Pracht
und Herrlichkeit wieder erstanden. Die
Heimat ist uns nicht bloB ein administrier-
tes Stiick Land mit Arbeitsplitzen, Versi-
cherungenund Steuern; ein Ort, wo wir ver-
dienen, essen, trinken und absterben, nicht
»un pays exploité«, sondern »un pays cul-
tivé«, ein liebevoll gepflegtes Stiick Erde,
in dem wir verwurzelt sind seit Generatio-
nen.

6. Der Schliissel zu Zeiten und Volkern

Wenn die Kunstwerke eine derart ele-
mentare AuBerung eines Volkes sind, so ist
es klar, dall man aus ihnen am meisten
tiber die Seelenlage eines Volkes und einer
Zeit vernehmen kann. Jakob Burckhardt
hat als erster eine Zeit analysiert aus den
Werken der Kunst. Es schien ihm, dall aus
den Portriten und Denkmilern der Re-
naissance das Zeitalter dieser selbsthewuB3-
ten Gewaltmenschen ebenso herauszulesen
sei wie aus dem Principe des Niccolo Mac-
chiavelli. Mehr als die Berichte iiber Krie-
ge und Politik verkiinden uns die Kunst-
werke die tiefsten Anliegen der Zeit und
zeigen, was man als das Hochste schitzt,
was man liebt und haBt. Die ungeheuren

374

Pyramiden und Tempel Agyptens verraten
uns die MaBlosigkeit und Menschenverach-
tung seiner Herrscher, desgleichen die
Tempel und Statuen Griechenlands den
humanistischen Geist dieses Volkes, den
schonheitstrunkenen, plastischen Sinn und
sein Empfinden fiir Freiheit und organi-
sche Ordnung. Die Vorliebe Roms zur
Weltbeherrschung und Pracht ist abzule-
sen aus dem Kolosseum und den Bider-
bauten. Die altchristlichen Basiliken sagen
uns, auch ohne dal wir es sonst wiiBten,
daB sich der Geist nach innen gewandt hat,
vom Irdischen weg zu den ewigen Geheim-
nissen. Die romanischen Dome am Rhein
sind Sinnbilder der Kaiserwiirde, und die
Tausende von Statuen und Steinmetzarbei-
ten an den gotischen Domen erzihlen laut
und unmiBverstindlich vom Biirgerstolz
und Opfersinn der neuentstandenen Stad-
te. Die sinnenfreudigen und zugleich ge-
heimnisvoll mystischen Riume des Barocks
—man denke an Einsiedeln — sind Ausdruck
der Spannung zwischen Diesseits und Jen-
seits, von der dieses Zeitalter beherrscht
wurde. Und so konnen wir auch aus den
Werken der Volkskunst, aus den Liedern
und Sagen am meisten erfahren iiber un-
ser Volk, und aus den Werken der moder-
nen Kunst am meisten iiber unsere Zeit,
die aus dem Gleichgewicht geraten ist. Wir
ahnen Dinge, die noch unausgesprochen
sind und sich erst ankiindigen im Unter-
bewuBtsein, ob uns die modernen verzerr-
ten Figuren und Gesichter nun gefallen
oder nicht. Man konnte der Meinung sein,
dal} sich darin die Zeit der Weltkriege, der
Konzentrationslager, der wiedererstande-
nen Sklaverei, des zerstorten Menschenbil-
des und der Angst besser widerspiegelt
als in glatten, verschonerten Gesichtern,
die wohl ruhige, harmonische Perioden
auszudriicken vermochten, aber nicht mehr
unsere Tage. So kann man sagen: Auch
darum befassen wir uns mit der Kunst, weil
die Kunst der Schliissel ist zu vergangenen
und gegenwartigen Zeiten und Vilkern,



zum Verstindnis der Zeitsituation. Um in
der Sprache der modernen Psychologen
und Berufsberater zu reden: Die Kunst-
werke sind ein untriiglicher Test einer
Zeit.

7. Die Geburt des UnbewuBten

Damit niahern wir uns dem Wichtigsten.
Die Kiinstler wollen mehr als Werke schaf-
fen, die uns gefallen sollen; sie sind mehr
als bessere Unterhaltungskiinstler und
Spallmacher des Geistes. Es geniigt, einen
Blick auf ihre tragischen Lebensschick-
sale zu werfen, auf den Ernst, mit dem sie
um ihre Erkenntnisse und Werke gerungen
haben, Hunger, Anfeindungen und MiBer-
folgen zum Trotz. So wenigstens jene, die
uns tiefer berithren. »Non nasce in me
pensier, che non vi sia dentro scolpita la
morte« — »Kein Gedanke keimt in meiner
Seele, der nicht des Todes Antlitz triige«,
sagt Michelangelo. Beethoven gebar seine
Werke aus Taubheit und Verzweiflung,
Schiller schrieb sich in einem heroischen
- Wettlauf mit der Schwindsucht buchstib-
lich zu Tode, um noch sagen zu konnen,
was er zu sagen hatte. Goethe, der schein-
bar ewig glickliche und erfolgreiche, be-
kannte, dal} er in seinem Leben keine drei
Wochen gliicklich gewesen sein. Kleist
und Lenau erschossen sich aus Verzweif-
lung. Van Gogh, der berithmteste unter
den neuern Malern, verkaufte zeit seines
Lebens ein einziges seiner Gemilde und
endete im Wahnsinn usw. usw. In den No-
tizbiichern des neunzehnjihrigen Gottfried
Keller steht als Aufschrei des werdenden
Kiinstlers der Satz: »Preise der Tor sich
gliicklich, der nie den innern Wert der
Kunst empfunden hat; denn in seliger
Triagheit flieBen seine Tage dahin, wih-
rend der andere, das Licht im Auge, seine
Ruhe zerfetzt, rastlos sein Ideal verfolgt,
das Leben verscherzt, sich durchringt, um
am Ziele zugrunde zu gehen.« Es ist eine
grenzenlose Herabwiirdigung, die nur der
Unverstand entschuldigt, angesichts un-

zahliger Kiinstlerschicksale von Unterhal-
tung und Verschonerung des Lebens zu
sprechen. Manch einer konnte am Schlusse
seiner Tage mit Holderlin — ach, welche
Tiefen birgt der eine Name — bekennen:

Das Angenehme dieser Welt hab’ ich
genossen.

Der Jugend Freuden sind wie lang, wie
lang verflossen.

April und Mai und Junius sind ferne.
Ich bin nichts mehr, ich lebe nicht
mehr gerne.

Diese Worte sind echt; denn Holderlin
verbrachte die letzten vierzig Jahre seines
Lebens im Wahnsinn. Eine solche Tragik
verbietet es, nur von Gefallen und Vergnii-
gen zu reden; man darf es erst recht nicht
bei den Bildern der altchristlichen und
russischen Kunst und beim Gregoriani-
schen Choral.

Die Kiinstler verkiinden, was ohne das
Medium ihrer Werke nicht gesagt werden
kann. In Farben und Formen, in Tonen
und Rhythmen versuchen sie auszudriik-
ken, wozu die bloBe Verstandesrede ein-
fach nicht ausreicht. Ein Beispiel:

Du bist min, ich bin din,
des solt du gewis sin.

Du bist beslozzen

in minem herzen;

verlorn ist daz sliisselin,

du muost immer drinne sin.

In diesen uniibersetzbaren Worten ist
mehr iiber die Liebe ausgesagt als in einem
gelehrten Buche. In der seligen Bezogen-
heit von mein und dein, den schmeicheln-
den i-Lauten, der sanften Rundung von m,
n und 1, dem Fliistern der s-Laute und end-
lich im Bilde vom siiBen Gefingnis des
Herzens ist das scheue Geheimnis der Lie-
be, ohne es zu entweihen, vollkommen
eingefangen.

Die groBen Kiinstler reagieren feinner-
viger als andere Menschen, registrieren
Eindriicke und Ahnungen, die den andern

575



noch unbewuBt sind, und betreten Raume,
die noch keines Menschen FuBl betreten
hat. So werden sie zu Sehern und Prophe-
ten.

Ich sehe den Baumen die Stiirme an,
die aus laugewordenen Tagen

an meine angstlichen Fenster schlagen,
und hore die fernen Dinge sagen,

die ich nicht ohne Freund ertragen,
nicht ohne Schwester lieben kann.

So hat es Rilke, der iibersensible, formu-
liert. Es leuchtet ein, daBB die Kiinstler dar-
um der Zeit und dem allgemeinen Ver-
standnis vorauseilen; denn wiren ihre Aus-
sagen schon Allgemeinbesitz, sie diirften
wohl entbehrlich sein.

Die Aufgabe des Kiinstlers ist nicht so
nebenbei, sozusagen mit der linken Hand
zu erledigen, sondern erfordert den Ein-
satz der vollen Existenz und will geleistet
werden aus allen Kriften, mit der ganzen
Seele, mit Sinnen und Geist, mit Verstand
und Gemiit. Dann aber werden Geheimnis-
se offenbar, d. h. Wahrheiten, die dem
Verstande ganz oder teilweise unzuging-
lich sind. Und wenn wir die Kunstwerke
betrachten, dann erschlieBt sich das Ge-
heimnis wiederum nicht in der Zerstreuung
und Sattheit, sondern nur dem, der es
ebenfalls ganzheitlich, mit Aug und Ohr,
mit Verstand und Gemiit, aus dem ganzen
Herzen und aus allen Kraften zu erfassen
sucht. Ohne liebendes Bemiihen geht es
nicht, sollen anders das Verborgene ent-
hiillt und wir selbst in unseres Herzens
Mitte getroffen werden.

»Verstiegene Phantastereien?«  wird
mancher argwohnen. Nein, es ist schon so
und fehlt nur an der Kraft, sich klarer
verstandlich zu machen. Ein Novalis ver-
mochte das mit zwei Satzen:

Wenn nicht mehr Zahlen und Figuren
sind Schliissel aller Kreaturen.
Wenn, die da singen oder kiissen,

mehr als die Tiefgelehrten wissen . . .

576

und man in Mirchen und Gedichten
erkennt die wahren Weltgeschichten . ..

8. Der Weg zu den Mysterien.

Wenn es stimmt, dal der Weg zu den
Geheimnissen nur iiber Sinnbild und
Kunstwerk geht, dann ist die Verkiindi-
gung der Offenbarung notwendig an die
Kunst gebunden; denn die Offenbarung
ist wesentlich Mysterium. Wir haben einen
Priifstein fiir diese kithne Behauptung:
Hat Christus es so gehalten? Ja, das tat er.
37 Parabeln haben die Evangelisten von
ihm iiberliefert, und schon beim Prophe-
ten heiBt es vom Messias: »Ich will meinen
Mund auftun in Gleichnissen.« Was wiiB3-
ten wir von der grenzenlosen Barmherzig-
keit Gottes ohne das Gleichnis vom verlo-
renen Sohne? Was von der mystischen
Verbindung zwischen Christus und seiner
Kirche ohne das Gleichnis vom Weinstock
und den Reben? Welch eine plastische
Dichte und welche Dramatik im Bilde vom
Jiingsten Gericht! Auch der Hl. Geist wuB-
te, mochte man sagen, keinen angemesse-
neren Ausdruck fiir die Liebe Gottes zu
uns als die trunkenen Liebesgesange und
Vergleiche des Hohen Liedes, und Johan-
nes, der Seher auf Patmos, verkiindete die
Schicksale des kommenden Reiches in sich
tiberschlagenden Visionen von kosmischen
Erschiitterungen, vom Tier aus dem Mee-
re, vom Tier mit den sieben Kopfen und
vom himmlischen Jerusalem. Es war nicht
moglich, die Mysterien anders als in Bil-
dern zu offenbaren, nicht bloB darum, weil
Christus den Unmiindigen, und das sind
wir alle, die Wahrheiten verdeutlichen
muBte, sondern weil er nicht bloB unver-
bindliche Lehrsitze bringen, sondern die
ganze Personlichkeit des Menschen, Ver-
stand, Gemiit und Wille, erfassen wollte.

Aus der religiosen Ergriffenheit sind die
Kiinste geboren. Es ist kein Zufall, daB
Kirche und Kunst eng verbunden sind und
sich nur zum groBlten Schaden beider tren-
nen konnen. Die Reformation verbrannte



die Bilder. Der protestantische Theologie-
professor Walter Nigg nennt dieses Ereig-
nis »ein enormes Ungliick« mit »uniiber-
sehbaren tragischen Folgen«, verantwort-
lich dafiir, dal die westliche Christenheit
auf weite Strecken das symbolische Den-
ken verlernt habe. Es allein ist dem reli-
giosen Bereich angemessen. Aber auch die
Kunst ist dadurch heimatlos geworden.
Seit den Tagen Konstantins baut die
Kirche Gotteshiduser und stellt Statuen und
Bilder auf, die sie mehrfach in schweren
Kampfen verteidigt hat gegen die Bilder-
stiirmer, und seit den Tagen der Apostel
singt die Kirche ihre Freude und ihre Not
zum Herrn empor; sie singt bei festlichen
Feiern, aber singt auch bei Totenklagen.
Nichts vermochte den Ernst und die Wiir-
de und die selige Zuversicht des christli-
chen Todes so eindringlich zu predigen
wie die Worte und Melodien der Totenpra-
fation. UnvergeBlich bleibt dem Schreiben-
den jener Augenblick auf dem Montserrat,
als er durch Zufall der Bestattung von
dreizehn Martyrern aus der spanischen Re-
volution beiwohnen durfte. Wie man die
verehrungswiirdigen Uberreste in die Gruft
hinuntertrug und dabei sang: »In paradi-
sum deducant te angeli... Ins Paradies
mogen dich die Engel geleiten«, da war es
der Einzug ins Paradies: Spiel vor Gott und
Wirklichkeit zugleich, wie jegliche Litur-
gie. Gibt es einen innigeren Heiligen als
Franz von Assisi? Er sang im Tode den
Sonnengesang. Gibt es einen strengeren
Aszeten als Johannes vom Kreuz? Im Ge-
fangnis zu Toledo schrieb er seine Gedich-
te von der Vereinigung mit Gott. Und gibt
es einen unbarmherzigern BuBlprediger als
Savonarola? Mit ausgerenkten Armen und
gebrochenen Gliedern schrieb er im Ker-
ker seine dichterischen Reflexionen zum
Miserere. Es ist eben so: ohne die Werke
der Kunst konnen weder die Kirche, noch
ihre Heiligen die gottliche Offenbarung in
ihrer ganzen Fiille weitergeben. Mitten im
Urwald von Paraguay errichteten die Je-

suiten herrlichere Kirchen als in Spanien,
bauten Orgeln und Geigen und spielten
und sangen den Glauben in die Herzen der
wilden Indianer hinein. Man zerstorte ihr
Werk. Nach zwei-, dreihundert Jahren ka-
men die ersten Missiondre wieder in die
aufgehobenen Reduktionen. Da fanden sie
die Dorfer verlassen, die Hiauser verfallen,
die Acker von der Wildnis verschlungen;
aber sie fanden noch die prachtvollen Kir-
chen, an deren Winden unberiihrt die Mu-
sikinstrumente hingen zum Zeugnis, daB
die Kunst zu den ersten und treuesten
Glaubenshoten zahlt. Warum ist Weihnach-
ten allem Volke so gegenwirtig und teuer?
Weil wir das Geheimnis begehen in mitter-
nachtlicher Liturgie, in Krippen und Lich-
terbiumen, in Gesangen und Gedichten, in
Spielen und Gaben. Warum hingegen ist
Ostern, das groBere Fest, wo wir die Auf-
erstehung des Herrn begehen und zugleich
unsere eigene innere Auferstehung im Le-
ben der Gnade, warum ist Ostern dem Be-
wulltsein des Volkes so weitgehend ent-
schwunden, im Gegensatz zur Ostkirche?
Weil die viel herrlichere Liturgie der
Osternacht jahrhundertelang schlecht und
recht ohne Glaubige am Samstag in der
Friithe gefeiert wurde, statt in der Nacht,
wie es seit kurzem wieder geschieht, und so
ihrer ergreifenden Symbolik beraubt wur-
de. Die Kunstwerke sind eben ein notwen-
diges GefiB der Offenbarung. Es haftet
ihnen etwas Sakramentales an: sie versinn-
bilden die Gnade und vermitteln sie zu-
gleich.

Seit dem Ende der Barockzeit erleben
wir eine ununterbrochene Trennung von
Religion und Leben, von Kirche und Kul-
tur, so daBl die Wiedereroberung des Le-
bens, die Versohnung der Kultur mit der
Kirche die eigentliche Missionsaufgabe des
19. Jahrhunderts war. Einst war die Kirche
nicht weniger die Mutter der Kiinstler als
der Heiligen; Dominikus und Dante wuch-
sen auf einem Boden. Die Kirche trug Pal-
me und Lorbeerkranz. Die Palme hat sie

5717



bewahrt, den Lorbeer zeitweise verloren.
Hundertfiinfzig Jahre iiberlieB sie den
Ruhm der Kunst den Fremdlingen. Einmal
war die Kunst die jiingere Schwester der
Kirche; nun irrt sie fern dem Vaterhaus.
Es ist an der Zeit, sie heimzuholen. Sie
wird heimkehren, ja, sie ist schon auf dem
Wege; denn die neuerwachte Sehnsucht
nach dem Mysterium ldft auch die Sehn-
sucht nach der Kunst wieder machtvoll
durch die Rdume der Kirche rauschen.

9. Die Heimholung der Weli.

Im Paradies war die Kunst nicht not-
wendig; denn die Welt ruhte in vollkom-
mener Schénheit; Natur und Ubernatur
waren innig durchdrungen, und in lieben-
dem Erkennen begegneten sich Schopfer
und Geschopf. Der Siindenfall zerrif die-
ses Band zwischen Himmel und Erde, so
daB die Ordnung und Schionheit der Dinge
in die Briiche ging. Verstreute Triimmer
nur — der einstigen paradiesischen Welt lie-
gen noch iiber der Erde. Der Kiinstler ver-
sucht, die Bruchstiicke zusammenzufiigen
und in seinen Werken die urspriingliche
Vollkommenheit wiederherzustellen. Seine
Schopfungen sind »eine in Geste oder Ton
oder Wortgefiige hineingeformte Vorweg-
nahme jener Harmonie zwischen Seele und
Leib, die wir Himmel nennen« (H. Rah-
ner). Wir wissen, dall diese paradiesische
Welt als Ganzes erst am Ende der Zeiten
restlos neu geschaffen wird. Das ist das
goldene Zeitalter, welches Schiller und
Holderlin mit solcher Inbrunst ersehnten
und schon in dieser gegenwirtigen Heils-
ordnung herbeizufiihren suchten. Dies war
ein Irrtum, denn noch sind wir im Pilger-
stand. Die Kunstwerke sollen in uns die
Sehnsucht nach der ewigen Heimat, nach
dem Wohlklang ohne MiBiton, der Schon-
heit ohne Makel lebendig erhalten. In der
Erfiilllung erst wird sich fiigen, was zu Be-
ginn fiireinander geschaffen war, das Ge-
trennte wird sich einen, und das Gute und

578

Schone werden zusammenfallen in jener
Kalokagathia, von der die Griechen trium-
ten. Dem unbekannten, oft wenig erfolg-
reichen Kiinstler und Sianger sei es zum
Troste gesagt: Dann hort jede »niitzliche«
Tatigkeit auf, die Wissenschaft geht in
Schauen uber, und nur die Liebe wird im-
mer bleiben und der Gesang. Das Kunst-
werk ist eine Vorahnung dieses himmli-
schen Gesanges, sowie die kiinstlerische
Arbeit immer schon eine heimliche Nach-
bildung jener ewigen Weisheit ist, die da
nach den Worten der Schrift seit Urbeginn
vor Gottes Angesicht spielt.

10. Wagnis und Gefdihrdung.

Doch seien zum Schluff Wagnis und Ge-
fihrdung in der Kunstpflege nicht verhehlt.
Hiite dich, du junger Mensch, der du aus-
ziehst zu den hohen Dingen der Kunst oder
des Geistes iiberhaupt! Zwei Gefahren be-
drohen dich: einmal ein krasser Materialis-
mus, der sich aullern kann in ruhelosem
Geldverdienen oder in der dumpfen Be-
haglichkeit, in einem philisterhaften Ge-
niigen, das jeden Aufschwung und jede Be-
geisterung im Keime erstickt; sodann ein
Verfallensein an das Haltlose, Schweifen-
de, das Lied und Leben verwechselt, ein
Versinken in trostlosen GenuB. Dir zur
Warnung stehe hier zum Abschlull das
Gedicht Eichendorffs von den zwei Gesel-
len:

Es zogen zwei riist'ge Gesellen
zum erstenmal von Haus,

so jubelnd recht in die hellen,
klingenden, singenden Wellen
des vollen Friihlings hinaus.

Die strebten nach hohen Dingen,

die wollten, trotz Lust und Schmerz,
was Recht’s in der Welt vollbringen,
und wem sie voriibergingen,

dem lachten Sinnen und Herz.



Der erste, der fand ein Liebchen.
Der Schwieger kauft’” Hof und Haus;
der wiegte gar bald ein Biibchen
und sah aus heimlichem Stiibchen

behaglich ins Feld hinaus.

Dem zweiten sangen und logen
die tausend Stimmen im Grund,
verlockend’ Sirenen, und zogen
ihn in der buhlenden Wogen
farbig klingenden Schlund.

Und wie er auftaucht vom Schlunde,
da war er miide und alt,

sein Schifflein, das lag im Grunde,
so still war’s rings in die Runde,
und iiber die Wasser weht’s kalt.

Es singen und klingen die Wellen
des Friihlings wohl iiber mir:

und seh ich so kecke Gesellen,

die Tranen im Auge mir schwellen —
ach Gott, fithr uns liebreich zu Dir.

: VOLKSSCHULE

HILFE ZUR SELBSTHILFE
Lexika fiir Kinder und Jugendliche in Schule und Haus

Von Miiller Eckart

I. Ihr padagogisch-didaktischer Ort
1. Langgehegtes Bediirfnis.

In den letzten zwei Jahren erschienen
mehrere Jugend- oder Schiilerlexika und
sogar ein Kinderlexikon, das sich schon
dem Vor-Lesealter anbietet *. Sie erreichten
binnen kurzem Auflagen bis zu einer Vier-
telmillion. Das etwa gleichzeitige Erschei-
nen und die hohen Auflagen machen offen-
kundig, daBl hier ein langangestautes Be-
diirfnis vorliegt. Die Schule, wo sie leben-
dig ist, spiirt dieses Bediirfnis schon seit
Jahrzehnten. Sie stellte schon nach dem
Ersten Weltkrieg bereit, was verfiighar
war: wohlfeile Volkslexika. Diese aber ent-
mutigten das Kind
Dickicht von Abkiirzungen und Verwei-

schon mit einem

sungen mehr, als daB sie es gewannen. Und
oft blieb die Frucht miihevollen Suchens,

daf} das Kind ein unbekanntes Wort durch

zwei oder drei ithm ebenso unbekannte

* In der Reihenfolge der Alters- und Anforde-
rungsstufe: Wittes Kinderlexikon, Enllin & Laib-
lin: Lexikon fiir 9- bis 12jihrige, Knaurs Jugend-
lexikon, Wittes Schiilerlexikon, Wittes Taschen-
lexikon, EnBlin & Laiblin: Die Welt von A bis Z.

»erkliart« fand. Folgerichtige Lehrer be-
gannen daraufhin, mit ihren Kindern aus
dem Unterricht Lexikonartikel zu erarbei-
ten, die sich in Karteien oder als Blitter
in Registerordnern sammelten. Sind diese
miihevollen Eigenarbeiten nunmehr hin-
fallig? Keineswegs! Und ohne diese Pio-
nierarbeit, ohne solch stilles Wachstum wa-
ren wir heute kaum im Besitz gedruckter

Schiilerlexika.

2. Nicht »Lehren und Lernen« — sondern
»Lernen und Lehren«!

Das stindige Anwachsen des Wissens —
nicht nur des akademischen, sondern auch
des im schlicht-praktischen Berufsleben
erforderlichen — und die zunehmende Un-
vorhersehbarkeit der kiinftigen Anforde-
rungen an das einzelne Kind haben den
Wissensballast als Lebensvorbereitung ad
absurdum gefiihrt. Will die Schule fiir das
Leben riisten, so muB} sie heute mehr denn
je die Selbstkraft des Kindes entfalten und
dafiir geeignete Arbeitsmittel und -mog-
lichkeiten schaffen. Sie muB das Lernen
lehren. Die feste Formel »Lehren und Ler-
nen« stellt das Lehren vor das Lernen.

579



	Warum befassen wir uns mit der Kunst?

