
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 42 (1955)

Heft: 17: Warum Kunst? ; Schülerlexika? ; Abschluss-Schule :
materialistisch?

Artikel: Warum befassen wir uns mit der Kunst?

Autor: Carlen, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
IIAliBnONlISSCIlRIFT I' [' R K K IK I E II V K C UND II K T E R K I C II T

OLTE N, 1 J AN UAR 19 5 6 NR. 1 7 4 2. JAHRGANG

WARUM BEFASSEN WIE

Von Albert

»Wenn ich zwei Brote hätte, würde
ich eines verkaufen und eine Hya-
zinthe kaufen; denn auch meine
Seele braucht Nahrung.«

Mohammed

Was bewegte die Menschheit seit
Jahrtausenden, die Werke der Kunst hervorzubringen,

zu lieben und zu erforschen? Warum

befassen wir uns mit der Kunst? Eine
erschöpfende, befriedigende Antwort gibt
es auf diese Frage nicht, da die Kunst nur
zum Teil dem Verstand und dem nüchternen

Urteil unterworfen ist. Wir können
uns höchstens auf die Antwort zubewegen,
um tastend zu ergründen, was für
Triebkräfte am Werke sind; denn die Kunst ist
Herzwerk.

1. Nicht nützlich, aber notwendig

Das Studium der Kunst ist wie diese
selbst zunächst nutzlos, wenn man unter
Nutzen Geld und Gut, Häuser, Stellung,
Fortkommen und Ehrenposten versteht.
Es gibt wichtigere Dinge auf Erden: Gott
ist wichtiger, die Religion ist wichtiger, die
Erziehung ist wichtiger und viele Dinge
noch. Es will scheinen, daß die Kunst nur

El UNS MIT DER KUNST?
Carlen, Brig

für die Reichen da sei, die es sich leisten
können, Bilder und Plastiken zu kaufen
und schöne Häuser zu bauen, oder für die
Gebildeten, die sich angeblich auf solche

Dinge verstehen. Es scheint, daß die Kunst
ein Luxus ist, den man sich gönnen darf,
wenn alles Notwendige getan ist, ein
Luxus, wie Pelzmäntel und Stromlinienautos:
alles schön und gut, aber immerhin
entbehrlich. Gerade in der heutigen Zeit, sagt

man, hätten ernste und verantwortungsbewußte

Menschen Wichtigeres zu tun,
angesichts der kommunistischen Gefahr, des

Fliichtlingselendes, der Versklavung und
Ausrottung von Tausenden, die noch an
höhere Güter glauben wollen. Wenn das

alles einmal geregelt sei, ja dann möge es

an der Zeit sein, an die Dinge der Schönheit

und der Kunst zu denken. So wenigstens

scheint es auf den ersten Blick.
Den Künstlern selber mag es bisweilen

unzeitgemäß und aussichtslos vorkommen,
allein unter so viel tüchtigen und massiven

Nützlichkeitsmenschen den Anwalt
des Herzens zu spielen. Unvergleichlich
formuliert Ida Friederike Görres in der
»Spielmannslegende« diese Situation:

Was immer das Jahr 1956 bringen mag
alles gereiche den Lesern, Mitarbeitern und Freunden der » Schweizer Schule « und den

Mitgliedern und Freunden unserer katholischen Lehrer-, Lehrerinnen-, Schul- und
Erziehungsvereine zum reichsten Segen! Viel Freude ihnen und ihren Klassen und Schulen!

SCHRIFTLEITUNG, LEITENDER AUSSCHUSS DES KLVS

569



Sieh, meiner Liebe Mund ist stumm geboren,
vergib ihr, daß sie plumpe Zeichen wagt
und mühsam rüttelnd an versperrten Toren
dich oft mit wunderlichen Gesten plagt —

Du weißt: es war einmal ein kühner Tor,
der trug's nicht mehr, daß sich sein Herz verschweige,
und hob ein Holz vom Boden und ein Rohr
und neigte sich wie über eine Geige
und spielte drauf sein ungefüges Lied,
und die ihn sahen, lachten, wie sie gingen.

Er aber ließ nicht nach und schwankte nie,
und endlich hörte einer, der ihm lauschte,
als ob ein Engel ihm den Bogen tauschte,
die reifgeworden süße Melodie
von seinen stummen Hölzern selig klingen.

Das war sein Herz, das sang und sich verriet.

Dem Philister und Spießbürger erschien
der Künstler allezeit lächerlich und allzeit
als eine Bedrohung seiner Welt, die sich in
Zahlen und Daten erschöpfend ausdrücken
läßt. Die zweckfreie, wenn auch höchst
sinnvolle Tätigkeit des Künstlers mutet in
einer Welt von lauter Zweck verdächtig
und überflüssig an. Der steife Ernst
begreift ihn nicht, diesen »spielenden
Menschen«, diesen »Vortänzer im mystischen
Reigen, wenn der tanzende Chor der Erde

zu Gott heimkehrt« (Hippolyt von Rom).
Das Beispiel des liebenswerten Dichters
Matthias Claudius möge sinnbildlich hier
stehen. Ihm verdanken wir das oft gesungene

Abendlied: »Der Mond ist aufgegangen,

die goldnen Sternlein prangen am
Himmel hell und klar .« Nach langer
Notzeit und Entbehrung erhielt er eine
Anstellung als Redaktor an einem Hamburger

Wirtschaftsblatt. Da streute der Dichter

zwischen Börsenberichte und todernste
Wirtschaftsfragen kleine Gedichte und
Aufsätze ein, die ihm aus übervollem Herzen

in die Feder flössen. Die Wirtschaftsgewaltigen

amüsierten sich zuerst daran,
wurden dann unwillig und setzten den

merkwürdigen Redaktor schließlich vor
die Türe. Siehe da: nach hundert Jahren

sind diese nutzlosen Gedichte das einzige,
was von dem Blatte geblieben ist; ihnen
allein verdankt es die Zeitung, daß ihr Name

überhaupt auf uns kam. Das zweite
Blatt, an dem Claudius Redaktor war, der
»Wandsbecker Bote«, ging aus Mangel an
Abonnenten ein; aber nach hundert Jahren

wurden große Teile dieser Zeitung
zum zweitenmal gedruckt, und sie ist wohl
die einzige Zeitung, der die Ehre einer
Neuauflage zuteil wurde. Das scheinbar so

Nutzlose und Überflüssige ist es, das die
Welt bewegt; denn nicht vom Brote allein
lebt der Mensch, sondern von vielen kleinen,

unscheinbaren Dingen, so nutzlos und
so wichtig wie eine Blume am Wege, wie
eine verklingende Melodie.

2. Geld bewegt die Welt?

Ach, wir sind die Erben eines
vermaterialisierten Zeitalters und vermögen nur
in Zahlen und Franken zu denken. Gut,
sprechen wir vorerst in diesen Begriffen.
Der alte Homer war zu seiner Zeit wohl
nicht mehr als ein unbedeutender
Geschichtenerzähler, und alle Heerführer
und Staatsmänner werden sich wichtiger
vorgekommen sein. Und doch, was wüßten
wir von Agamemnon und Achilleus, wenn

570



nicht Homer ihnen die Ehre gegeben hätte,
sie in seinem Gedichte zu erwähnen.
Homer mag persönlich nicht viel von seiner
Arbeit profitiert haben; aber er hat auch
wirtschaftlich die Welt mehr bewegt als

Rockefeiler und Edison. Denken wir an die
unabsehbaren Scharen von Abschreibern,
Druckern und Verlegern, die seit 3000 Jahren

seine Bücher vervielfältigten und
verkauften; an die Maler und Bildhauer, die
aus seinen Werken geschöpft, an die
Antiquitätenhändler, die wiederum diese Werke

verkauften und reproduzieren ließen;
an die Dramatiker, die seine Stoffe
bearbeitet haben, von Sophokles bis auf
unsere Tage; an die Theaterleiter, Schauspieler,

Kostümschneider und Bühnendekorateure,

denen diese Dramen Arbeit
verschafften; an die unzähligen Lehrer, die
seine Werke interpretierten; an die
Hekatomben von Schülern, die im Schweiße
ihres Angesichtes die Ibas und Odyssee
übersetzen mußten, und an alle, die
wiederum wirtschaftlich von all diesen
Menschen abhängig waren. Ähnlich nimmt die
Stadt Frankfurt allein an Eintrittsgeldern
ins Goethehaus jährlich wohl mehr als

50 000 Fr. ein. Die Dome, Paläste, Malereien

und Museen locken alle Jahre
Hunderttausende von kunstliebenden Reisenden

nach Florenz, Ravenna, Rom, Arles,
Chartres, Köln, so daß noch heute Raffael,
Michelangelo und unbekannte kleine
Künstler unzähligen Hoteliers, Gastwirten,
Besitzern von Verkehrsbetrieben und
Angestellten Arbeit und Verdienst beschaffen.

Die Rhätischen Bahnen wußten, warum

sie trotz ihrer mißlichen wirtschaftlichen

Lage die Herausgabe der Bündner
Kunstdenkmälerbände mitfinanziert
haben. Sie waren offenbar überzeugt, daß die

Kunstdenkmäler in hervorragendem Maße

die Fremdenwerbung beeinflussen.
Rein finanzielle Erwägungen jedoch

können nicht Grund genug sein, warum wir
uns mit der Kunst befassen. Mögen sie jene
bewegen, die unmittelbar daran interessiert

sind. Unsere Gründe liegen höher und

übersteigen das Materielle.

3. Verpflichtendes Erbe

»Der MenschheitWürde ist ineure Hand
gegeben. Bewahret sie!« ruft Schiller denKünst-
lern zu. Sagen wir uns selber das gleiche!
Wenn niemand mehr da ist, der die Kunstwerke

erkennt und schätzt, werden sie

untergehen, verfallen, verschandelt und
verkauft werden. Wir haben es in den letzten
hundert Jahren erfahren. Lastwagenweise
wurden die alten geschnitzten Truhen und
Schränke, die Bilder und Statuen aus den

heimatlichen Bergtälern entführt, und
noch immer ist des Handels kein Ende.
Weil niemand sie zu schätzen wußte,
vermauerte man vor 140 Jahren die Galerien
des Stockalperschlosses in Brig, rein um
ein paar armselige Kammern zu gewinnen;
wurde das Bischofsschloß in Naters in
einen Stall verwandelt, verschwanden die
breiten roten Fliesen vor dem Friedhofportal

in Glis, wurden im ganzen Schweizerland

Dutzende von schönsten
Bürgerhäusern in triste Mietshäuser verwandelt,
ohne daß jemand es bemerkte. Es gibt eine
Pfarrei im Oberwallis, die gegründet wurde

mit dem Erlös aus alten Möbeln und
Statuen, die man den Leuten abgebettelt
und hernach verkaufte. Stubenhoch lagen
die Altertümer im Pfarrhaus aufgestapelt.
Es liegt mir fern, jemandem einen
Vorwurf zu machen. Auch diese Menschen waren

Kinder ihrer Zeit, und niemand be¬

im Jahresprogramm des Lehrers und der Lehrerin stehen pro 1956

ein Aufbau-Exerzitienkurs und der Bibelkurs

571



lehrte sie eines bessern. Am allerwenigsten
möchte ich den braven Pfarrherren eins
auswischen. Sie waren die einzigen Wächter

in verständnisloser Zeit. Was bliebe
uns noch an Kunstwerken im Lande, wenn
wir die kirchlichen Kunstwerke wegdenken,

die unter großen Opfern in dunklen
Tagen erhalten wurden? Hoch klingt das

Lied vom braven Mann, von den Chorherren

von St. Maurice nämlich, die nicht um
schwindelnde Angebote des Milliardärs
Pierpont Morgan das Reliquienkästchen
aus der Merowingerzeit verkaufen wollten.

Nein, diese Beispiele sollen kein
Vorwurf sein, sondern nur eine Illustration, in
wie kurzer Zeit unschätzbare Werte im
Lande zugrundegehen, wenn sich niemand
mit der Kunst befaßt, wenn nicht eine

unentwegte Schar sich findet, die einen Sinn
hat für die Dinge der Kunst. Kirchliche
und staatliche Vorschriften allein nützen
wenig. Was nützt es vorzuschreiben, Kunstwerke

dürfen nicht verkauft oder verändert

werden, wenn die zuständigen Stellen
keine Ahnung haben, daß sie ein Kunstwerk

unter den Händen halten? Man kann
heute mit Genugtuung feststellen, daß die
Zeiten sich zu ändern begonnen haben.

4. Ein Mittel zur Menschwerdung

Das Studium der Kunst ist kein Realfach,

wie Buchführung, Konversationsenglisch,

Briefträgergeographie und Zinsrechnungen,

sondern ein humanistisches Fach,
wie Philosophie, Latein, Griechisch,
Geschichte, Literaturgeschichte und höhere
Mathematik, d. h. fast alle Fächer des

humanistischen Gymnasiums, an dem man
gerade das studiert, was man praktisch
nicht braucht, was aber den Menschen
bildet, die geistige Persönlichkeit weitet, was
das eigene Innere auferbaut und formt.
Das humanistische Gymnasium soll nicht
unmittelbar münzbare Kenntnisse und

Fertigkeiten vermitteln, die man gegen
Entgelt nach außen weitergeben kann; es

soll nicht ein halbes Fachstudium sein, son¬

dern eine unverkäufliche und unverlierbare

Bildung. Ebenso verhält es sich mit
dem Studium der Kunstwerke.

Wir wollen Anteil bekommen an den
Werken der Kunst, um sie initzubesitzen.
Es bleibt wohl unbestritten, daß die großen
Künstler zu den tiefsinnigsten Geistern
der Welt gehörten. Was sie erkannt und
geahnt, erlebt und erworben hatten, das

legten sie in den Kunstwerken nieder. Wer
also an diesen geistigen Gütern teilhaben
will, der muß sich mit den Kirchen und
Kapellen, den Bildern und Statuen, den
Werken der Musik und Dichtung beschäftigen

und sie sich anzueignen suchen. Wem
es gleichgültig ist, ob er eine Handorgelmelodie,

die mehr mit den Beinen zu
empfinden ist, oder die neunte Symphonie zu
hören bekommt, ob er in einer häßlichen
Garage oder in der Kirche von Einsiedeln
dem Gottesdienste beiwohnt, wer hundertmal

am Tag an stolzen Türmen vorbeigehen

kann, ohne es zu merken und mit
Verwunderung und Bewegung zu ihnen
aufzuschauen, für den sind diese Kunstwerke
einfach nicht da. Da sind nur so viel
Kubikmeter Stein und Holz, ein wenig
Leinwand und Farbe, ein paar Schwingungen
der Luft; aber als Kunstwerke, als Träger
des Geistes in ihren Harmonien und
Proportionen erstehen die Kunstwerke erst in
der Seele des verständigen Betrachters
und liebevollen Hörers. Was nützt es, daß

ein Bild oder Gebäude die Netzhaut
berührt, eine Symphonie das Trommelfell in
Schwingung versetzt, wenn der Sinneseindruck

nicht im Bewußtsein realisiert wird.
Es genügt nicht, ein Kunstwerk zu erben
oder zu kaufen. »Was du ererbt von deinen
Vätern hast, erwirb es, um es zu besitzen.«

Wer nicht Anteil hat an den Werken der
Kunst, für den ist es offenbar gleichgültig,
ob die Kunstwerke geschaffen wurden
oder nicht. Er verliert nichts, wenn sie

nicht da sind oder wieder untergehen. Es

wäre ihm gleichgültig, ob er, was die
geistige Welt betrifft, noch auf der Stufe der

572



Höhlenbewohner stünde. Er ist auf diesem
Gebiete ein Barbar, und mag er hundertmal

Zentralheizung und elektrisches Licht
sein eigen nennen. Wie sagt Goethe im
Tasso: »Und wer der Dichtkunst Stimme
nicht vernimmt, ist ein Barbar; er sei auch,

wer er sei.« Aus diesem Zustand der
geistigen Barbarei muß jeder persönlich sich
herausarbeiten. Niemand kann ihm diese

Arbeit abnehmen. Es mag für ein
demokratisches Gemiit empörend sein, ändert
aber nichts an der Tatsache, daß die
tiefere Beziehung zu den Kunstwerken eine
Sache der Elite ist. Diese Elite ist nicht
unbedingt gleichzusetzen mit jenen, die
höhere Schulen besuchten. Ein liebevolles
Interesse und verständiges Anhören, ein
wiederholtes Betrachten, eine planvoll geleitete

Kunstfahrt können ebenso zum Ziele
führen. Nur der Liebende erkennt. Auch
darum also befassen wir uns mit der Kunst:
um teilzuhaben an den geistigen Gütern
der Menschheit und den Zustand der
zivilisierten Barbarei zu überwinden.

Machen wir uns frei von der aufklärerischen

Ansicht, daß die Kunst bloß zum
Vergnügen und Ergötzen, zur Verschönerung

des Lebens da sei. Friedrich Hölderlin

schreibt in einem Briefe: »Es wäre zu
wünschen, daß der grenzenlose Mißverstand

einmal aufhörte, womit die Kunst,
und besonders die Poesie, bei denen, die
sie treiben, und denen, die sie genießen
wollen, herabgewürdigt wird Man hielt
sich bloß an ihre anspruchslose Außenseite,

die freilich von ihrem Wesen
unzertrennlich ist, aber nichts weniger als den

ganzen Charakter derselben ausmacht. Man
nahm sie für Spiel, weil sie in der bescheidenen

Gestalt des Spiels erscheint, und so

konnte sich auch vernünftigerweise keine
andere Wirkung von ihr ergeben als die des

Spiels, nämlich Zerstreuung. Beinahe
gerade das Gegenteil von dem, was sie wirket,

wo sie in ihrer wahren Natur vorhanden

ist. Denn alsdann sammelt sich der
Mensch bei ihr, und sie gibt ihm Ruhe,

nicht die leere, sondern die lebendige Ruhe,

wo alle Kräfte regsam sind und nur
wegen ihrer innigen Harmonie nicht als

tätig erkannt werden .«

5. Die Muttersprache des menschlichen
Geschlechtes

Nichts im christlichen Weltbild ist nur
zum Vergnügen da. Gewiß, das alles kann
die Kunst auch sein, aber sie ist mehr: sie

ist eine elementare Äußerung der
Menschennatur, notwendig und unaufhaltbar
wie diese selbst. Bevor einKind noch reden
kann, bevor es etwas weiß von Lesen und
Rechnen, ist es schon empfänglich für
Rhythmus und Melodie, für Wiegenlied
und Reigen, wie jede Mutter bestätigen
wird. »Die Poesie ist die Muttersprache
des menschlichen Geschlechts«, sagten
Hamann, der Magus des Nordens, und nach
ihm die Romantiker. Es gibt darum wohl
Völker ohne Kleider und Häuser, ohne
Tische und Betten, ohne Gärten und Vieh,
ohne Bücher und Schrift, aber es gibt kein
Volk, und gab es wohl nie, ohne Kunst.
20 000 Jahre vor Christus nährten sich die
Menschen von der Jagd, lebten in Höhlen
und hatten nichts als kümmerliche Waffen
und Werkzeuge von Stein; aber sie hatten
eine ausgebildete, höchst qualitätsvolle
Malerei, die noch heute unsere Bewunderung

erregt. Wir finden ihre Tierbilder zu
Tausenden eingeritzt auf Horn und Stein
und gemalt an die Wände und Decken der
Höhlen von Nordafrika bis nach Skandinavien.

Es gibt auch heute noch kein Volk,
und wäre es noch so primitiv, ohne Gesänge,

kultische Feiern und Tänze und ohne
Kunsthandwerk. Es muß der Kunst eine
Urgewalt innewohnen, die noch vor den
täglichen Bedürfnissen kommt.

Sie kennen alle die kubischen Häuser,
die vor 20 bis 30 Jahren entstanden sind;
ihre Zeit ist vorbei. Man berechnete als
menschlichen Bedarf so viel Kubikmeter
Luft, so viel Licht und Wärme und
konstruierte zweckmäßige Wohnmaschinen.

573



Aber der Mensch besteht aus Leib und
Seele, aus Verstand und Gemüt; er will
mehr als das körperlich Notwendige, mit
dem sich das Tier begnügt. Wir wollen ein
Heim, nicht einen Unterstand, wollen
Gemütlichkeit und Geselligkeit, eine liebevoll

betreute Wohnung, die den Menschen

erst zum Menschen macht, die Familie
zusammenhält, die Liebe fördert, den
Zusammenhang mit unsern Eltern und Ahnen
stärkt und die Würde und Achtbarkeit der
Familie auch nach außen bekundet.

Desgleichen will die Gemeinde ihre
Wichtigkeit und Selbstachtung offenbar
machen im Rathaus und in stattlichen
Bürgerhäusern, in Plätzen und Anlagen, in
gepflegten Straßen, in Schulbauten und
Kirchen. Noch dehnen sich in München, Wien,
Mainz und Köln weite Ruinenfelder aus;
die Dome aber sind alle in alter Pracht
und Herrlichkeit wieder erstanden. Die
Heimat ist uns nicht bloß ein administriertes

Stück Land mit Arbeitsplätzen,
Versicherungen und Steuern; ein Ort, wo wir
verdienen, essen, trinken und absterben, nicht
»un pays exploite«, sondern »un pays cul-

tive«, ein liebevoll gepflegtes Stück Erde,
in dem wir verwurzelt sind seit Generationen.

6. Der Schlüssel zu Zeiten und Völkern

Wenn die Kunstwerke eine derart
elementare Äußerung eines Volkes sind, so ist
es klar, daß man aus ihnen am meisten
über die Seelenlage eines Volkes und einer
Zeit vernehmen kann. Jakob Burckhardt
hat als erster eine Zeit analysiert aus den
Werken der Kunst. Es schien ihm, daß aus
den Porträten und Denkmälern der
Renaissance das Zeitalter dieser selbstbewußten

Gewaltmenschen ebenso herauszulesen
sei wie aus dem Principe des Niccolö Mac-
chiavelli. Mehr als die Berichte über Kriege

und Politik verkünden uns die Kunstwerke

die tiefsten Anliegen der Zeit und

zeigen, was man als das Höchste schätzt,
was man liebt und haßt. Die ungeheuren

574

Pyramiden und Tempel Ägyptens verraten
uns die Maßlosigkeit und Menschenverachtung

seiner Herrscher, desgleichen die

Tempel und Statuen Griechenlands den
humanistischen Geist dieses Volkes, den

schönheitstrunkenen, plastischen Sinn und
sein Empfinden für Freiheit und organische

Ordnung. Die Vorliebe Roms zur
Weltbeherrschung und Pracht ist abzulesen

aus dem Kolosseum und den
Bäderbauten. Die altchristlichen Basiliken sagen

uns, auch ohne daß wir es sonst wüßten,
daß sich der Geist nach innen gewandt hat,
vom Irdischen weg zu den ewigen Geheimnissen.

Die romanischen Dome am Rhein
sind Sinnbilder der Kaiserwürde, und die
Tausende von Statuen und Steinmetzarbeiten

an den gotischen Domen erzählen laut
und unmißverständlich vom Bürgerstolz
und Opfersinn der neuentstandenen Städte.

Die sinnenfreudigen und zugleich
geheimnisvoll mystischen Räume des Barocks
— man denke an Einsiedeln — sind Ausdruck
der Spannung zwischen Diesseits und
Jenseits, von der dieses Zeitalter beherrscht
wurde. Und so können wir auch aus den
Werken der Volkskunst, aus den Liedern
und Sagen am meisten erfahren über unser

Volk, und aus den Werken der modernen

Kunst am meisten über unsere Zeit,
die aus dem Gleichgewicht geraten ist. Wir
ahnen Dinge, die noch unausgesprochen
sind und sich erst ankündigen im
Unterbewußtsein, ob uns die modernen verzerrten

Figuren und Gesichter nun gefallen
oder nicht. Man könnte der Meinung sein,
daß sich darin die Zeit der Weltkriege, der
Konzentrationslager, der wiedererstandenen

Sklaverei, des zerstörten Menschenbildes

und der Angst besser widerspiegelt
als in glatten, verschönerten Gesichtern,
die wohl ruhige, harmonische Perioden
auszudrücken vermochten, aber nicht mehr
unsere Tage. So kann man sagen: Auch
darum befassen wir uns mit der Kunst, weil
die Kunst der Schlüssel ist zu vergangenen
und gegenwärtigen Zeiten und Völkern,



zum Verständnis der Zeitsituation. Um in
der Sprache der modernen Psychologen
und Berufsberater zu reden: Die Kunstwerke

sind ein untrüglicher Test einer
Zeit.

7. Die Geburt des Unbewußten

Damit nähern wir uns dem Wichtigsten.
Die Künstler wollen mehr als Werke schaffen,

die uns gefallen sollen; sie sind mehr
als bessere Unterhaltungskünstler und
Spaßmacher des Geistes. Es genügt, einen
Blick auf ihre tragischen Lebensschicksale

zu werfen, auf den Ernst, mit dem sie

um ihre Erkenntnisse und Werke gerungen
haben, Hunger, Anfeindungen und Mißerfolgen

zum Trotz. So wenigstens jene, die
uns tiefer berühren. »Non nasce in me
pensier, che non vi sia dentro scolpita la
morte« — »Kein Gedanke keimt in meiner
Seele, der nicht des Todes Antlitz trüge«,
sagt Michelangelo. Beethoven gebar seine
Werke aus Taubheit und Verzweiflung,
Schiller schrieb sich in einem heroischen
Wettlauf mit der Schwindsucht buchstäblich

zu Tode, um noch sagen zu können,
was er zu sagen hatte. Goethe, der scheinbar

ewig glückliche und erfolgreiche,
bekannte, daß er in seinem Leben keine drei
Wochen glücklich gewesen sein. Kleist
und Lenau erschossen sich aus Verzweiflung.

Van Gogh, der berühmteste unter
den neuern Malern, verkaufte zeit seines
Lebens ein einziges seiner Gemälde und
endete im Wahnsinn usw. usw. In den
Notizbüchern des neunzehnjährigen Gottfried
Keller steht als Aufschrei des werdenden
Künstlers der Satz: »Preise der Tor sich

glücklich, der nie den innern Wert der
Kunst empfunden hat; denn in seliger
Trägheit fließen seine Tage dahin, während

der andere, das Licht im Auge, seine
Ruhe zerfetzt, rastlos sein Ideal verfolgt,
das Leben verscherzt, sich durchringt, um
am Ziele zugrunde zu gehen.« Es ist eine
grenzenlose Herabwürdigung, die nur der
Unverstand entschuldigt, angesichts un¬

zähliger Künstlerschicksale von Unterhaltung

und Verschönerung des Lebens zu
sprechen. Manch einer konnte am Schlüsse

seiner Tage mit Hölderlin — ach, welche
Tiefen birgt der eine Name — bekennen:

Das Angenehme dieser Welt hab' ich

genossen.
Der Jugend Freuden sind wie lang, wie
lang verflossen.

April und Mai und Junius sind ferne.
Ich bin nichts mehr, ich lebe nicht
mehr gerne.

Diese Worte sind echt; denn Hölderlin
verbrachte die letzten vierzig Jahre seines
Lebens im Wahnsinn. Eine solche Tragik
verbietet es, nur von Gefallen und Vergnügen

zu reden; man darf es erst recht nicht
bei den Bildern der altchristlichen und
russischen Kunst und beim Gregorianischen

Choral.
Die Künstler verkünden, was ohne das

Medium ihrer Werke nicht gesagt werden
kann. In Farben und Formen, in Tönen
und Rhythmen versuchen sie auszudrük-
ken, wozu die bloße Verstandesrede
einfach nicht ausreicht. Ein Beispiel:

Du bist min, ich bin din,
des solt du gewis sin.
Du bist beslozzen

in minem herzen;
verlorn ist daz slüsselin,
du muost immer drinne sin.

In diesen unübersetzbaren Worten ist
mehr über die Liebe ausgesagt als in einem

gelehrten Buche. In der seligen Bezogen-
heit von mein und dein, den schmeichelnden

i-Lauten, der sanften Rundung von m,
n und 1, dem Flüstern der s-Laute und endlich

im Bilde vom süßen Gefängnis des

Herzens ist das scheue Geheimnis der Liebe,

ohne es zu entweihen, vollkommen
eingefangen.

Die großen Künstler reagieren feinnerviger

als andere Menschen, registrieren
Eindrücke und Ahnungen, die den andern

575



noch unbewußt sind, und betreten Räume,
die noch keines Menschen Fuß betreten
hat. So werden sie zu Sehern und Propheten.

Ich sehe den Bäumen die Stürme an,
die aus laugewordenen Tagen
an meine ängstlichen Fenster schlagen,
und höre die fernen Dinge sagen,
die ich nicht ohne Freund ertragen,
nicht ohne Schwester lieben kann.

So hat es Rilke, der übersensible, formuliert.

Es leuchtet ein, daß die Künstler darum

der Zeit und dem allgemeinen
Verständnis vorauseilen; denn wären ihre
Aussagen schon Allgemeinbesitz, sie dürften
wohl entbehrlich sein.

Die Aufgabe des Künstlers ist nicht so

nebenbei, sozusagen mit der linken Hand
zu erledigen, sondern erfordert den Einsatz

der vollen Existenz und will geleistet
werden aus allen Kräften, mit der ganzen
Seele, mit Sinnen und Geist, mit Verstand
und Gemüt. Dann aber werden Geheimnisse

offenbar, d. h. Wahrheiten, die dem
Verstände ganz oder teilweise unzugänglich

sind. Und wenn wir die Kunstwerke
betrachten, dann erschließt sich das

Geheimniswiederum nicht in der Zerstreuung
und Sattheit, sondern nur dem, der es

ebenfalls ganzheitlich, mit Aug und Ohr,
mit Verstand und Gemüt, aus dem ganzen
Herzen und aus allen Kräften zu erfassen
sucht. Ohne liebendes Bemühen geht es

nicht, sollen anders das Verborgene
enthüllt und wir selbst in unseres Herzens
Mitte getroffen werden.

»Verstiegene Phantastereien?« wird
mancher argwöhnen. Nein, es ist schon so

und fehlt nur an der Kraft, sich klarer
verständlich zu machen. Ein Novalis
vermochte das mit zwei Sätzen:

Wenn nicht mehr Zahlen und Figuren
sind Schlüssel aller Kreaturen.
Wenn, die da singen oder küssen,
mehr als die Tiefgelehrten wissen

und man in Märchen und Gedichten
erkennt die wahren Weltgeschichten

8. Der Weg zu den Mysterien.

Wenn es stimmt, daß der Weg zu den
Geheimnissen nur über Sinnbild und
Kunstwerk geht, dann ist die Verkündigung

der Offenbarung notwendig an die
Kunst gebunden; denn die Offenbarung
ist wesentlich Mysterium. Wir haben einen
Prüfstein für diese kühne Behauptung:
Hat Christus es so gehalten? Ja, das tat er.
37 Parabeln haben die Evangelisten von
ihm überliefert, und schon beim Propheten

heißt es vom Messias: »Ich will meinen
Mund auftun in Gleichnissen.« Was wüßten

wir von der grenzenlosen Barmherzigkeit

Gottes ohne das Gleichnis vom verlorenen

Sohne? Was von der mystischen
Verbindung zwischen Christus und seiner
Kirche ohne das Gleichnis vom Weinstock
und den Reben? Welch eine plastische
Dichte und welche Dramatik im Bilde vom
Jüngsten Gericht! Auch der Hl. Geist wußte,

möchte man sagen, keinen angemesseneren

Ausdruck für die Liebe Gottes zu
uns als die trunkenen Liebesgesänge und
Vergleiche des Hohen Liedes, und Johannes,

der Seher auf Patmos, verkündete die
Schicksale des kommenden Reiches in sich

überschlagenden Visionen von kosmischen
Erschütterungen, vom Tier aus dem Meere,

vom Tier mit den sieben Köpfen und
vom himmlischen Jerusalem. Es war nicht
möglich, die Mysterien anders als in
Bildern zu offenbaren, nicht bloß darum, weil
Christus den Unmündigen, und das sind
wir alle, die Wahrheiten verdeutlichen
mußte, sondern weil er nicht bloß
unverbindliche Lehrsätze bringen, sondern die

ganze Persönlichkeit des Menschen,
Verstand, Gemiit und Wille, erfassen wollte.

Aus der religiösen Ergriffenheit sind die
Künste geboren. Es ist kein Zufall, daß
Kirche und Kunst eng verbunden sind und
sich nur zum größten Schaden beider trennen

können. Die Reformation verbrannte

576



die Bilder. Der protestantische Theologieprofessor

Walter Nigg nennt dieses Ereignis

»ein enormes Unglück« mit
»unübersehbaren tragischen Folgen«, verantwortlich

dafür, daß die westliche Christenheit
auf weite Strecken das symbolische Denken

verlernt habe. Es allein ist dem
religiösen Bereich angemessen. Aber auch die
Kunst ist dadurch heimatlos geworden.

Seit den Tagen Konstantins baut die
Kirche Gotteshäuser und stellt Statuen und
Bilder auf, die sie mehrfach in schweren

Kämpfen verteidigt hat gegen die
Bilderstürmer, und seit den Tagen der Apostel
singt die Kirche ihre Freude und ihre Not
zum Herrn empor; sie singt bei festlichen
Feiern, aber singt auch bei Totenklagen.
Nichts vermöchte den Ernst und die Würde

und die selige Zuversicht des christlichen

Todes so eindringlich zu predigen
wie die Worte und Melodien der Totenprä-
fation. Unvergeßlich bleibt dem Schreibenden

jener Augenblick auf dem Montserrat,
als er durch Zufall der Bestattung von
dreizehn Märtyrern aus der spanischen Re-

volution beiwohnen durfte. Wie man die
verehrungswürdigen Überreste in die Gruft
hinuntertrug und dabei sang: »In paradi-
sum deducant te angeli Ins Paradies
mögen dich die Engel geleiten«, da war es

der Einzug ins Paradies: Spiel vor Gott und
Wirklichkeit zugleich, wie jegliche Liturgie.

Gibt es einen innigeren Heiligen als
Franz von Assisi? Er sang im Tode den

Sonnengesang. Gibt es einen strengeren
Aszeten als Johannes vom Kreuz? Im
Gefängnis zu Toledo schrieb er seine Gedichte

von der Vereinigung mit Gott. Und gibt
es einen unbarmherzigem Bußprediger als
Savonarola? Mit ausgerenkten Armen und
gebrochenen Gliedern schrieb er im Kerker

seine dichterischen Beflexionen zum
Miserere. Es ist eben so: ohne die Werke
der Kunst können weder die Kirche, noch
ihre Heiligen die göttliche Offenbarung in
ihrer ganzen Fülle weitergeben. Mitten im
Urwald von Paraguay errichteten die Je¬

suiten herrlichere Kirchen als in Spanien,
bauten Orgeln und Geigen und spielten
und sangen den Glauben in die Herzen der
wilden Indianer hinein. Man zerstörte ihr
Werk. Nach zwei-, dreihundert Jahren
kamen die ersten Missionäre wieder in die

aufgehobenen Reduktionen. Da fanden sie

die Dörfer verlassen, die Häuser verfallen,
die Äcker von der Wildnis verschlungen;
aber sie fanden noch die prachtvollen
Kirchen, an deren Wänden unberührt die
Musikinstrumente hingen zum Zeugnis, daß

die Kunst zu den ersten und treuesten
Glaubensboten zählt. Warum ist Weihnachten

allem Volke so gegenwärtig und teuer?
Weil wir das Geheimnis begehen in
mitternächtlicher Liturgie, in Krippen und
Lichterbäumen, in Gesängen und Gedichten, in
Spielen und Gaben. Warum hingegen ist
Ostern, das größere Fest, wo wir die
Auferstehung des Herrn begehen und zugleich
unsere eigene innere Auferstehung im
Leben der Gnade, warum ist Ostern dem
Bewußtsein des Volkes so weitgehend
entschwunden, im Gegensatz zur Ostkirche?
Weil die viel herrlichere Liturgie der
Osternacht jahrhundertelang schlecht und
recht ohne Gläubige am Samstag in der
Frühe gefeiert wurde, statt in der Nacht,
wie es seit kurzem wieder geschieht, und so

ihrer ergreifenden Symbolik beraubt wurde.

Die Kunstwerke sind eben ein notwendiges

Gefäß der Offenbarung. Es haftet
ihnen etwas Sakramentales an: sie versinn-
bilden die Gnade und vermitteln sie

zugleich.

Seit dem Ende der Barockzeit erleben
wir eine ununterbrochene Trennung von
Religion und Leben, von Kirche und Kultur,

so daß die Wiedereroberung des

Lebens, die Versöhnung der Kultur mit der
Kirche die eigentliche Missionsaufgabe des

19. Jahrhunderts war. Einst war die Kirche
nicht weniger die Mutter der Künstler als
der Heiligen; Dominikus und Dante wuchsen

auf einem Boden. Die Kirche trug Palme

und Lorbeerkranz. Die Palme hat sie

577



bewahrt, den Lorbeer zeitweise verloren.
Hundertfünfzig Jahre überließ sie den

Ruhm der Kunst den Fremdlingen. Einmal
war die Kunst die jüngere Schwester der

Kirche; nun irrt sie fern dem Vaterhaus.
Es ist an der Zeit, sie heimzuholen. Sie

wird heimkehren, ja, sie ist schon auf dem

Wege; denn die neuerwachte Sehnsucht
nach dem Mysterium läßt auch die Sehnsucht

nach der Kunst wieder machtvoll
durch die Räume der Kirche rauschen.

9. Die Heimholung der Welt.

Schöne werden zusammenfallen in jener
Kalokagathia, von der die Griechen träumten.

Dem unbekannten, oft wenig
erfolgreichen Künstler und Sänger sei es zum
Tröste gesagt: Dann hört jede »nützliche«

Tätigkeit auf, die Wissenschaft geht in
Schauen über, und nur die Liebe wird
immer bleiben und der Gesang. Das Kunstwerk

ist eine Vorahnung dieses himmlischen

Gesanges, sowie die künstlerische
Arbeit immer schon eine heimliche
Nachbildung jener ewigen Weisheit ist, die da

nach den Worten der Schrift seit Urbeginn
vor Gottes Angesicht spielt.

10. Wagnis und Gefährdung.

Doch seien zum Schluß Wagnis und
Gefährdung in der Kunstpflege nicht verhehlt.
Hüte dich, du junger Mensch, der du
ausziehst zu den hohen Dingen der Kunst oder
des Geistes überhaupt! Zwei Gefahren
bedrohen dich: einmal ein krasser Materialismus,

der sich äußern kann in ruhelosem
Geldverdienen oder in der dumpfen
Behaglichkeit, in einem philisterhaften
Genügen, das jeden Aufschwung und jede
Begeisterung im Keime erstickt; sodann ein
Verfallensein an das Haltlose, Schweifende,

das Lied und Leben verwechselt, ein
Versinken in trostlosen Genuß. Dir zur
Warnung stehe hier zum Abschluß das

Gedicht Eichendorffs von den zwei Gesellen:

Es zogen zwei rüst'ge Gesellen

zum erstenmal von Haus,
so jubelnd recht in die hellen,
klingenden, singenden Wellen
des vollen Frühlings hinaus.

Im Paradies war die Kunst nicht
notwendig; denn die Welt ruhte in vollkommener

Schönheit; Natur und Übernatur
waren innig durchdrungen, und in liebendem

Erkennen begegneten sich Schöpfer
und Geschöpf. Der Sündenfall zerriß dieses

Band zwischen Himmel und Erde, so

daß die Ordnung und Schönheit der Dinge
in die Brüche ging. Verstreute Trümmer
nur — der einstigen paradiesischen Welt
liegen noch über der Erde. Der Künstler
versucht, die Bruchstücke zusammenzufügen
und in seinen Werken die ursprüngliche
Vollkommenheit wiederherzustellen. Seine

Schöpfungen sind »eine in Geste oder Ton
oder Wortgefüge hineingeformte Vorwegnahme

jener Harmonie zwischen Seele und
Leib, die wir Himmel nennen« (H.
Rahner). Wir wissen, daß diese paradiesische
Welt als Ganzes erst am Ende der Zeiten
restlos neu geschaffen wird. Das ist das

goldene Zeitalter, welches Schiller und
Hölderlin mit solcher Inbrunst ersehnten
und schon in dieser gegenwärtigen
Heilsordnung herbeizuführen suchten. Dies war
ein Irrtum, denn noch sind wir im Pilgerstand.

Die Kunstwerke sollen in uns die
Sehnsucht nach der ewigen Heimat, nach
dem Wohlklang ohne Mißton, der Schönheit

ohne Makel lebendig erhalten. In der
Erfüllung erst wird sich fügen, was zu
Beginn füreinander geschaffen war, das

Getrennte wird sich einen, und das Gute und

Die strebten nach hohen Dingen,
die wollten, trotz Lust und Schmerz,
was Recht's in der Welt vollbringen,
und wem sie vorübergingen,
dem lachten Sinnen und Herz.

578



Der erste, der fand ein Liebchen.
Der Schwieger kauft' Hof und Haus;
der wiegte gar bald ein Bübchen
und sah aus heimlichem Stübchen

behaglich ins Feld hinaus.

Dem zweiten sangen und logen
die tausend Stimmen im Grund,
verlockend' Sirenen, und zogen
ihn in der buhlenden Wogen

farbig klingenden Schlund.

Und wie er auftaucht vom Schlünde,
da war er müde und alt,
sein Schifflein, das lag im Grunde,
so still war's rings in die Runde,
und über die Wasser weht's kalt.

Es singen und klingen die Wellen
des Frühlings wohl über mir:
und seh ich so kecke Gesellen,
die Tränen im Auge mir schwellen —

ach Gott, führ uns liebreich zu Dir.

1HSSCHCLE

HILFE ZUR SELBSTHILFE
Lexika für Kinder und Jugendliche in Schule und Haus

Von Müller Eckart

I. Ihr pädagogisch-didaktischer Ort

1. Langgehegtes Bedürfnis.

In den letzten zwei Jahren erschienen
mehrere Jugend- oder Schülerlexika und

sogar ein Kinderlexikon, das sich schon
dem Vor-Lesealter anbietet*. Sie erreichten
binnen kurzem Auflagen bis zu einer
Viertelmillion. Das etwa gleichzeitige Erscheinen

und die hohen Auflagen machen
offenkundig, daß hier ein langangestautes
Bedürfnis vorliegt. Die Schule, wo sie lebendig

ist, spürt dieses Bedürfnis schon seit
Jahrzehnten. Sie stellte schon nach dem
Ersten Weltkrieg bereit, was verfügbar
war: wohlfeile Volkslexika. Diese aber
entmutigten das Kind schon mit einem
Dickicht von Abkürzungen und Verweisungen

mehr, als daß sie es gewannen. Und
oft blieb die Frucht mühevollen Suchens,
daß das Kind ein unbekanntes Wort durch
zwei oder drei ihm ebenso unbekannte

* In der Reihenfolge der Alters- und Anforde
rungsstufe: Wittes Kinderlexikon, Enßlin & Laib
lin: Lexikon für 9- bis 12jahrige, Knaurs Jugend
lexikon, Wittes Schülerlexikon, Wittes Taschen

lexikon, Enßlin & Laiblin: Die Welt von A bis Z

»erklärt« fand. Folgerichtige Lehrer
begannen daraufhin, mit ihren Kindern aus
dem Unterricht Lexikonartikel zu erarbeiten,

die sich in Karteien oder als Blätter
in Registerordnern sammelten. Sind diese
mühevollen Eigenarbeiten nunmehr
hinfällig? Keineswegs! Und ohne diese

Pionierarbeit, ohne solch stilles Wachstum
wären wir heute kaum im Besitz gedruckter
Schiilerlexika.

2. Nicht »Lehren und Lernen«. — sondern
»Lernen lind Lehren«/

Das ständige Anwachsen des Wissens —

nicht nur des akademischen, sondern auch
des im schlicht-praktischen Berufsleben
erforderlichen — und die zunehmende Un-
vorhersehbarkeit der künftigen Anforderungen

an das einzelne Kind haben den
Wissensballast als Lebensvorbereitung ad
absurdum geführt. Will die Schule für das

Leben rüsten, so muß sie heute mehr denn
je die Selbstkraft des Kindes entfalten und
dafür geeignete Arbeitsmittel und -mög-
lichkeiten schaffen. Sie muß das Lernen
lehren. Die feste Formel »Lehren und
Lernen« stellt das Lehren vor das Lernen.

579


	Warum befassen wir uns mit der Kunst?

