
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 42 (1955)

Heft: 6: Portugals Kolonisation ; Mittelschule ; Lehrplattform

Artikel: Gottes Seelsorge an meiner Wenigkeit

Autor: Bucher, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOTTES SEELSORGE AN MEINER WENIGKEIT
Von Dominik Bucher, Neuenkirch

Niemand hielte sich darüber auf, wenn es

hieße »Seelsorge an einem Nichts...«. Und
doch wäre das nicht ganz richtig; denn,
wenn es schon Seelsorge heißt, so denkt
man an eine Seele, und diese kommt von
Gott und geht wieder zu Gott. Was zwischen
diesem Herkommen und Hingehen liegt,
das ist zutiefst das Wesentlichste von dem,
was man Weiterbildung, Höherbildung,
Eildung überhaupt nennt. Das Wort Bildung
steht in allernächster Nähe bei der Stammsilbe

»Bild« und erinnert mit der weitern
Wortprägung »Ebenbild« an einen sehr
bekannten Ausspruch aus den ersten Seiten
des biblischen Schöpfungsberichtes: »Lasset

uns den Menschen machen nach unserem
Ebenbilde!« Von dieser Bildung soll hier
vornehmlich die Rede sein und nicht so sehr

von jener intellektuellen Weiterbildung, die
so viele jüngere und ältere Menschen in edelster

Weise gefangenhält, die auch mich
jahrelang bedrückte und mir gelegentlich

sogar — den Kopf etwas verdrehte, etwa
damals, als ich hoffte, ein überdurchschnittlich
guter Zeichnungslehrer zu werden oder die
Reihe berühmter Komponisten mit einem
weitern großen B zu krönen. Heute lächelt
man darüber, auch über jene Zeit, da man
Bücher aller Fachgebiete zu Hunderten las

und ständig Geräuschkulissen um sich hörte:
»Ja, ich bin klug und weise...« Nein, von
all dem soll hier nicht die Rede sein — andere

mögen es vielleicht tun —, wohl aber von
jener Weiterbildung, welche bleibt »zum
ewigen Leben«.

So versucht nun diese kleine, bruchstückhafte

Arbeit an einem persönlichen Beispiel
nachzuweisen, daß Gott normalerweise, das

heißt, wenn kein Widerstand (Sünde wider
den Hl. Geist!) entgegengesetzt wird, die
Weiterbildung überwacht und leitet. Ein
Beispiel von so stark persönlichbetonter
Art darf vom Leser nicht falsch ausgelegt

210

werden. Es wäre ein unreifes und unfaires
Bemühen, wenn man aus dieser
Darstellungsart einen Einsatz pro domo im Sinne

von Selbstruhm herauslesen wollte, wo sie

doch bloß sachliche Zustände oder
Wandlungen durch das Spektrum des »Ich«
möglichst lebensnah, farbig und gefühlsbetont
aufzeigen möchte.

Ein Mensch, der, wie ich, mit raschen
Schritten dem Ende des sechsten
Lebensjahrzehnts zueilt und nun Rückschau hält,
der hat schon allerhand Beobachtungen
über den Verlauf seines Innenlebens
gemacht, die zu einem Lobpreis auf Gottes
»Seelsorge« geradezu zwingen. Wie zwar
schon immer und überall Natur und Gnade
sich ineinanderschlingen, so daß bald die

eine, bald die andere »Schlinge« mehr oder

weniger sichtbar wird, so bleibt auch in der
Rückschau über des Menschen Weiterbildung

das Ringen -zwischen Natur und Gnade

nicht immer leicht und klar überblickbar.

Doch scheint im natürlichen Ablauf der

Weiterformung eine Gesetzmäßigkeit zu
bestehen, die wir Lehrer schon von der
Schultätigkeit her sehr gut kennen: die Seele

nimmt nichts auf, wofür nicht gewisse

Voraussetzungen da sind. Die Didaktik weiß

um dieses Gesetz und hat darum einen
Grundsatz über den stufenweisen Aufbau
aller Wissensvermittlung aufgestellt. Die
Kinderpsychologie weiß ebenfalls darum,
sie hat den verschiedenen Aufnahmestufen
bestimmte Kennzeichen zugeordnet und
redet vom Spiel-, Märchen-, Robinsonalter.
Es wird nun aber viel zu wenig beachtet,
daß auch im spätem Alter, »im Leben
draußen«, diese Gesetzmäßigkeit weitergeht,
wohl in verfeinerter und jeglicher Wesensart

besser zugeordneter Weise. Es geht hier
um Jahrzehnte. Solange man inmitten dieses

Werdens lebt, merkt man nicht viel,
aber in der Rückschau wird manches klar.



So möchte ich für mich die Zeit vom 20. bis
30. Lebensjahr dem Streben nach
weltanschaulicher Sicherheit zuordnen. In dieser
Zeit zogen die Studien philosophischer und
apologetischer Werke ihre tiefen Spuren in
meiner Seele. — So um das 30. Altersjahr
herum versuchte ich im Anschluß an Igna-
tianische Exerzitien, eine heute nicht mehr
sehr bekannte Thomas-Ausgabe1
durchzuarbeiten. Es gelang mir damals nicht, trotzdem

das formale Verständnis und auch die

gnadenhaften Voraussetzungen dazu
vorhanden waren. Erst gut zehn Jahre später,
im fünften Jahrzehnt, nahm ich den Plan mit
Eifer wieder auf und arbeitete nun die fünf
Bände mehrmals durch. Hätte mir nun in
dieser Altersstufe jemand das kleine Büchlein

von P. de Caussade S. J. über »Hingabe
an Gottes Vorsehung« in die Hände gelegt,
ich hätte es bestimmt »unverstanden«2 zur
Seite gelegt. So um die Fünfzig herum hatte
ich in meinem persönlichen und im Leben
meiner großen Familie so mancherlei erlebt,
daß ich in diesem Büchlein bestätigt fand,
was ich mir indessen des öftern im stillen
gedacht hatte. Heute, nachdem Gott in
verschiedener Hinsicht bei uns hart zugeschlagen

hat (ach, bei andern noch viel mehr!),
bin ich völlig aufnahmefähig für das Buch
von Bernieres-Louvigny, »Das verborgene
Leben in Christus«. So weit also steht die
innere Formung heute, und so weit betrachte

ich sie als natürliche Gesetzmäßigkeit.
Das Gnadenhafte aber liegt darin, daß die

Seelsorge Gottes mir immer wieder Bücher
in die Hände spielte, die mich vorwärtstrieben.

Außerdem waren Bildungseinflüsse
anderer Art wirksam, die von entscheidender

Bedeutimg wurden. Ich erinnere da nur
ganz kurz an den Besuch der Kantonsschule
Sarnen und des Lehrerseminars Hitzkirch
(Rogger-Einfluß!), ferner, wie mich Gott

1 L. Bail, Doktor der Theologie an der Sorbonne.
Die Theologie des hl. Thomas von Aquin in Betrachtungen

(deutsch von J. B. Kempf, Mainz), 1868.

2 »unverstanden« nicht im Sinne logischen
Erfassens, sondern aszetischen Mitgehens.

durch tödliche Erkrankung und
Wiedergenesung in Zaum und Zügel hielt, wie
Bergtouren in unserer gebirgigen Heimat und
Reisen in die Nachbarländer den Sinn für
das Schöne weit öffneten, wie harte
Schicksalsschläge niederschlugen, frohe
Überraschungen und Erreichungen aufrichteten,
wie katholische Zeitschriften (auch »Schweizer

Schule«!) und Tagespresse unverrückbar

weiter an der Seele modelten usw. Trotzdem

ich zum Beispiel im Lesen eine große
Freiheit, ja Frechheit übte, so kamen mir
eigentlich doch fast keine schlechten Schriften

vor Augen, so daß ich in dieser Hinsicht
vor Schaden bewahrt blieb. Wie will ich mir
das anders erklären als durch unverdient
gnadenhafte Seelsorge Gottes an mir. Daß
solch göttliche Führung auch bei all meinen
Kolleginnen und Kollegen und bei vielen
tausend gut veranlagten Menschen
wahrnehmbar ist und bei den meisten zu einem
noch viel vollendeteren Ergebnis führt, ist
eine weitere Tatsache, die meine persönlichen

Beobachtungen und Vermutungen in
großzügiger Weise bestätigen. Könnte man
bei all diesen Menschen graphische Darstellungen

der globalen Weiterbildung machen,
so müßte sich bestimmt erweisen, daß das

Bildungstempo sehr verschiedenartig ist,
indem einzelne gut veranlagte und besonders

gnadenhaft bedachte Menschen schon sehr
früh »klug und weise« geworden waren,
während andere erst in den Fünfzigerjähren
zu einer vorläufigen Vollendung gelangen.
Die Erwähnung der Bücher von Bail, de
Caussade und Bernieres, die doch nur eine

winzige Auswahl aus einer Unsumme von
gelesenen Büchern bedeuten, kann daher
nicht so sehr als Mittel zur Weiterbildung
gelten als vielmehr zur Feststellung eines

gewissen Reifegrades, der beispielsweise bei
30,40 oder 50 Jahren zutreffen dürfte.
Testpunkte

Die Retrospektive zeigt noch etwas
anderes in vollem Lichte: in der Frühzeit des

»Weiterbildungsalters«, also etwa vom 20.

bis 35. Altersjahr, war der Gegenstand des

211



Bildungsstrebens stark im .Formwillen
verankert. Bücher, Vorträge, Predigten,
Zeitungsartikel wurden in dieser Zeit sehr stark
nach ihrer äußern Form, nach Satzbau,
Bildhaftigkeit der Sprache, Aussprache und
Diktion bewertet. Dieser Beurteilungsmodus

änderte sich — bei fließenden Ubergängen

— in der zweiten Epoche des

Weiterbildungsalters, in der Zeit zwischen 35. und
50. Altersjahr. Die Vorliebe für schöne

Formen machte einer tiefern Wertung des

Gedanklichen Platz, und nun scheint es, daß
nach Überschreitung des 50. Altersjahres
das Gedankliche dem Tatwirklichen den

Vorrang einräumen müsse. Diese Entwick¬

lung drängt den Menschen in eine Lebenshaltung

hinein, die sich langsam, aber stetig
einer Stufe des Erlebens und Erleidens der

wirklichen Welt, der Umwelt, der Berufswelt,

der Familie, seiner eigenen Person mit
all ihrem Schwund an Fähigkeiten und
Vermögen duldend und klaglos leidend nähert.

Möglich, daß in einer vierten Stufe im
Menschen eine Gottmenschähnlichkeit im Sinne
des Karwochen-Ethos erreicht wird. Damit
wäre dann die Entwicklung auf unserer pla-
netoiden Welt abgeschlossen, von der es

eingangs hieß: »Lasset uns den Menschen
machen nach unserem Ebenbilde!«

MITTELSCHULE

MITTEILUNGSDRANG UND WORTSCHATZERWEITERUNG
Ein Kapitel »Augustinus«

Von Prof. Eduard von Tunk, Küßnacht ajR

Im ersten Buch der »Confessiones«, in
den Kapiteln 12 bis 14, stehen sehr
interessante Ausführungen des heiligen Augustinus

über sein Verhältnis zur Literatur in
den Jahren der Entwicklung. Er sagt u. a.,
als Knabe hätte er die »litteras« nicht
geliebt, ja es gehaßt, wenn man ihm die
Beschäftigung mit ihnen aufzwang. Später
auf diese Zeit zurückblickend, gesteht er
freilich: »Ohne Zwang hätte ich nicht
gelernt.«

Im besonderen empfand er illas primas
(sc. litteras), ubi legere et scribere et nu-
merare discitur, als lästig und peinlich, d.
h. die Fibel und das Rechenbuch. Und wieder

erklärt er auf Grund späterer Einsicht,
das hätte seine Ursache gehabt in der »Sünde«

und in der »Eitelkeit des Lebens« und
anerkennt, was er durch die erzwungene
Beschäftigung mit diesen ersten Schulbüchern

gewonnen habe, nämlich die Fähigkeit,

»zu lesen, wenn ich etwas Geschriebenes

finde«, und »selbst zu schreiben, wenn

ich etwas (schreiben) will«. Darum nennt
er diese Bücher im Vergleich zu späterer
Lektüre »utique meliores«, quia certiores«,
d. h. durchaus besser, weil auf konkreter
Grundlage (Horaz lehnt in der sog. ars poe-
tica die langandauernde Beschäftigung der
Schulkinder mit gewissen Rechenaufgaben,
die den Erwerbssinn anspornen, ab; dieser
Gegensatz ist beachtenswert, wenngleich
Augustinus in unserem Zusammenhang
kaum ans Rechnen, sondern vielmehr ans
Lesen und Schreiben denkt). Der Sinn des

Wortes »certiores« erhellt sofort, wenn wir
die Fortsetzung lesen mit dem Hinweis auf
des jungen Augustinus Lieblingsdichter
Vergil.

Von Vergil führt die Gedankenassoziation

auf Homer und die Schwierigkeiten
des Griechischen, bzw. des Erlernens einer
Fremdsprache. Während aber Augustinus
den Zwang des Elementarunterrichtes später

als letzten Endes wohltätig empfand,
blieben ihm die peinlichen Qualen des

212


	Gottes Seelsorge an meiner Wenigkeit

