Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 42 (1955)

Heft: 4: Appenzell ; Jahresberichte KLVS

Artikel: Appenzell im Zeitalter der Glaubensspaltung
Autor: Stark, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-529350

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-529350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

zum Bundesorgan heraufgefiihrt, das nun
die Konféderation der vier Gemeinden Ap-
penzell, Urnisch, Hundwil und Teufen zu-
sammenhielt.

1379, ein Jahr, nachdem man sich stolz
»Appenzell das Land « zu nennen begonnen
hatte, ergriff Kuno von Stoffeln die Insi-
gnien des sanktgallischen Abtes. In ihm
fand der Gedanke fiirstlicher Herrschaft ei-
nen tatkriftigen Triger. Es gebrach ihm
weder an politischem Weitblick noch an di-
plomatischem Geschick. Die Grifle der Ge-
fahr erkennend, die in der Freiheitsbewe-
gung der Genossenschaften fir die dbtische
Fiirstlichkeit lag, manéverierte er Appen-
zell aus dem schwiibischen Bund. Doch Ap-
penzell fand neue Bundesgenossen durch
das Landrecht mit Schwyz, das in der Folge
ein Protektorat iiber das Land iibernahm
und Ammainner als Berater entsandte.

Nach dem Konflikt von 1401 versuchte
ein Schiedsspruch die Appenzeller politisch
zu entmiindigen. Appenzell antwortete, in-
dem es die Rhode Herisau neu in den Bund
aufnahm. Mit Hilfe Osterreichs unternahm
der Abt den Versuch, den Bund der Appen-
zeller zu zerschlagen. Die Tage von Vige-
linsegg und am StoB hefteten das Gliick auf
dem Schlachtfeld an die appenzellische Fah-
ne. Der Waffenerfolg liste die offene Revo-

lution aus, man gab sich neues Wappen und
Siegel, ein gemeinsames Gericht und nahm
alle Gerichtsbarkeit in Anspruch. Damit
war dem bisherigen Grund- und Gerichts-
herrn sein Recht faktisch gekindigt.

Zwar erwirkte der Abt 1409 beim Reiche
einen Entscheid, der die Appenzeller wie-
derum ins grundherrliche Verhiltnis zu-
riickfithren sollte. Appenzell achtete den
Spruch des Reiches nicht, nahm Acht und
Bann in Kauf, schlof} sich noch enger zu-
sammen und verschmolz die Konféderation
der 12 Rhoden in ein einheitliches Gemein-
wesen. Es erging der Beschluf}, inskiinftig
sollen in allen Rhoden nur noch ein Recht,
ein Gericht, ein Banner und eine Landsge-
meinde sein.

Indem die herangereifte Autonomie mili-
téarisch behauptet und rechtlich organisiert
worden war, wuchs die iiberlieferte Genos-
senschaft iiber sich hinaus in einen Staat
hinein, eine feste Staatsgewalt begriindend.
Aus den Genossenverbinden wurde ein
Volk, das sich die wichtigsten Voraussetzun-
gen seiner Souverinitit selbst geschaffen
hat. Der Versuch eines fiirstibtischen Ter-
ritorialstaates blieb vereitelt, und als Aus-
druck voller Unabhingigkeit ergriff der
Grundsatz Geltung, dafl die Gemeinde des
Volkes, die Landsgemeinde, hichste Ge-

walt im Lande sei.

APPENZELL IM ZEITALTER DER GLAUBENSSPALTUNG
Von Dr. Franz Stark, Schulinspekior

Unsere diesjahrige 550-Jahrfeier der
Schlacht am Stof3 1i6t nicht nur die Erin-
nerung an den glorreichen Sieg unserer Ah-
nen wieder aufleben, sie bringt uns auch
zum Bewultsein, dafl das Land Appenzell
damals noch ungeteilt war. Der Historiker
wird gerade bei solchen Anlissen zum Riick-
blick auf die vaterlindische Geschichte ge-
zwungen und kann nicht iibersehen, daf} die
Tatsache der Landesteilung eine schmerz-
liche Miterinnerung wachruft. Wenn auch

144

heute die Leidenschaften eines bewegten
Zeitalters zur Ruhe gekommen sind, wenn
beide Stiande als friedliche Briider ihre kan-
tonalen und gemeineidgendssischen Aufga-
ben erfiillen — die Tatsache bleibt bestehen,
daB die Glaubensspaltung fiir das Land Ap-
penzell, fiir die » Universitas Terre de Ab-
batiscella«, ein geschichtliches Ungliick
warl.

! Die Bezeichnung Universitas Terre de Abbatis-
cella steht auf dem ersten, gemeinsamen Landes-



Die vorliegenden Ausfithrungen wollen in
kurzen Ziigen dieser bewegtesten Zeitepo-
che unserer Landesgeschichte gedenken.
Das Gebiet der sechs #ulleren und sechs in-
neren Rhoden wurde am 17. Dezember 1513
als XIII. Ort in den Bund der Eidgenossen
aufgenommen. Als wichtigste Bundesbe-
stimmung, die bald einmal in den Glaubens-
konflikten der Eidgenossen wirksam werden
sollte, wurde Appenzell das »Stillesitzen«,
das Sich-neutral-Verhalten, auferlegt. Mit
der Bestimmung des »Stillesitzens« war
aber Appenzell nicht, wie man annehmen
kénnte, zu einer Passivitiit in politischen
Fragen verurteilt. Eine andere Bestimmung
sollte es sogar sehr wirksam an gemeineid-
genossischen Fragen teilnehmen lassen. Es
ist die Schiedspflicht in eidgendéssischen
Konflikten. Der Eintritt Appenzells in den
Verband der eidgenéssischen Orte hatte fir
das neue Glied nicht nur Rechte und Pflich-
ten, sondern auch Anteil an den Soldgeldern
der verschiedenen Kriegsdienste zur Folge.
Der kleine Bergkanton war wirtschaftlich
gezwungen, dem Lande solche Einnahme-
quellen zu erschlieen, und so zogen denn
immer wieder ansehnliche Kontingente iiber
die Alpen oder ins Welschland. Bei Mari-
gnano teilte Appenzell mit den innerschwei-
zerischen Linderdemokratien die Nieder-
lage der ennetbirgischen Politik. 226 Ap-
penzeller blieben mit ihrem Kaplan Georg
Jiistrich auf dem Schlachtfeld. Die dieser
Katastrophe folgenden Unruhen schwelten
auch im Appenzellerland, und das im Jahre
1521 auch von Appenzell beschworene
Biindnis mit Frankreich entfesselte einen
wilden Pensionenstreit, der nur langsam
wieder verebbte. Aus jenen Tagen stammt
der beriihmte Landsgemeindebeschluf3, den
Landammann und Landvolk heute noch in
den Eid nehmen, daB sie von » Keinem Fiir-
sten noch Herren Keinerley Pension, noch

siegel, das zum erstenmal auf einer Urkunde vom
10. Oktober 1403 erscheint. App. Urkdb. Bd. I.
S. 710.

Schenckhinen oder Gaben nemmen, anderst
dan in der Landleuth Seckhell?«.

Die politischen Verhiltnisse am Vorabend
der Glaubensspaltung waren also ziemlich
bewegt. Wie waren die kirchlichen ? Bei Be-
ginn der Glaubensspaltung befanden sich
auf dem appenzellischen Territorium sieben
Pfarreien. Die Pfarrkirche des heiligen Mau-
ritius mit ihren sieben Kaplaneipfriinden,
die Filialkapellen Briilisau und Gonten, die
Pfarrkirche Unserer Lieben Frau auf Gais,
die Pfarrkirche St.Johann des Tiufers in
Teufen, die Pfarrkirche Unserer Lieben
Frau zum Schnee in Trogen, St. Gall in der
Grub, die Pfarrkirche St. Laurenz in Ur-
nisch, Peter und Paul zu Hundwil und Phi-
lipp und Jakob zu Herisau. Daneben besal}
das Land noch drei Frauenkléster, in Ap-
penzell, Teufen und Grimmenstein. Zum
Bistum Konstanz gehirend, standen all die-
se Kirchen unter der Kollatur des Abtes
von St. Gallen. Er prisentierte dem Bischof
die Geistlichen und nahm ihren Amtseid
entgegen. Die Pfarrkirche zu Appenzell war
iiberdies seit dem Jahre 1248 dem Stifte
St.Gallen inkorporiert und loste sich erst
1532 durch eine groflere Auslésungssumme
aus diesem Verhiltnis. Zum Unterhalt der
appenzellischen Kirchen trugen die Gliu-
bigen durch zahlreiche Stiftungen und Zu-
wendungen bei. Gerade der Umstand, dal}
auf appenzellischem Gebiet in verhiltnis-
mibBig kurzer Zeit mehrere Pfarrkirchen
entstanden, laBit auf eine rege und opfer-
freudige Volksfrommigkeit schliefen. Diese
dullerte sich auch in verschiedenen Wall-
fahrten, in der Verehrung des Gnadenbildes
Unserer Lieben Frau im Gatter zu St.Gal-
len, in der Stiftung und Unterhaltung der
Standeskerze in Einsiedeln. Herisau hat
noch in den Tagen der Berner Disputation
ein Opfer an die Standeskerze zu Einsiedeln
aufgenommen. Die Volksfrommigkeit wur-
de noch gesteigert durch die verschiedenen

* Landbuch des Kantons Appenzell-Innerrhoden.
S. 10.

145



AblaBprivilegien, die die papstlichen Nun-
tien den Kirchen des Landes gewihrten.
Obrigkeit und Volk standen treu zur Kirche
und zum Glauben, staatliche Ubergriffe und
bewaffnete Geltendmachung von Ansprii-
chen waren auch in den Freiheitskimpfen
nicht gegen die Kirche als solche gerichtet,
sie galten bestimmten Trigern kirchlicher
und weltlicher Gewalt.

Die Betreuung der Gliubigen lag in den
Hinden eines ziemlich zahlreichen Klerus,
der sich zum groflen Teil aus einheimischen
Geistlichen zusammensetzte. Ihre Bildung
und ihr sittliches Verhalten unterscheidet
sich nicht von den bekannten Verhiltnissen
in anderen Territorien. Die meisten dama-
ligen Pfriindeninhaber waren Absolventen
der verschiedensten Universititen, Basel
und Freiburg i. Br. waren die bevorzugten
Hochschulen. Wir treffen unter diesen Kle-
rikern eigentliche Humanisten, wie den
Wiener Studenten und Kaplan zu Appen-
zell, Ulrich Lener, und den Pfarrer zu He-
risau, Johannes Dérig. Wieder andere wa-
ren theologisch sehr durchgebildet, ohne
daf} wir sie in Universititsmatrikeln finden,
wie Pfarrer Diepolt Huter in Appenzell und
Pfarrer Joseph Forrer in Herisau. An den
sittlichen Schiden der damaligen Zeit hat
auch der appenzellische Klerus teilgenom-
men und damit beigetragen zur Trennung
im Glauben.

Wie kamen nun die reformatorischen
Stromungen in unser Land ? Zwei Minner
sind es, die die kirchliche Umwiilzung an-
bahnten, Joachim Vadian und Ulrich
Zwingli. Die neugliubigen Ideen, die Va-
dian in seinen Vorlesungszirkeln entwickel-
te, wurden auch von benachbarten appen-
zellischen Geistlichen aufgenommen. Be-
sonders Pfarrer Jakob Schurtanner in Teu-
fen hat das Reformationswerk zielbewuft
in die Hand genommen und wurde als
Freund Zwinglis besonders darin unter-
stiitzt. Der ziircherische Reformator hat
seine Schrift »Vom Hirten « eigens ihm ge-
widmet und darin ganz radikale Richtlinien

146

aufgestellt, wie mit den altgliubigen Geist-
lichen zu verfahren sei. Es wird darin auf ei-
nen kompromiBllosen Kampf gegen Pfarrer
Huter, das »pépstliche Fiichsli« in Appen-
zell, gedrungen. Pfarrer Schurtanner hatte
auch die Aufgabe, die Obrigkeit fiir die neue
Lehre einzunehmen. IThm standen die neu-
gliubigen Geistlichen Johannes Dérig in
Herisau, Walter Klarer in Hundwil, Johan-
nes Hef} in Appenzell und Matthias KeBler
in Gais zur Seite. Jakob Schurtanner berich-
tete am 8. Oktober 1523 voll Freude an Va-
dian, daB} der Landrat von ganz Appenzell
das reine Gotteswort angenommen habe.
Schurtanner meint mit dem reinen Gottes-
wort jenes, das Meister Ulrich fiir verbind-
lich erklirt hatte. Eine besondere Wirkung
auf den Rat zu Appenzell iibten die zwei
ziircherischen Glaubensgespriche des Jah-
res 1523 aus, die das zwinglische Schrift-
prinzip als Norm des Glaubens festlegten.
Lie doch der Rat von Appenzell vor der
zweiten Disputation in Ziirich den wortge-
waltigen Balthasar Hubmaier predigen, der
dann am genannten Glaubensgesprich
scharf gegen die Messe und die Bildervereh-
rung aufgetreten ist. Mit den neuglidubigen
Geistlichen Appenzells bildeten einflulrei-
che Mitglieder der Behorden eine bedroh-
liche Gegnerschaft der Altgldubigen.

Wie vollzog sich nun die Einfithrung der
Reformation im Appenzellerland ? Hier
konnte nicht einfach der Rat den neuen
Kurs diktieren. Die Landsgemeinde mufite
dariiber zu einem Beschlusse kommen. Der
Rat legte der Friihjahrslandsgemeinde von
1524 das Schriftmandat zur Annahme vor.
Dieses besagte: »daBl all unsere priester,
pfarrer, caplon und helfer nit anderes sol-
lend predigen, wysen und leeren an der
kanzlen und in der bycht, dann was sy mit
der hailgen gschrifft des alten und niwen
Testamentes mogen bewysen und probie-
ren. « Die Landsgemeinde nahm dieses Man-
dat an, das durchaus nicht geeignet war, |
klare Verhiltnisse zu schaffen. Landam-
mann und Rat sprachen sich gar nicht klar



fiir diese oder jene Meinung aus. Noch war
kein Eingriff in den katholischen Kult vor-
gesehen. Im Gegenteil, der Rat schiitzte die
Beichte, die der ziircherische Reformator
schon vor einem Jahre aus seinem Reform-
plan getilgt hatte. Da dieselbe Landsge-
meinde aber zugleich beschlo3, »was gut
Ioblich briich werend, die wellends gar nit
abthun«, so war dadurch der Weg fiir eine
griindliche Kultusinderung, die sich aus
dieser Bestitigung des Schriftprinzips not-
wendig hiitte ergeben miissen, gesperrt und
der Grund zu neuen Reibereien gelegt. Die
Neuglaubigen konnten nur dann befriedigt
sein, wenn sie ein Mehr zustande brachten,
das dem Rate Kompetenzen einriumte, den
katholischen Kult zu liquidieren. Dafir
aber waren keine Aussichten vorhanden,
denn der alte Glaube war noch zu sehr im
Volke verankert. So darf denn fiir Appen-
zell die Frithjahrslandsgemeinde keineswegs
mit der offiziellen Anerkennung der neuen
Bewegung gleichgesetzt werden. Sie war nur
die Bestitigung des Ratsmandates von
1523, eines Mandates, das eine riickliufige
Bewegung noch durchaus nicht verhindert
hitte. Gerade aus dem Volke, das im Lands-
gemeindeort Appenzell die entscheidende
Rolle spielte, erhoben sich Abwehrkrifte,
die mit ziher Festigkeit das alte Glaubens-
gut verteidigten. Im Hauptorte, wo Pfarrer
Huter den alten Glauben immer halten
konnte, machte sich gegen die »schriftge-
mifle« Predigt des neugliubigen Kaplans
Johannes HeB die Feindschaft des Volkes
geltend. Die Chronik berichtet, dafl die
Frauen den Pridikanten mit Steinen von
der Kanzel vertrieben hitten. Ein Bauer
packte ihn am Armel und wies ihn mit den
Worten zurecht: »Du, Zwinglimann, du
hast hier nichts zu schaffen.«

Die verworrenen Verhiltnisse riefen ei-
nem Austrag durch eine Disputation. Auch
in Appenzell waren es die Neugliaubigen, die
nach einer solchen Lisung verlangten. Die
Altgliubigen verwiesen die Kompetenz zur
Abhaltung von Glaubensgesprichen an ein

allgemeines Konzil. Der Bischof von Kon-
stanz suchte durch Schreiben vom 12. Juni
die unvermeidlich scheinende Disputation
zu verhindern, deren Ausgang ihm ja von
allem Anfang an klar sein muBlte. Der Bi-
schof verbot Pfarrer Huter die Teilnahme
am Glaubensgesprich. Die Kirche kinne es
nicht zulassen, dafl Entscheide in Glaubens-
sachen von Laien gefillt wiirden. Der Wi-
derstand gegen die Disputation aus dem
Konzilgedanken heraus, verbunden mit
dem Ansehen der beiden gelehrten Geistli-
chen Huter und Forrer im Volke, verun-
moglichten deren Abhaltung, und unver-
richteter Sache mufiten die Wortfiihrer der
Neuerung abziehen. Die Disputation hatte
versagt, weil die Altglaubigen den Konzils-
gedanken als wirksamen Grund zur Nicht-
beteiligung ins Feld fithren konnten und
mubBten. Die Einfiihrung der neuen Bewe-
gung konnte also fiir das ganze Territorium
auf dem ordentlichen Verfassungswege iiber
die Landsgemeinde gar nicht zustande kom-
men. Es konnte deshalb zur Stabilisierung
der appenzellischen Glaubensbewegung nur
ein Mittel in Frage kommen: die Einfiih-
rung durch die einzelnen Kirchhérinnen auf
Grund der Gemeindeautonomie. Die denk-
wiirdige Landsgemeinde vom 6. August 1524
hat dann diese Autonomie der Gemeinden
ausgesprochen. Das Volk wollte die Glau-
bensfrage nicht zu einer Angelegenheit der
Landsgemeinde machen, sondern verwies
die Regelung dieser Frage an die einzelnen
Kirchhiren. Ein angesehener Hundwiler,
Joseph Schuhmacher, stellte den Antrag:
»Man soll in jeglicher kirchhéri meeren,
wellichen glouben sy welli annemen, und
was dann die meerer hand erhalte, dem solle
die minder volgen, doch das der glouben
frey sige, und daf} keine partey die ander zu
glouben zwinge, sonder wohin ein jeglichen
sin gwiissen wyse, dem sélle er nachvolgen,
dergestalt, dall wenn es einem in der kilch
nit gefalle, daf er in ein ander on alle ent-
geltnus dorfte gon, man solle aber in einer
kilchen nit mer dann ein gottesdienst iiben.«

147



Dieser Vorschlag wurde angenommen und
am 13. August die Befragung der Kirch-
hérinnen vorgenommen. Das Ergebnis konn-
te zu errechnen sein. Urnisch, Hundwil,
Teufen, Gais, Trogen und Grub stimmten
fiir die Annahme der neuen Lehre, wiihrend
die Kirchhoren Appenzell und Herisau sich
fir Beibehaltung des alten Glaubens ent-
schieden. Es mag iiberraschen und fiir eine
vorbildliche Pastoration Pfarrer Forrers
sprechen, daB3 Herisau inmitten der dufleren
Rhoden sich noch bis 1529 beim alten Glau-
ben zu halten vermochte.

Mit der Anerkennung der Gemeindeauto-
nomie in Glaubenssachen durch die Lands-
gemeinde war nun bereits der Keim gelegt
zur spiteren Trennung der #uBleren und in-
neren Rhoden. Die Glaubensfrage war nam-
lich in diesem Jahre schon lingst iiber den
Charakter der inneren Angelegenheit eines
einzelnen Ortes hinausgewachsen. Das Vor-
gehen Zwinglis zeigte schon seit 1523 Per-
spektiven, die zu gemeineidgendssischem
Aufsehen mahnten. Von Ziirich aus wurde
dic Reformation mit einer offensiven Art
auf andereTerritorien zu tragen versucht,die

die Struktur der eidgenossischen Biinde ge-
fahrbringend bedrohte. In der Scheidung der
altgliubigen und neugliubigen Rhoden auf
sokleinem Territorium wie Appenzell wurden
die Glaubensparteien in zwei politische La-
ger zerteilt, die niemals mehr gemeinsame
Ziele verfolgen konnten. Das muBte auch
die Front der katholischen Orte erfahren,
die sich immer und immer wieder bemiih-
ten, Appenzell an ihre Seite zu bringen. Es
blieb ein Ort, der wohl seine Bundesver-
pflichtungen innehielt, der gemeinsame
Glaube aber, der einst die 12 Rhoden fried-
lich zu einem Lande vereinigte, war dahin-
gefallen3.

Quellennachweis

Appenzeller Urkundenbuch. Bd. I. Trogen 1913.

Landbuch des Kantons Appenzell-Innerrhoden. St.
Gallen 1828

Stark F. Die Glaubensspaltung im Lande Appenzell
bis zur Badener Disputation 1526. Diss. Phil, Fri-
bourg 1955.

3Vgl. zu den Ausfiithrungen Stark F., Die Glaubens-
spaltung im Lande Appenzell bis zur Badener Dispu-
tation 1526 (Fribourg 1955).

JAHRESBERICHT DES KATHOLISCHEN LEHRERVEREINS
DER SCHWEIZ (KLVS) FUR 1954/55

Von Zentralprisident Josef Miiller, Fliielen

Wer die Glaubens- und Gewissensfreiheit
als Verfassungsperle preist, sollte sich in der
Gestaltung des staatlichen Lebens daran er-
innern und zwischen Theorie und Praxis
keine Widerspriiche klaffen lassen. Die Ge-
schichte sowohl als die Gegenwart bestiiti-
gen immer wieder, dafl in der Ausdeutung
von Verfassungsartikeln weit weniger Grof3-
ziigigkeit an den Tag gelegt wird als bei der
Formulierung von Parolen, die im Volk ziin-
den sollen. Nicht zuletzt gilt diese Fest-
stellung auf dem Gebiete der Jugenderzie-
hung.

148

Richtig verstandene Glaubens- und Ge-
wissensfreiheit miilite die Wahl der Schule
den Eltern iiberlassen, denen die korperliche
und seelische Betreuung der Kinder von
Gott anvertraut wurde. So viel Freiheit will
man aber vielerorts, nicht nur im Ausland,
sondern auch in verschiedenen Kantonen,
nicht aus der Glaubens- und Gewissensfrei-
heit herauslesen. In der Reihenfolge der
Bildungsanspriiche meldet sich der Staat
zuvorderst. Die Eltern und das von ihnen
vertretene Glaubensbekenntnis werden erst
inzweiterund oftletzter Linieberiicksichtigt.



	Appenzell im Zeitalter der Glaubensspaltung

