
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 42 (1955)

Heft: 4: Appenzell ; Jahresberichte KLVS

Artikel: Appenzell im Zeitalter der Glaubensspaltung

Autor: Stark, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zum Bundesorgan heraufgeführt, das nun
die Konföderation der vier Gemeinden
Appenzell, Urnäsch, Hundwil und Teufen
zusammenhielt.

1379, ein Jahr, nachdem man sich stolz

»Appenzell das Land« zu nennen begonnen
hatte, ergriff Kuno von Stoffeln die Insi-
gnien des sanktgallischen Abtes. In ihm
fand der Gedanke fürstlicher Herrschaft
einen tatkräftigen Träger. Es gebrach ihm
weder an politischem Weitblick noch an
diplomatischem Geschick. Die Größe der
Gefahr erkennend, die in der Freiheitsbewegung

der Genossenschaften für die äbtische
Fürstlichkeit lag, manöverierte er Appenzell

aus dem schwäbischen Bund. Doch
Appenzell fand neue Bundesgenossen durch
das Landrecht mit Schwyz, das in der Folge
ein Protektorat über das Land übernahm
und Ammänner als Berater entsandte.

Nach dem Konflikt von 1401 versuchte
ein Schiedsspruch die Appenzeller politisch
zu entmündigen. Appenzell antwortete,
indem es die Rhode Herisau neu in den Bund
aufnahm. Mit Hilfe Österreichs unternahm
der Abt den Versuch, den Bund der Appenzeller

zu zerschlagen. Die Tage von Vöge-
linsegg und am Stoß hefteten das Glück auf
dem Schlachtfeld an die appenzellische Fahne.

Der Waffenerfolg löste die offene Revo¬

lution aus, man gab sich neues Wappen und
Siegel, ein gemeinsames Gericht und nahm
alle Gerichtsbarkeit in Anspruch. Damit
war dem bisherigen Grund- und Gerichtsherrn

sein Recht faktisch gekündigt.
Zwar erwirkte der Abt 1409 beim Reiche

einen Entscheid, der die Appenzeller
wiederum ins grundherrliche Verhältnis
zurückführen sollte. Appenzell achtete den

Spruch des Reiches nicht, nahm Acht und
Bann in Kauf, schloß sich noch enger
zusammen und verschmolz die Konföderation
der 12 Rhoden in ein einheitliches Gemeinwesen.

Es erging der Beschluß, inskünftig
sollen in allen Rhoden nur noch ein Recht,
ein Gericht, ein Banner und eine Landsgemeinde

sein.

Indem die herangereifte Autonomie
militärisch behauptet und rechtlich organisiert
worden war, wuchs die überlieferte
Genossenschaft über sich hinaus in einen Staat
hinein, eine feste Staatsgewalt begründend.
Aus den Genossenverbänden wurde ein
Volk, das sich die wichtigsten Voraussetzungen

seiner Souveränität selbst geschaffen
hat. Der Versuch eines fürstäbtischen
Territorialstaates blieb vereitelt, und als
Ausdruck voller Unabhängigkeit ergriff der
Grundsatz Geltung, daß die Gemeinde des

Volkes, die Landsgemeinde, höchste
Gewalt im Lande sei.

APPENZELL IM ZEITALTER
Von Dr. Franz Stc

Unsere diesjährige 550-Jahrfeier der
Schlacht am Stoß läßt nicht nur die

Erinnerung an den glorreichen Sieg unserer Ahnen

wieder aufleben, sie bringt uns auch

zum Bewußtsein, daß das Land Appenzell
damals noch ungeteilt war. Der Historiker
wird gerade bei solchen Anlässen zum Rückblick

auf die vaterländische Geschichte

gezwungen und kann nicht übersehen, daß die
Tatsache der Landesteilung eine schmerzliche

Miterinnerung wachruft. Wenn auch

144

DER GLAUBENSSPALTUNG
k, Schulinspektor

heute die Leidenschaften eines bewegten
Zeitalters zur Ruhe gekommen sind, wenn
beide Stände als friedliche Brüder ihre
kantonalen und gemeineidgenössischen Aufgaben

erfüllen - die Tatsache bleibt bestehen,
daß die Glaubensspaltung für das Land
Appenzell, für die »Universitas Terre de Ab-
batiscella«, ein geschichtliches Unglück
war1.

1 Die Bezeichnung Universitas Terre de Abbatis-
cella steht auf dem ersten, gemeinsamen Landes-



Die vorliegenden Ausführungen wollen in
kurzen Zügen dieser bewegtesten Zeitepoche

unserer Landesgeschichte gedenken.
Das Gebiet der sechs äußeren und sechs

inneren Rhoden wurde am 17. Dezember 1513
als XIII. Ort in den Bund der Eidgenossen
aufgenommen. Als wichtigste
Bundesbestimmung, die bald einmal in den
Glaubenskonflikten der Eidgenossen wirksam werden
sollte, wurde Appenzell das »Stillesitzen«,
das Sich-neutral-Verhalten, auferlegt. Mit
der Bestimmung des »Stillesitzens« war
aber Appenzell nicht, wie man annehmen
könnte, zu einer Passivität in politischen
Fragen verurteilt. Eine andere Bestimmung
sollte es sogar sehr wirksam an
gemeineidgenössischen Fragen teilnehmen lassen. Es

ist die Schiedspflicht in eidgenössischen
Konflikten. Der Eintritt Appenzells in den
Verband der eidgenössischen Orte hatte für
das neue Glied nicht nur Rechte und Pflichten,

sondern auch Anteil an den Soldgeldern
der verschiedenen Kriegsdienste zur Folge.
Der kleine Bergkanton war wirtschaftlich
gezwungen, dem Lande solche Einnahmequellen

zu erschließen, und so zogen denn
immer wieder ansehnliche Kontingente über
die Alpen oder ins Welschland. Bei Mari-

gnano teilte Appenzell mit den innerschweizerischen

Länderdemokratien die Niederlage

der ennetbirgischen Politik. 226

Appenzeller blieben mit ihrem Kaplan Georg
Jüstrich auf dem Schlachtfeld. Die dieser

Katastrophe folgenden Unruhen schwelten
auch im Appenzellerland, und das im Jahre
1521 auch von Appenzell beschworene
Bündnis mit Frankreich entfesselte einen

wilden Pensionenstreit, der nur langsam
wieder verebbte. Aus jenen Tagen stammt
der berühmte Landsgemeindebeschluß, den

Landammann und Landvolk heute noch in
den Eid nehmen, daß sie von »Keinem Fürsten

noch Herren Keinerley Pension, noch

Siegel, das zum erstenmal auf einer Urkunde vom
10. Oktober 1403 erscheint. App. Urkdb. Bd. I.
S. 710.

Schenckhinen oder Gaben nemmen, änderst
dan in der Landleuth Seckhell2«.

Die politischen Verhältnisse am Vorabend
der Glaubensspaltung waren also ziemlich
bewegt. Wie waren die kirchlichen Bei
Beginn der Glaubensspaltung befanden sich
auf dem appenzellischen Territorium sieben
Pfarreien. Die Pfarrkirche des heiligen
Mauritius mit ihren sieben Kaplaneipfründen,
die Filialkapellen Brülisau und Gonten, die
Pfarrkirche Unserer Lieben Frau auf Gais,
die Pfarrkirche St. Johann des Täufers in
Teufen, die Pfarrkirche Unserer Lieben
Frau zum Schnee in Trogen, St. Gall in der

Grub, die Pfarrkirche St. Laurenz in Ur-
näsch, Peter und Paul zu Hundwil und Philipp

und Jakob zu Herisau. Daneben besaß
das Land noch drei Frauenklöster, in
Appenzell, Teufen und Grimmenstein. Zum
Bistum Konstanz gehörend, standen all diese

Kirchen unter der Kollatur des Abtes
von St. Gallen. Er präsentierte dem Bischof
die Geistlichen und nahm ihren Amtseid
entgegen. Die Pfarrkirche zu Appenzell war
überdies seit dem Jahre 1248 dem Stifte
St. Gallen inkorporiert und löste sich erst
1532 durch eine größere Auslösungssumme
aus diesem Verhältnis. Zum Unterhalt der

appenzellischen Kirchen trugen die
Gläubigen durch zahlreiche Stiftungen und
Zuwendungen bei. Gerade der Umstand, daß
auf appenzellischem Gebiet in verhältnismäßig

kurzer Zeit mehrere Pfarrkirchen
entstanden, läßt auf eine rege und
opferfreudige Volksfrömmigkeit schließen. Diese
äußerte sich auch in verschiedenen
Wrallfahrten, in der Verehrung des Gnadenbildes
Unserer Lieben Frau im Gatter zu St. Gallen,

in der Stiftung und Unterhaltung der
Standeskerze in Einsiedeln. Herisau hat
noch in den Tagen der Berner Disputation
ein Opfer an die Standeskerze zu Einsiedeln
aufgenommen. Die Volksfrömmigkeit wurde

noch gesteigert durch die verschiedenen

2 Landbuch des Kantons Appenzell-Innerrhoden.
S. 10.

145



Ablaßprivilegien, die die päpstlichen Nuntien

den Kirchen des Landes gewährten.
Obrigkeit und Volk standen treu zur Kirche
und zum Glauben, staatliche Ubergriffe und
bewaffnete Geltendmachung von Ansprüchen

waren auch in den Freiheitskämpfen
nicht gegen die Kirche als solche gerichtet,
sie galten bestimmten Trägern kirchlicher
und weltlicher Gewalt.

Die Betreuung der Gläubigen lag in den
Händen eines ziemlich zahlreichen Klerus,
der sich zum großen Teil aus einheimischen
Geistlichen zusammensetzte. Ihre Bildung
und ihr sittliches Verhalten unterscheidet
sich nicht von den bekannten Verhältnissen
in anderen Territorien. Die meisten damaligen

Pfründeninhaber waren Absolventen
der verschiedensten Universitäten, Basel
und Freiburg i. Br. waren die bevorzugten
Hochschulen. Wir treffen unter diesen
Klerikern eigentliche Humanisten, wie den
Wiener Studenten und Kaplan zu Appenzell,

Ulrich Lener, und den Pfarrer zu He-
risau, Johannes Dörig. Wieder andere waren

theologisch sehr durchgebildet, ohne
daß wir sie in Universitätsmatrikeln finden,
wie Pfarrer Diepolt Huter in Appenzell und
Pfarrer Joseph Forrer in Herisau. An den

sittlichen Schäden der damaligen Zeit hat
auch der appenzellische Klerus teilgenommen

und damit beigetragen zur Trennung
im Glauben.

Wie kamen nun die reformatorischen
Strömungen in unser Land Zwei Männer
sind es, die die kirchliche Umwälzung
anbahnten, Joachim Vadian und Ulrich
Zwingli. Die neugläubigen Ideen, die
Vadian in seinen Vorlesungszirkeln entwickelte,

wurden auch von benachbarten appen-
zellischen Geistlichen aufgenommen.
Besonders Pfarrer Jakob Schurtanner in Teufen

hat das Reformationswerk zielbewußt
in die Hand genommen und wurde als

Freund Zwingiis besonders darin
unterstützt. Der zürcherische Reformator hat
seine Schrift »Vom Hirten« eigens ihm
gewidmet und darin ganz radikale Richtlinien

146

aufgestellt, wie mit den altgläubigen
Geistlichen zu verfahren sei. Es wird darin auf
einen kompromißlosen Kampf gegen Pfarrer
Huter, das »päpstliche Füchsli« in Appenzell,

gedrungen. Pfarrer Schurtanner hatte
auch die Aufgabe, die Obrigkeit für die neue
Lehre einzunehmen. Ihm standen die
neugläubigen Geistlichen Johannes Dörig in
Herisau, Walter Klarer in Hundwil, Johannes

Heß in Appenzell und Matthias Keßler
in Gais zur Seite. Jakob Schurtanner berichtete

am 8. Oktober 1523 voll Freude an
Vadian, daß der Landrat von ganz Appenzell
das reine Gotteswort angenommen habe.
Schurtanner meint mit dem reinen Gotteswort

jenes, das Meister Ulrich für verbindlich

erklärt hatte. Eine besondere Wirkung
auf den Rat zu Appenzell übten die zwei
zürcherischen Glaubensgespräche des Jahres

1523 aus, die das zwinglische Schriftprinzip

als Norm des Glaubens festlegten.
Ließ doch der Rat von Appenzell vor der
zweiten Disputation in Zürich den
wortgewaltigen Balthasar Hubmaier predigen, der
dann am genannten Glaubensgespräch
scharf gegen die Messe und die Bilderverehrung

aufgetreten ist. Mit den neugläubigen
Geistlichen Appenzells bildeten einflußreiche

Mitglieder der Behörden eine bedrohliche

Gegnerschaft der Altgläubigen.
Wie vollzog sich nun die Einführung der

Reformation im Appenzellerland Hier
konnte nicht einfach der Rat den neuen
Kurs diktieren. Die Landsgemeinde mußte
darüber zu einem Beschlüsse kommen. Der
Rat legte der Frühjahrslandsgemeinde von
1524 das Schriftmandat zur Annahme vor.
Dieses besagte: »daß all unsere priester,
pfarrer, caplön und heifer nit anderes
sollend predigen, wysen und leeren an der
kanzlen und in der bycht, dann was sy mit
der haiigen gschrifft des alten und nüwen
Testamentes mögen bewysen und probieren.

« Die Landsgemeinde nahm dieses Mandat

an, das durchaus nicht geeignet war,
klare Verhältnisse zu schaffen. Landammann

und Rat sprachen sich gar nicht klar



für diese oder jene Meinung aus. Noch war
kein Eingriff in den katholischen Kult
vorgesehen. Im Gegenteil, der Rat schützte die
Beichte, die der zürcherische Reformator
schon vor einem Jahre aus seinem Reform-
plan getilgt hatte. Da dieselbe Landsgemeinde

aber zugleich beschloß, »was gut
löblich brüch werend, die wellends gar nit
abthun«, so war dadurch der Weg für eine

gründliche Kultusänderung, die sich aus
dieser Bestätigung des Schriftprinzips
notwendig hätte ergeben müssen, gesperrt und
der Grund zu neuen Reibereien gelegt. Die

Neugläubigen konnten nur dann befriedigt
sein, wenn sie ein Mehr zustande brachten,
das dem Rate Kompetenzen einräumte, den
katholischen Kult zu liquidieren. Dafür
aber waren keine Aussichten vorhanden,
denn der alte Glaube war noch zu sehr im
Volke verankert. So darf denn für Appenzell

die Frühjahrslandsgemeinde keineswegs
mit der offiziellen Anerkennung der neuen
Bewegung gleichgesetzt werden. Sie war nur
die Bestätigung des Ratsmandates von
1523, eines Mandates, das eine rückläufige
Bewegung noch durchaus nicht verhindert
hätte. Gerade aus dem Volke, das im
Landsgemeindeort Appenzell die entscheidende
Rolle spielte, erhoben sich Abwehrkräfte,
die mit zäher Festigkeit das alte Glaubensgut

verteidigten. Im Hauptorte, wo Pfarrer
Huter den alten Glauben immer halten
konnte, machte sich gegen die »schriftgemäße«

Predigt des neugläubigen Kaplans
Johannes Heß die Feindschaft des Volkes

geltend. Die Chronik berichtet, daß die
Frauen den Prädikanten mit Steinen von
der Kanzel vertrieben hätten. Ein Bauer
packte ihn am Ärmel und wies ihn mit den
Worten zurecht: »Du, Zwinglimann, du
hast hier nichts zu schaffen.«

Die verworrenen Verhaltnisse riefen
einem Austrag durch eine Disputation. Auch
in Appenzell waren es die Neugläubigen, die
nach einer solchen Lösung verlangten. Die
Altgläubigen verwiesen die Kompetenz zur
Abhaltung von Glaubensgesprächen an ein

allgemeines Konzil. Der Bischof von
Konstanz suchte durch Schreiben vom 12. Juni
die unvermeidlich scheinende Disputation
zu verhindern, deren Ausgang ihm ja von
allem Anfang an klar sein mußte. Der
Bischof verbot Pfarrer Huter die Teilnahme

am Glaubensgespräch. Die Kirche könne es

nicht zulassen, daß Entscheide in Glaubenssachen

von Laien gefällt würden. Der
Widerstand gegen die Disputation aus dem

Konzilgedanken heraus, verbunden mit
dem Ansehen der beiden gelehrten Geistlichen

Huter und Forrer im Volke, verun-
möglichten deren Abhaltung, und unver-
richteter Sache mußten die Wortführer der

Neuerung abziehen. Die Disputation hatte

versagt, weil die Altgläubigen den
Konzilsgedanken als wirksamen Grund zur Nicht -

beteiligung ins Feld führen konnten und
mußten. Die Einführung der neuen Bewegung

konnte also für das ganze Territorium
auf dem ordentlichen Verfassungswege über
die Landsgemeinde gar nicht zustande kommen.

Es konnte deshalb zur Stabilisierung
der appenzellischen Glaubensbewegung nur
ein Mittel in Frage kommen: die Einführung

durch die einzelnen Kirchhörinnen auf
Grund der Gemeindeautonomie. Die
denkwürdige Landsgemeinde vom 6. August 1524

hat dann diese Autonomie der Gemeinden

ausgesprochen. Das Volk wollte die
Glaubensfrage nicht zu einer Angelegenheit der

Landsgemeinde machen, sondern verwies
die Regelung dieser Frage an die einzelnen
Kirchhören. Ein angesehener Hundwiler,
Joseph Schuhmacher, stellte den Antrag:
»Man soll in jeglicher kirchhöri meeren,
wellichen glouben sy welli annemen, und
was dann die meerer hand erhalte, dem solle
die minder volgen, doch das der glouben
frey sige, und daß keine partey die ander zu
glouben zwinge, sonder wohin ein jeglichen
sin gwüssen wyse, dem solle er nachvolgen,
dergestalt, daß wenn es einem in der kilch
nit gefalle, daß er in ein ander on alle ent-
geltnus dörfte gon, man solle aber in einer
kilchen nit mer dann ein gottesdienst üben.«

147



Dieser Vorschlag wurde angenommen und
am 13. August die Befragung der Kirch-
hörinnen vorgenommen. Das Ergebnis konnte

zu errechnen sein. Urnäsch, Hundwil,
Teufen, Gais, Trogen und Grub stimmten
für die Annahme der neuen Lehre, während
die Kirchhören Appenzell und Herisau sich
für Beibehaltung des alten Glaubens
entschieden. Es mag überraschen und für eine
vorbildliche Pastoration Pfarrer Forrers
sprechen, daß Herisau inmitten der äußeren
Bhoden sich noch bis 1529 beim alten Glauben

zu halten vermochte.
Mit der Anerkennung der Gemeindeautonomie

in Glaubenssachen durch die
Landsgemeinde war nun bereits der Keim gelegt
zur späteren Trennung der äußeren und
inneren Rhoden. Die Glaubensfrage war nämlich

in diesem Jahre schon längst über den
Charakter der inneren Angelegenheit eines
einzelnen Ortes hinausgewachsen. Das
Vorgehen Zwingiis zeigte schon seit 1523

Perspektiven, die zu gemeineidgenössischem
Aufsehen mahnten. Von Zürich aus wurde
die Reformation mit einer offensiven Art
auf andereTerritorien zu tragen versucht, die

die Struktur der eidgenössischen Bünde
gefahrbringend bedrohte. In der Scheidung der

altgläubigen und neugläubigen Rhoden auf
sokleinemTerritoriumwieAppenzellwurden
die Glaubensparteien in zwei politische Lager

zerteilt, die niemals mehr gemeinsame
Ziele verfolgen konnten. Das mußte auch
die Front der katholischen Orte erfahren,
die sich immer und immer wieder bemühten,

Appenzell an ihre Seite zu bringen. Es
blieb ein Ort, der wohl seine
Bundesverpflichtungen innehielt, der gemeinsame
Glaube aber, der einst die 12 Rhoden friedlich

zu einem Lande vereinigte, war dahin-
gefallen3.

Quellennachtveis

Appenzeller Urkundenbuch. Bd. I. Trogen 1913.

Landbuch des Kantons Appenzell-Innerrhoden. St.
Gallen 1828

Stark F. Die Glaubensspaltung im Lande Appenzell
bis zur Badener Disputation 1526. Diss. Phil. Fri-
bourg 1955.

3 Vgl, zu den Ausführungen Stark F., Die Glaubensspaltung

im Lande Appenzell bis zur Badener Disputation

1526 (Fribourg 1955).

JAHRESBERICHT DES KATHOLISCHEN LEHRERVEREINS
DER SCHWEIZ (KLVS) FÜR 1954/55

Von Zentralpräsident Josef Müller, Flüelen

Wer die Glaubens- und Gewissensfreiheit
als Verfassungsperle preist, sollte sich in der

Gestaltung des staatlichen Lebens daran
erinnern und zwischen Theorie und Praxis
keine Widersprüche klaffen lassen. Die
Geschichte sowohl als die Gegenwart bestätigen

immer wieder, daß in der Ausdeutung
von Verfassungsartikeln weit weniger
Großzügigkeit an den Tag gelegt wird als bei der

Formulierung von Parolen, die im Volk zünden

sollen. Nicht zuletzt gilt diese

Feststellung auf dem Gebiete der Jugenderziehung.

148

Richtig verstandene Glaubens- und
Gewissensfreiheit müßte die Wahl der Schule
den Eltern überlassen, denen die körperliche
und seelische Betreuung der Kinder von
Gott anvertraut vuirde. So viel Freiheit will
man aber vielerorts, nicht nur im Ausland,
sondern auch in verschiedenen Kantonen,
nicht aus der Glaubens- und Gewissensfreiheit

herauslesen. In der Reihenfolge der
Bildungsansprüche meldet sich der Staat
zuvorderst. Die Eltern und das von ihnen
vertretene Glaubensbekenntnis werden erst
in zweiterund oft letzterLinieberücksichtigt.


	Appenzell im Zeitalter der Glaubensspaltung

