
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 41 (1954)

Heft: 18: Rekrutenprüfungen ; Gesamtunterricht ; Frauenbildung

Artikel: Der Anteil der Frauenklöster an christlicher Gesittung und Bildung unter
den germanischen Völkern. Teil 3, Frauenklöster im Abendland

Autor: Dolezich, Gabriele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


leicht einbaut, was wir auch oft getan. —
Die Auswertung läßt sich nicht immer
gleichmäßig auf alle Fächer verteilen; im
Gesamtplan aber kommt doch jedes auf
seine Rechnung.

Das Rahmenwerk, »Land deiner Mutter«
ist vierbändig, der Schweizer Jugend
geschenkt von der Dichterin Cecile Lauber,
Luzern. (Atlantis-Verlag, Zürich.) Drei
Bände sind bereits erschienen, der vierte
wird bald folgen. Jede Buchhandlung
besorgt Ihnen dieses Werk gerne zur Ansicht,
und Sie werden überrascht sein, welche
Fülle von Möglichkeiten sich Ihnen förmlich

aufdrängt. Sie werden gleich uns
erfahren, wie ein persongebundener Unterricht

die Jugendlichen im Alter von 12, 13,

14 Jahren in ungeahnter Weise fesselt und
zum Mitgehen anspornt. (Wenn es Sie

interessiert, will ich Ihnen an einem andern

Beispiel zeigen, wie der Inhalt der Bücher
sich international gestalten und so als Rahmen

selbst für den Unterricht auf der 1.

Realschulstufe dienen kann.) Nicht zu
unterschätzen ist das Interesse der Eltern, die
sich auf Fortsetzung und Auswertung ebenso

erpicht zeigten wie die Schülerinnen.
Beim Erscheinen des 1. Bandes sollen ei¬

nige sonderbare und unmögliche Idealisten
die Fehler des kleinen Helden Nicco
beanstandet haben. Auch sollen sie sich gegen
die Darstellung realer Wirklichkeiten,
denen zu begegnen wir im Leben nicht umhin
können, wie z. B. die Spannung zwischen

Schwiegermutter und Schwiegertochter in
einer Lehrersfamilie, welche Spannung übrigens

durch die selbstlose Hilfsbereitschaft
Niccos aufs schönste gelöst wird, ablehnend
geäußert haben. Ziehen wir nicht aus Fehlern

und ihren Folgen die eindrücklichsten
Lehren? Untersuchen wir, wägen wir ab

und fragen wir uns: Wie hätten wir
gehandelt? — Das weitgehende Fehlen des

rein Religiösen mag im Anfang etwas
befremden; aber auch dieser Mangel läßt
sich auf die positive Weise auswerten. Unter

geschickter Anleitung der
Erzieherpersönlichkeit bringt er den Schülern den
Wert einer religiösen Erziehung und
Verwurzelung erst eigentlich zum Bewußtsein

— was doch heute so wichtig ist — und der

junge Mensch lernt diesen unverdienten
Vorzug erst schätzen. — Vergessen wir
schließlich nicht, was für ein wirksamer
Kampf gegen den Schund die Vertiefimg in
ein gutes Jugendbuch bedeutet.

LEHRERIN RÄDCHENERZIEH UN«

DER ANTEIL DER FRAUENKLÖSTER AN CHRISTLICHER GESITTUNG
UND BILDUNG UNTER DEN GERMANISCHEN VÖLKERN *

III. FRAUENKLÖSTER IM ABENDLAND
Von Dr. Gabriele Dolezich, Beuron

Wie das Mönchtum, so drang auch die

Einrichtung der Doppelklöster aus dem

Orient nach dem Westen ein. Die
Voraussetzungen dafür waren ja in dem Augen-

* Siehe »Schweizer Schule« Nr. 3 und 7 vom
1. Juni und 1. August 1954.

blick die gleichen, wenn die Klöster sich in
der Einsamkeit aufbauten.

Doppelklöster gab es zuerst in Gallien.
Aber schon im Jahre 506 trat ihnen das

Konzil von Agde entgegen, dem der Bischof
von Arles, Cäsarius, vorstand. Die Errichtung

von Frauenklöstern in der Nähe von

601



Männerklöstern wurde durcli das Konzil
verboten. Das Verbot war bis ins 7.

Jahrhundert wirksam. Dann tauchten in Gallien
wieder Doppelklöster auf.

Cäsarius aber schuf nun eine Regel für
die Frauen. Sein Kloster für Frauen sollte
dem Bischof unterstehen. Der Gottesdienst
wurde von Presbytern, Diakon und Subdia-
kon und von Lektoren versorgt. Für die
äußeren Geschäfte war ein Prokurator
bestellt. Die Kleriker wohnten nicht im
Frauenkloster, sondern draußen vor der
Stadt bei der Grabeskirche der Nonnen.
(Begräbnisstätten innerhalb der
Stadtmauer wurden unter den Römern nicht
geduldet.)

Wie im Cäsariuskloster zu Arles galt die
ursprünglich nur für dieses Frauenkloster
gedachte Regel dann auch im Kloster der
heiligen Radegunde zu Poitiers. Dieses dem

heiligen Kreuz geweihte Kloster war dem
Kloster von Arles nachgebildet. Die beiden
Klöster waren reine Frauenklöster.

Die Klosterregel des hl. Cäsarius war
nicht die älteste Regel für ein Frauenkloster.

Schon vorher hatte der hl. Augustinus
eine solche für das Kloster seiner Schwester

verfaßt. Diese Regel ging nicht auf
Bestimmungen über die Verwendung jeder
Stunde ein; sie enthielt die Hauptgrund-
sätze des klösterlichen Lebens in Verbindung

mit einzelnen, sehr praktischen
Bemerkungen. In dieser Regel ist u. a. eine

Bestimmung über die Ausgabe der Bücher
enthalten: die Bücher sollen jeden Tag zu
derselben Stunde ausgegeben werden. Daraus

ist ersichtlich, daß die Klosterfrauen
sich mit Lektüre und Studium befaßten.
Man hatte also mit der Regel des Pakhome
auch diesen Brauch übernommen; denn in
dessen Regel galt auch für die Frauen die
Bestimmung, daß « niemand in das Kloster

aufgenommen werden dürfe, der nicht
lesen konnte und nicht einen Teil der Hl.
Schrift innehatte; jedenfalls wenigstens das

Neue Testament und den Psalter.« In der
Augustinusregel zeugen auch die Bestim¬

mungen und Anleitungen für das Amt und
für die Geschäftsführung der Vorsteherin
dafür, daß in diesem Amt gewisse allgemeine

Kenntnisse vorausgesetzt wurden.
Cäsarius hatte sein Kloster für seine

Schwester Cäsaria gegründet, die dessen

erÄbtissin wurde (512). Cäsarius hatte sie

vorher in das Kloster in Marseille geschickt,
damit sie dort alles lerne, was sie als

Vorsteherin lehren mußte. Seine Klosterregel
war später als Grundlage anderer Bearbeitungen

für alle Frauenklöster im fränkischen

Reich maßgebend. Da viele
angelsächsische Jungfrauen und Frauen nach der

Bekehrung ihres Volkes zum Christentum
sich in fränkischen Klöstern, sei es dauernd,
sei es vorübergehend, aufhielten, gelangte
die Kenntnis der Cäsariusregel auch zu den

Angelsachsen und wurde wie die Klöster
selbst ein Vorbild für deren Organisation.

Die Regel des Cäsarius besteht aus einer
Anzahl von Bestimmungen, die nicht in
systematischer Ordnung, sondern in zufälliger

Folge oder auch nach natürlicher
Ideenassoziation aneinandergereiht sind und
durch ergänzende und die wichtigsten
Punkte hervorhebende Nachträge
vervollständigt werden. In manchen Teilen lehnt
sie sich wörtlich an die Regel des hl.
Augustinus an. Sie enthält Bestimmungen über
Verfassung, Verwaltung, Lebensordnung
und Pflichten der Nonnen, über Vergehen
und Strafen.

Alle Kleidung, heißt es u. a., soll von
einer einfachen, bescheidenen Farbe sein;
niemals schwarz, noch ganz hell, sondern
lila oder milchfarben, nach der Anordnung
der Äbtissin oder zweiten Vorsteherin
gefertigt und von diesen nach Bedarf verteilt.
Das Kloster sollte nach ausdrücklicher
Bestimmung nicht als allgemeine Unterrichtsanstalt

für Mädchen gelten, sondern nur der

Erziehung künftiger Klosterfrauen dienen.
Alle Klosterfrauen mußten lesen können,

und die zwei ersten Stunden des Tages
waren der Lektüre zu widmen. Außerdem wurde

bei Tisch und der gemeinschaftlichen

602



Arbeit — bei der jede Nonne ein ihr
täglich zugewogenes Maß Wolle mit Fleiß
aufzuarbeiten hatte — immer etwas vorgelesen.

Unter der Privatlektüre, die sie pflegen
sollten, hat man sich Stücke aus der Heiligen

Schrift und aus den Kirchenvätern und
wohl auch Legenden zu denken. Da die
Bücher fast nur in lateinischer Sprache abgefaßt

waren, wurde die Kenntnis des
Lateinischen vorausgesetzt, das damals
allerdings im südlichen Frankreich noch eine
lebende Sprache war.

Die Regel schloß die Anfertigung von
Kunsthandarbeiten aus. »Es soll im Kloster
in keiner anderen Farbe ein Stoff gefärbt
werden als in Grau oder Milchfarbe, weil
andere Farben für die jungfräuliche Demut
sich nicht ziemen Stickereien und
Arbeiten mit bunten Fäden, sei es zu Decken
oder sonst zur Zierde, sollen im Kloster
nicht gefertigt werden. Auch soll, was an
Verzierungen im Kloster gefertigt wird,
weder von Seide noch gestickt sein; sie sollen

nur in schwarzen oder milchweißen
Kreuzen bestehen oder aus aufgenähten
Stücken von Tuch oder Leinwand gefertigt
sein. Es sollen auch keine Gemälde
aufgehängt, noch die Wände oder Decken bemalt
werden; wenn dem Kloster Gegenstände

zur Zierde geschenkt werden, so sollen sie

entweder zum Nutzen desselben veräußert
oder der Hauptkirche zur heiligen Maria
(in Arles) dargebracht werden.«

Dieses Kloster des Cäsarius nahm später
die Regel des hl. Benedikt an und führte
von da ab den Namen »Cäsariuskloster«.
Die Regel war von dem Heiligen nur für
dieses eine Kloster gedacht.

Auf alemannischem Gebiet wurde das

früheste Frauenkloster vom hl. Fridolin in
Säckingen gegründet, aber nicht vor 525,
weil die Franken, von deren König der

Heilige das Land für ein Kloster
geschenkt erhielt, erst seit 526 die

Alemannen völlig unterworfen hatten. Von
den ersten Anfängen dieser Gründung ist

nur diese unvollständige Nachricht erhalten.

Die Regel des Cäsarius wurde von einem
der nächsten Nachfolger des Heiligen auf
dem bischöflichen Stuhl von Arles, Aurelian,

für sein Kloster ad St. Mariam als

Grundlage einer eigenen Regel benutzt.
Diese neue Regel unterschied sich von der
Cäsariusregel nur durch größere Ausführlichkeit

hinsichtlich des Gebetes und der
Ordnung; der Mahlzeiten.

Eine andere Bearbeitung der Cäsariusregel

nahm der hl. Bischof von Vesontio
(Besangon) Donatus im 7. Jahrhundert für
sein Frauenkloster vor. Er verschmolz sie

mit der Klosterregel des hl. Columban,
seines Lehrers, und berücksichtigte auch die
Benediktinerregel. Die Regel des Donatus
enthält die der Regel des hl. Benedikt
entnommene Bestimmung, daß die Äbtissin
bei wichtigeren, allgemeinen Angelegenheiten

des Klosters den ganzen Konvent, bei

weniger wichtigen Dingen die älteren
Frauen als engeren Rat befragen soll, ohne
aber dann an deren Beschlüsse gebunden zu
sein. Die Regel übernimmt aus den

Bestimmungen der Cäsariusregel das Verbot
feiner Handarbeiten und das der Aufnahme
anderer Mädchen als solcher, die in den
Orden eintreten wollen. Bemerkenswert ist es,

daß zur Zeit des Bischofs Donatus gerade
andere Frauenklöster von dieser Strenge
abließen und, um gemeinnütziger zu wirken,
andere junge Mädchen zu Erziehung und
Unterricht bei sich aufzunehmen begannen
gemäß einer anderen Regel, deren Namen
nicht bekannt ist.

Das Kloster der Radegunde.

Von allen Klöstern der abendländischen
Frühzeit ist das Kloster der hl. Radegunde
das erste Frauenkloster, von dem es

genauere historisch beglaubigte Nachrichten
gibt.

Radegunde war als Kriegsgefangene aus

Thüringen an den Königshof der Merowin-

603



ger gekommen, selbst königlichen
Geschlechts. Gregor von Tours berichtet
darüber in der Historia Francorum (III): »Unter

den Siegern, deren Beute das königliche
Mädchen geworden war, entstand Streit um
die Gefangene. Wäre es nicht nach Beendigung

des Kampfes einem bestimmten Manne

zugesprochen worden, so hätten die
Könige noch die Waffen gegeneinander
erhoben.«

Radegund sollte zu einer Königin
herangebildet werden. Chlothachar, der König
der Franken, hatte sie sich selbst zur
Gemahlin ausersehen. Radegund wurde in der
neustrischen Königsvilla Athies (Ateia)
edlen Frauen zur Erziehung übergeben,
Römerinnen, die sie Latein sprechen, lesen
und schreiben lehrten, mit ihr die Kirchenväter

und lateinische Geschichtsschreiber
und Dichter lasen. Die kirchlichen Hymnen
waren ihr, als sie sich in das asketische
Leben zurückzog, schon bekannt. Sie wird
auch die Hl. Schrift eifrig studiert haben,
denn sie hat in ihrem Kloster später den
Nonnen die theologischen und asketischen
Konferenzen gehalten.

Sie lernte in Athis auch die Arbeiten und
Künste einer Hausfrau hohen Standes, zu
denen Spinnen, Weben und Sticken gehörten.

Als künftige Königin lernte sie befehlen

und herrschen und würdig repräsentieren.

Nach dem Tod von Chlothachars Gemahlin,

um das Jahr 550, wurde sie in Soissons

mit Chlothachar vermählt. Ihre Ehe mit
dem Merovinger war durch dessen

Grausamkeit, Wildheit und Trunksucht und vor
allem durch den Mord an ihrem einzigen
Bruder belastet, den Chlothachar aus
Mißtrauen aus dem Wege geräumt hatte. Dies
und die oft erduldete unziemliche Behandlung

durch den König ließ sie die Flucht
ergreifen, die zugleich ihre Flucht aus der
Welt war. Der hl. Medardus, Bischof von
Noyon, wollte sie zurückhalten aus Furcht
vor Chlothachars Rache, vielleicht auch,
weil er die gültig geschlossene Ehe nicht

trennen wollte. Radegund aber, die sich
selbst die »vestis angelica« angelegt hatte,
beschwor ihn, sie darin zu bestätigen:
»Wenn du mich nicht weihen willst und
Menschen mehr fürchtest als Gott, so wird
der Hirt aus deiner Hand die Seele seines

Schafes fordern!« Durch diese Worte wurde

der Bischof so sehr erschüttert, daß er
ihr die Hand auflegte und sie zur Dienerin
Gottes weihte. (Venantius Fortunatus.)

Schwere Auseinandersetzungen mit
Chlothachar waren zu überwinden. Härter war
wohl der Kampf mit dem eigenen Gewissen,

das sie von Heiligtum zu Heiligtum
durch Gallien pilgern und ihren königlichen

Prunk Stück um Stück opfern hieß,
bis sie am Martinsgrab in Tours befreit
niederfiel und weinte, so »daß es war, wie der
Eisgang des Frühlings auf lange gefangenen

Strömen« (Ida Görres). Am andern

Morgen legte Radegund ihren goldenen
Gürtel, ihr letztes kostbares Stück aus der

königlichen Morgengabe, an, und nach dem

Opfer der Messe am Grab des Heiligen zerriß

sie den Gürtel und warf ein Glied ums
andere unter die auf Gaben lauernden Bettler.

Eine kleine Schar von Edeljungfrauen
und Mägden folgte Radegunde nach Saix,
einer zwischen dem Poitou und der Tourai-
ne gelegenen königlichen Villa, die zu
ihrer Morgengabe gehörte, wo diese in noch
fürstlicher Lebensführung als gebietende
Hausherrin der kleinen Schar vorstehen
und ihre fernere Lebensweise bedenken
wollte. In dieser Umgebung wurden die
Frauen bald von verzweifelten Menschen

umlagert, die von den Heerfahrten,
Aufständen, Hungersnöten und Seuchen
heimgesucht und zermürbt waren und Radegun-
des Hilfe in ihren Ängsten und Leiden
erwarteten. Hier entfaltete Radegundes
herrscherlicher, klarer, ordnender Wille nach
dem Beispiel der zeitgenössischen Bischöfe
eine strenge und saubere Organisation der
Caritas, und »Saix wird zu einem Haus der

Barmherzigkeit«. Es scheint, daß sich
Radegund hier der Forderung Gregors von

604



Tours fügte, der auf die Errichtung ihrer
Gemeinschaft nach der »regula canonica«

drang (Schäfer). Radegund führte nun
genaue Listen ihrer Pfleglinge; in Form
vornehmer Gastfreundschaft lud sie täglich die
verwahrloste Bettlerschar nach verabreichtem

Bad — Radegund »wusch selbst die
Frauen von Kopf bis Fuß, und Männern
pflegte sie das Haupt mit Wasser, Kamm
und Öl« — zum Essen ein. Während des

Bades wurden die noch brauchbaren
Kleidungsstücke gesäubert und geflickt, die

Lumpen aber durch neue Stücke ersetzt.
Das Mahl ist von symbolischer Feierlichkeit.

Die Königin bietet jedem Gast ein
Glas Wasser und ein Tüchlein, um Gesicht
und Hände zu reinigen. ZwTei Schwestern

tragen drei reichliche und sorgfältig
zubereitete Gerichte auf, Radegund schneidet
das Brot, legt das Fleisch vor und füttert
Blinde und Krüppel mit dem Löffel. Erst
wenn alle gespeist sind, »bricht sie selber
das Fasten«.

Hartes Fasten ist es. Sie gönnt sich nicht
Fleisch und Eier, meidet auch den Genuß

von Fisch und Obst. Sie lebt von Gemüse

und Brot. Wasser mit etwas Birnensaft ist
ihr Getränk. Am Sonntag aber reicht sie

nur dem ersten Armen einen Becher Wein,
dann haben die Schwestern den weiteren
Dienst zu leisten, während Radegund sich

an diesem Tag dem »reinigenden Schweigen«,

dem Gebet und dem geistlichen
Gespräch mit Priestern widmet. Abends
entläßt sie die »Gottesmänner mit reichlichen
Geschenken, wie es an Königshöfen Sitte
war«. Ein »Leben der Maßhaltung inmitten
der versinkenden Kultur und des Chaos

einer rohen, gärenden Epoche«, das von
der Überwindung ihres schweren Erlebens

zeugt.
Doch plötzlich erreichte Radegund in

diesem Frieden die Nachricht vom Nahen
des Königs, der sie zu rauben beschlossen

hatte. Im grauen Bettlerkleid bei bitterer
Winterskälte flieht sie mit einer Begleiterin

in die Heide, und schon vernehmen die

Frauen den Hufschlag von Rossen: die
nahenden Feinde. Sie ducken sich in die Besen

des Ginsters, die auf weite Strecken den
Boden nur dürftig bedecken und sie nicht
verbergen können. Und nun geschieht das

Wunder, das die Häscher entsetzt umkehren

und entweichen läßt: Wie Flämmchen

springen Tausende von Blüten aus den dürren

Ruten und decken auf weite Entfernung

goldgelb die Heide, so daß die Reiter,
von abergläubischer Furcht getrieben, da-

vonstieben. Aber auch Chlothachar ist nun
anderen Sinnes geworden und schenkt
Radegund »ein Grundstück in seiner Stadt

Poitiers, auf dem sie ihr Kloster bauen
sollte«.

In Poitiers fand Radegund mit ihren
Frauen »in der Kirche des hl. Hilarius«
erste Zuflucht. Sie wohnte in den zu der Kirche

gehörenden Häusern. Das ihr vom König

verschriebene Grundstück lag am
anderen Ende der Stadt. Radegund erwarb
jenseits des Walles, der die Stadt vom Flusse

trennte, ein Stück Land für die Grabeskirche

ihrer Gemeinschaft, da auch in dieser

alten Römerstadt keine Toten in der
Umfriedung geduldet wurden. Ein Männerkloster

sollte neben der Kirche erstehen:
die Mönche würden für das Heil ihrer Seelen

beten. Radegund war vierzig Jahre alt.
als sie ihr Kloster — zunächst wohl auf der

Grundlage der kanonischen Bestimmungen

— erbaute und ihre Gefährtin Agnes
als »Mutter der Gemeinde« einsetzte. Sie

selbst wies sich die Stellung als Letzte zu.
Viel vernehmen wir nun von ihrem Fasten

und den niedrigsten Diensten, die sie sich
selbst auferlegte. Das steht oft in den Viten
der Heiligen — aber selten lesen wir dort
so sympathische Worte, wie die kleine
Erwähnung, daß Radegunde »den Kranken
alles Notwendige zutrug, ohne es kalt werden

zu lassen«

Übrigens blieb Radegunde auch als

»Letzte« die herrscherliche Frau; sie ist es,

die nach einigen Jahren an die Bischöfe
einen Brief schreibt und sie um den Schutz

605



der Kirche gegen die Raublust der weltlichen

Fürsten bittet und ihnen nicht nur
einen »wohldurchdachten, großzügigen
Plan vorlegt, sondern mit zwingenden Worten

von ihnen Zustimmung, Segen und
Bürgschaft fordert. .« Agnes, die Vorsteherin,

tritt als solche kaum je in Erscheinung.

Radegunds »Pflegetochter« nennen
sie die Quellen: eine den Künsten holde
Frau: aber nicht sie, sondern Radegund hat
den »Töchtern« die geistliche Unterweisung

erteilt. So wissen wir es durch Venan-
tius Fortunatus, der ja Einblick in
Radegunds Kloster hatte

In Frankreich gab es bis auf die beiden
erwähnten Gründungen noch keine Frauenklöster.

Ida Görres vermutet ebenfalls, daß

es sich bei der Gründung der hl.
Radegunde zunächst um ein Kanonissenstift
handelte, jene Form, die sich aus der
gemeinschaftlichen vita canonica der
Frühkirche gebildet hat und die Form des

religiösen Gemeinschaftslebens derer blieb, die
sich nicht durch Klostergelübde nach der
Art der Mönchsklöster binden wollten. Diese

religiöse Lebensform war dann im frühen

Mittelalter in den germanischen
Ländern häufig anzutreffen. Radegunde hat
wohl von der Nonnenregel des Cäsarius
gehört, die dieser aus den ihr sicher bekannten

Überlieferungen der großen gallischen
Mönchsschule von Lerin geschöpft und mit
eigener Klugheit und Erfahrung bereichert
hatte. Nach der Überlieferung ist Radegunde

selbst in Arles gewesen, diese Regel zu
studieren. Nach anderer Lesart hat die heilige

Cäsaria, eine Nachfolgerin jener ersten
Äbtissin, die Regel mit einem Begleitbrief
an Radegund gesandt und die Königin vor
den ihr bekannt gewordenen Übertreibungen

in der Askese gewarnt und ihr auch mit
Worten des Herrn und des Apostels
Unterscheidung und eine edlere Maßhaltung
anempfohlen.

Die neue Regel forderte Armut; vollkommene

Besitzlosigkeit, alles ist allen gemeinsam,

nichts den einzelnen zu eigen. Die Ar¬

mut soll kenntlich sein an der Einfachheit
des ganzen Hauses. Der Gehorsam forderte
die strengste Unterordnung, Demut und
Arbeit. Die Hausarbeit ging wochenweise reihum,

keine wurde dabei ausgelassen. Aber
alle müssen lesen und schreiben lernen —
Radegunde selbst übernahm das' Amt der
Magistra. Fränkisches Ungestüm und
städtische und höfische Dekadenz hatten sich
der unerbittlichen Zucht monastischer
Disziplin zu beugen.

Das Chorgebet nahm den Hauptteil des

Tages ein. Die Schwestern sollten es nicht
nur mit dem Mund, sondern auch mit dem
Herzen verrichten. Auch außerhalb des

feierlichen Gottesdienstes sollten sie beten
»ohne Unterlaß«.

Die Regel des Cäsarius verlangte strenge
lebenslängliche Klausur. Nicht einmal der
Bischof oder der »Klostervogt« durften zum
Mahl eingeladen werden, das durften nur
durch hohe Frömmigkeit bekannte Frauen

aus der Stadt, die das Gesetz des Klosters

zu ehren wußten. Diese aber sehr selten,
denn »den geweihten und Gott gelobten
Jungfrauen gezieme es mehr, für das ganze
Volk zu beten, denn einigen mit Speisen
aufzuwarten«.

Die Vorschriften der Regel über die Strafen

zeigen, wie selbstverständlich mit dem

Allzumenschlichen und Bösen gerechnet
wurde. Bußen für Diebstahl und für »Schläge

untereinander« waren vorgesehen, rasche

Versöhnung in der Regel geboten, »damit
der Zorn nicht auswachse zum Haß«. Für
Kränkung mußte Genugtuung geleistet werden.

Wer Verzeihung verweigerte, verfiel
dem Ausschluß aus der Gemeinschaft.

Die Anzahl der Jungfrauen in allen vor-
benediktinischen Klöstern war seit alter
Zeit auf fünfzig angesetzt.

Trotz dieser Regel und der guten Leitung
des Klosters der Radegunde ereignete sich
auch dort ein Nonnenaufstand, allerdings
erst nach Radegundes Tod, unter der
Äbtissin Leudovera. Zwei Merowingertöchter,
Enkelinnen Chlotliachars, mit Namen

606



Chrodehilde und Basina, die noch von
Radegunde aufgenommen worden waren,
erhoben sich gegen die »Mutter« und schrien:
»Prinzessinnen sind wir. Wir lassen uns
nicht erniedrigen, als seien wir von gemeinen

Mägden geboren!« Sie verließen mit
vierzig Gleichgesinnten das Kloster und
verlangten von den Bischöfen eine Synode,
die ihre Sache entscheiden sollte. Im 9.

Buch der »Geschichte der Franken«
beschreibt Gregor von Tours die Schrecken,
die durch diese »Nonnen« angestiftet wurden.

Als die Bischöfe sich endlich versammelten,

um sie zu exkommunizieren, wurden

sie von dem ganzen Troß überfallen und
in der Kirche geschlagen und zerkratzt, so

daß sie mit Mühe entkommen konnten.
Dann brachen die Prinzessinnen wie
Furien in das Kloster ein und brachten den

Verwalter in ihre Gewalt, rissen das

Klostervermögen an sich und drohten der
Äbtissin mit Ermordung. Der Klosterskandal
wurde zum Stadtaufstand, eine Horde
erstürmte das Kloster und nahm unter
Mißhandlung die Äbtissin gefangen. Am Grab
der heiligen Gründerin floß Blut, Nonnen
wurden geschlagen, Dienstleute getötet. Die
Klostergebäude wurden in Brand gesteckt
und die Kirche verwüstet. Erst die
Staatsgewalt setzte dem Ärgernis ein Ende.

Zu Radegundes Lebzeiten genoß der Konvent

volle Ordnung und bewies Eifer und
Freude an der Ordnung. Radegund redete
ihre Töchter bei der täglichen Unterweisung

an: »Ihr seid meine Augen, mein
Leben, meine Ruhe, mein ganzes Glück, ihr
seid meine junge Pflanze, die ich liebe.
Arbeitet mit mir in dieser Welt an der Freude
der anderen!« (In der Vita der Baudoni-
via.)

Sieben Oberhirten der fränkischen Kirche

bewunderten staunend Radegunds geistliche

Pflanzung in dem morschen Boden
einer untergehenden Kultur und erklärten
sich in einem erhaltenen Schreiben zu Bürgen

der neuen Klausur: »Wir wünschen uns

Glück, ehrwürdige Tochter, daß die Bei¬

spiele seiner Liebe zu den himmlischen Dingen

durch Gottes Gnade in dir wieder
lebendig auferstehen. Denn obschon die Welt
alt geworden ist und sich zum Ende neigt,
so ergrünt doch durch eures Herzens Kampf
der Glaube zu neuer Blüte, und was durch
die späte Kälte der greisen Welt schon lau
geworden, soll endlich durch die Glut eurer
brennenden Seelen wieder erwarmen .«

(Gregor von Tours.) Erscheint hier nicht
reichlich aufgewogen, was man Radegunde
zum Vorwurf gemacht hat: ihre »Verweigerung

des Ausharrens im Gott gelobten
Stand der Ehe«?

Auch ist diese Regel ja nicht als Dressur

zu verstehen. Es leuchtet aus ihr der Adel
eines klassisch gemäßigten und christlich
vertieften Menschenbildes auf. Neben den

strengen Forderungen des Gehorsams, der
Arbeit und der Askese stehen in dieser Regel

auch die Gebote der Güte, der Fürsorge
für Schwache und Kranke, die der Rücksicht

und aufrichtigen Liebe und die Staunen

erregenden Worte: »Die Obern sollen
auch ihren Untergebenen gehorchen aus
Erbarmen mit ihnen in Demut und
Ehrfurcht Gehorcht ihnen, damit die Liebe

zu ihnen nicht betrübt werde!«
Freilich durfte der Gesetzgeber auch die

Betonung der Autorität nicht vergessen:
»Vorgesetzte, die zu hart getadelt haben,
sollen nicht um Verzeihung bitten, wenn
sie ihren Fehler erkennen: auf daß nicht
bei denen, welchen Unterworfenheit ziemt,
die Hoheit des Herrschenden Brüche erleide

wegen allzu großer Besorgtheit um die
Demut. Sie sollen vielmehr vor Gott, dem

Herrscher aller, um Verzeihung flehen, der
das wieder gutmachen wird, was sie
angerichtet haben.«

Nach Chlotachars Tod »auf der großen
Herbstjagd 561« lebte Radegunde noch 26

Jahre ihr ungestörtes klösterliches Leben,
eine friedliche Spanne Zeit, in der sie von
dem Kaiserpaar des Ostens das wahrhaft
kaiserliche Geschenk einer großen Reliquie

des heiligen Kreuzes empfing, zu des-

607



sen Ehren Venantius Fortunatus den

Hymnus »Vexilla Regis prodeunt« dichtete.
Viel ist über die Freundschaft Radegun-

des mit dem 20 Jahre jüngeren, ihr ganz
gegensätzlichen Dichter geschrieben worden.

Aber Venantius diente ihr auch als

treuer Rechtsberater, Verwalter und Sekretär

im Verkehr mit den königlichen und
bischöflichen Kanzleien und in den Geschäften

des großen, verstreuten Grundbesitzes
ihrer Stiftung.

Radegunde hat seine literarische Arbeit
durch ihre Kritik, seine Dichtkunst durch
ihre Anregungen gefördert. In seinem Hymnus

»Pange lingua gloriosa lauream certa-

minis«, in dem er den göttlichen Bezwinger
des Todes am Lebensbaum des Kreuzes

feiert, scheint eine Erinnerung an den
heiligen Weltenbaum ihrer Heimat, die Weltesche

Jg Drasil, anzuklingen, der in
Radegunde als religiöse Vorstellung ihres
Heimatvolkes fortlebte und ihr im Baum des

Kreuzes die wahre Bedeutung erlangt
haben mochte.

Radegund war gewöhnt, mit Gott zu
reden. Sie wird auch mit dem jüngeren
Freund von Gott gesprochen haben. Ihre
Frömmigkeit führte ihn zum Priestertum
hin.

Das Kloster der Radegunde war kein
Doppelkloster. Bei der Grabeskirche vor
der Stadtmauer wachten zwar Priester und
beteten für die Seelenruhe ihrer Gemeinschaft,

die von den treuen Wächtern zur
Ruhe getragen worden waren. Das Kloster
der Radegunde betraten diese Priester
nicht.

Erst im 7. J ahrhundert wurden durch die
iro-schottischen Mönche unter der Führung

des hl. Columban in Gallien wieder
Doppelklöster gegründet.

Literatur:

Karl Zell, Klosterregeln des hl. Augustinus und des

hl. Cäsarius, in: Lioba und die frommen
angelsächsischen Frauen.

Karl Zell, Doppelkloster der hl. Radegunde in
Poitiers, ebda, Freiburg i. Br. 1860.

K. Heinrich Schäfer, Die Kanonissenstifter im
deutschen Mittelalter, Stuttgart 1907.

Gregor von Tours, Historia Francorum. Übers. Gie-
sebrecht.

Venantius Fortunatus, Leben der hl. Radegunde, in:
Hildegard und ihre Schwester. Leipzig 1934.

J. Bernhard, Die hl. Radegunde. München 1915.

Ida Fr. Görres, Die siebenfache Flucht der
Radegundis. Frankfurt a. M. 1949.

Stephan Hilpisch, Die Doppelklöster. Münster i. W.

1928.

UMSCHAU

REDAKTIONSKOMMISSIONS - SITZUNG
PRO 1955

Am 4. Januar 1955 kamen der Zentralpräsident
des KLYS, Herr Regierungsrat J. Müller, und die
Mitglieder des Redaktionsstabes der »Schweizer
Schule« in Luzern zur Redaktionskommissionssitzung

zusammen, um sich über Stand, Leistungen
und Zukunftsplanung der Zeitschrift zu orientieren.

Die vom Katholischen Lehrerverein der
Schweiz herausgegebene Schul- und Erziehungszeitschrift

»Schweizer Schule« bot ihrer Leserschaft

im Jahr 1954 einen 824 Seiten starken
Großband über Erziehungsprobleme, Unterrichtspraxis,

Schulpolitik, Jugendschriftenwesen usw. Die
»Schweizer Schule« führt an Sondersparten »Volks¬

schule«, »Mittelschule«, »Religionsunterricht«,
»Lehrerin und Mädchenerziehung«. Fünfmal
erschien als Beilage die Jugendschriftenbeilage
(1. IV., 15. VI., 15. IX., 15. X., 15. XII.). Der
schulpraktische Teil macht mehr als einen Drittel des

Bandes aus. Die Seitenzahl der »Schweizer Schule«

betrug 1954 120 Seiten mehr als vertraglich
festgelegt, d. s. 20 %. Die Mehrkosten hierfür trug
der Katholische Lehrerverein der Schweiz, der
damit der Leserschaft ein namhaftes Jahresgeschenk
bietet. Die Abonnentenzahl ging wiederum um
eine bedeutende Ziffer hinauf und erreichte eine
Höhe, die in der Geschichte der Zeitschrift erst
einmal erreicht worden ist. Luzern, St. Gallen,
Graubünden, Solothurn, Aargau, Zug, Schwyz und
mehrere weitere Kantone haben große Fortschritte

608


	Der Anteil der Frauenklöster an christlicher Gesittung und Bildung unter den germanischen Völkern. Teil 3, Frauenklöster im Abendland

