
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 41 (1954)

Heft: 7: Maria und die Erziehung ; Schulvorbereitung

Artikel: Der Anteil der Frauenklöster an christlicher Gesittung und Bildung unter
den germanischen Völkern. Teil 2, Erste Jungfrauen-Konvente mit
asketischer Lebensform

Autor: Dolezich, Gabriele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


getan. Da die Vorstellung der Reihe ohne

Unterstützung wirklich gesehener Zahlzeichen

vor sich geht, schleicht sich wohl
infolge der fehlenden Hunderter die leichter
vorzustellende Reihe 397, 398, 399 ein, die

zwar mit 400 enden würde; aber soweit ist
doch die Urteilskraft noch nicht getrübt,
daß man nicht auf 3000—4000 folgen ließe.

Als eine Art Überleitung zur rein
mathematischen Aufgabe seien noch zwei
Beispiele gegeben, die trotz der einfachen
mathematischen Verhältnisse geeignet sind,
die Denkkraft mancher Personen auf eine
harte Probe zu stellen, besonders wenn die
Urteilskraft durch Hervorheben von
Nebensächlichkeiten geschwächt wird. 1. Ein
Personendampfer braucht von Bremerhaven

bis New York 5 Tage Fahrzeit. Jeden

Tag fährt ein Dampfer sowohl von Bremerhaven

als auch von New York ab. Wieviel
Dampfern begegnet ein Dampfer, der heute

von Bremerhaven abgeht? 2. Ein Mann
kauft in einem Geschäfte ein Paar Schuhe

um 56 Franken und gibt eine 100-Franken-
Note. Da der Verkäufer nicht herausgeben
kann, läßt er im Nachbargeschäft wechseln
und gibt dann dem Käufer 44 Franken heraus.

Nachdem letzterer eine Zeit fort ist,
bemerkt man, daß die Banknote falsch ist.
Auf die Frage: »Wieviel beträgt nun der
Verlust des Verkäufers?« wird man die
abweichendsten Antworten erhalten, beson¬

ders wenn man noch in versteckter Absicht
wiederholt: es möge überlegt werden, daß
erstens die Schuhe weg sind, die 100-Fran-
ken-Note doch ersetzt werden müsse
und dem Betrüger obendrein 44 Franken
herausgegeben wurden. — Eine letzte
Aufgabe ist aber recht wohl dazu angetan,

den Schülern zum Gegensatz der
unklaren Vorstellungen, die gewöhnlich mit
ihr verbunden sind, zu zeigen, wie klare
Denkweise keine Schwierigkeiten sucht, wo
auch keine sind.

Man stellt zunächst die Aufgabe, vier
Punkte im Geviert durch zwei s- oder h-

förmige Linienzüge zu verbinden, so daß
eine regelmäßige Figur entstehe. Man gibt
selbst die zumeist nicht gewußte Lösung,
wie sie obenstehende Abbildungen wiedergeben,

und fordert auf, sich dieselben gut
anzusehen. Fordert man nun nach Entfernung

der Figuren auf, dieselben
nachzuzeichnen, so dürfte es nur jenen gelingen,
die scharfe Beobachtungsgabe mit gutem
Gedächtnis verbinden; die meisten werden

an der Wiederholung scheitern.

LEHRERIN CHENERZIEHLNG

DER ANTEIL DER FRAUENKLÖSTER AN CHRISTLICHER GESITTUNG
UND BILDUNG UNTER DEN GERMANISCHEN VÖLKERN *

II. ERSTE JUNGFRAUEN-KONVENTE MIT ASKETISCHER LEBENSFORM

Von Dr. Gabriele Dolezich

Der Stand der virgines sacratae und die
Diakonissen repräsentierten im christlichen
Altertum als fast einzige Vertreter den

Siehe »Schweizer Schule« Nr. 3 vom 1. Juni 1954.

Stand der »Gottgeweihten« und das »asketische

Ideal«. Im 4. Jahrhundert übernahmen

die Mönche die Führung auf dem
Gebiet der Askese.

Während die geweihten Jungfrauen an-

224



fänglich in ihren Familien lebten, trat die
Notwendigkeit sich zusammenzuschließen

für solche virgines Deo devotae ein, die
allein lebten und für sich den Schutz und
Halt des gemeinschaftlichen Lebens brauchten

oder wünschten. So gab es schon vor
Mitte des 4. Jahrhunderts im Orient und
bald auch im Abendland Frauengemeinschaften

mit asketischen Formen und
Regeln. Bald schlössen sie sich an die Klöster
der Mönche an, die ihnen die Unterweisung

im geistlichen Leben erteilten. Die

Bindung an die religiösen kirchlichen
Forderungen wird aber auch sonst überall stärker

betont. Einzelne Synoden stellen jetzt
schon die Verehelichung der Deo devotae

unter kirchliche Zensuren (z. B. die Synode

von Ancyra 314). Auch die Diakonissen
scheinen angehalten zu sein, in Klöstern
zu wirken. In Seleukia ist die »sancta dia-
conissa» Marthana Leiterin eines monaste-
rium virginum.In der Gründung der Schwester

des heiligen Basilius, der Makrina, hatten

außer der Äbtissin die Inhaberinnen
noch gewisser anderer Ämter die
Diakonatsweihe. Mit der weiteren Verbreitung
der Frauenklöster im 5. Jahrhundert werden

die Virgines sacratae (»Kirchenjung-
fern«) in wachsendem Maße zu Klosternonnen

mit rechtlich bindenden Gelübden.
Es ist jedoch im 5. Jahrhundert kein
einziges Benediktinerinnenkloster bekannt,
dessen Äbtissin zugleich Diakonin gewesen
wäre. Im 6. Jahrhundert dringt die streng
klösterliche Gemeinschaftsform mit den

Benediktinerinnen im Abendland überall
vor.

Das asketische Ideal entwickelte sich
nicht sogleich in dieser Form. Im 3.

Jahrhundert machte sich überall unter den

Christen eine Bewegung religiöser
Weltflucht in die Einsamkeit geltend, die in
erster Linie um der größeren Gottesnähe

willen gesucht wurde. Die asketisch gerichteten

Männer zogen vor allem den Aufenthalt

in der Wüste vor, von der man glaubte,

daß sie das Gebiet der Dämonen wäre.

Als »athleta Christi« suchte der Mann Gottes

den Kampf mit ihnen, der für manche
als Ersatz für das auf sich genommene,
aber dann nicht vollzogene Martyrium
aufgefaßt wurde. Diese Einschätzung des Ere-
mitentums wurde allgemein unter den
Einsiedlern, die in ihrem Leben ein unblutiges
Martyrium (Zeugnis für Christus) erstrebten,

als die Verfolgungen aufhörten, aber
der Wunsch, den Widersacher Christi zu
bekämpfen, weiter in vielen lebendig blieb.
Es gab freilich auch solche Einsiedler, die
sich der sozialen Not durch Flucht in die
Einsamkeit entzogen hatten, und solche,
die einem großen Steuerdruck oder

erzwungenem Kriegsdienst auf diese Weise

ausgewichen waren.
Das klassische Land des Eremitentums

war Ägypten und in Oberägypten vor allem
die Thebais. Aber auch Palästina und die
Sinaihalb insel zog viele Eremiten an.
Schlössen sich Eremiten, wie es bald
vorkam, zu einem gemeinschaftlichen Lehen

zusammen, dann erfolgte die Aufnahme in
die Gemeinschaft durch die Verleihung der
»angelica vestis« oder des »liabitus religio-
sus«, die zur »vita caelestis« oder »angelica«

berechtigte.
Ihre Lebensweise verfolgte die Selbstheiligung

als ersten Zweck. Sie bestand aus

Gebet und Handarbeit, aber auch aus
geistiger Tätigkeit. Ihre Begeisterung für die

Liturgie, deren Ausübung in der Einsamkeit

und der Kampf gegen die Häretiker
zeugen für ihre enge Verbindung mit der
Kirche.

Während die Eremitengemeinschaften
eine engere Abschließung erstrebten, die
der Ägypter Pakhome (Pachomius)
einführte, blieb daneben die ältere Form der
Einsamkeit als Einzelniederlassung in weiter

Streuung bestehen. Sogar der heilige
Benedikt ließ sie gelten, dessen Regel wie
die des heiligen Basilius im Orient, im
Abendland das Cönobitentum Mönche,
die in einem Kloster, nach einer Regel und

unter einem Abt dem Herrn dienen«, Re-



gula s. Ben.) als erstrebenswerteste Form
der vita ascetica pries.

Die Frauen wählten für ihr klösterliches
Leben meist die für Männer geschriebene
Regel: von Pakhome, Basilius oder von
Benedikt. Cäsarius, Aurelian und Donatus
verfaßten Regeln für Frauenklöster. Keine
einzige Frauenklosterregel hat eine Frau
zur Verfasserin.

Unter dem Einfluß der Eremiten übten
die Frauen deren Lebensweise als Rehlusen
oder Klausnerinnen. Oft waren sie in eine
ZeRe neben einem Kloster oder Heiligtum
auf Lebenszeit eingemauert. Als sich diese
Form des asketischen Lebens der Frau später

in der Nähe von Mönchsklöstern
einbürgerte, waren die Reklusen durch ihr
Fenster hindurch die Beraterinnen und
Lehrerinnen der zum Gnadenort oft in
Scharen herbeiströmenden Frauen, die
ihrer Lehre lauschten. In der Vita Wibo-
radae erzählt der Mönch Hartmann von
St. Gallen, daß die »hochgewachsene und
heilige Frau Wiliorat« einmal im Jahr die
Frauen zu schwesterlichem Mahl einlud,
»damit sie in der Liebe Gottes fröhlich
würden«. Er berichtet indessen auch, daß
Wiborat auch von Klerikern wegen ihrer
Gabe des Rates aufgesucht wurde und bei
einem solchen Anlaß dem heiligen Ulrich
geweissagt habe, daß er auf den bischöflichen

Stuhl erhoben werden würde und ihm
riet, er solle die Erwählung annehmen.

FrauenMöster in Verbindung mit Männer-
Möstern (Doppelklöster).

Im Orient fiel die Entstehung der ersten
Frauenklöster vielfach mit der Gründung
der ersten Männerklöster zusammen. In der
Vita des Pakhome (geb. 292) beißt es, daß
auch die Schwester des Heiligen sich bei
einem Besuch des Bruders im Kloster Ta-
bannese entschloß, sich der vita caelestis zu
weihen. Die Brüder bauten ihr in der Nähe
des Klosters eine Klause. Als sich ihr noch
andere Frauen und Jungfrauen liinzuge-

226

seilten, wurde daraus ein Nonnenkloster
und die Schwester des Pakhome seine erste
Vorsteherin. Dies war die Geburt des

ersten DoppelMosters.
Die nebeneinander gebauten Klöster,

wiewohl in strenger Trennung von einander

durchgeführt, gehörten zusammen, wie
Palladius bezeugt. Das Frauenkloster war
vom Männerkloster abhängig und stand zu
ihm in Unterordnung, aber beide Klöster
hatten dieselbe Regel. Pakhome bestimmte
dem Kloster seiner Schwester den Senior
Petrus, daß er die Frauen im geistlichen
Leben unterrichte. Der Priester des

Männerklosters (es waren in den ersten Zeiten

nur wenige Mönche in den Klöstern
zugleich Priester) übte bei den Frauen das

Strafrecht aus. Die Erlaubnis, die Frauen
zu besuchen, mußte im Männerkloster
eingeholt werden. Anderseits genossen die
Nonnen die Fürsorge des Männerklosters.
Die Bauten und andere schwere Arbeiten
im Frauenkloster wurden von den Brüdern
ausgeführt. Die Schwestern erhielten ihren
Anteil an den Erträgen ihrer Felder. Die
Brüder bereiteten ihnen die Grabstätte,

trugen die Toten zum Friedhof, hielten
ihnen Gottesdienst und die geistliche
Unterweisung. Beide Klöster standen in
Wirtschaftsgemeinschaft. Für die durch die
Mönche gelieferten Lebensmittel fertigten
die Frauen ihnen die Kleidung an. Beide
Konvente waren völlig voneinander
getrennt, nämlich örtlich voneinander
geschieden, und die Frauen hatten ihre
eigene Kirche. Die im Nonnenkloster
beschäftigten Mönche durften nicht zum
Essen dort bleiben, sondern mußten die
Mahlzeiten im Männerkloster einnehmen.
Besuche der Brüder bei Verwandten im
Frauenkloster durften nur in Gegenwart
eines anderen Bruders, der Vorsteherin
und einer älteren Schwester stattfinden.

Die Doppelklöster hatten später im
Abendland eine bedeutende Entwicklung,
während sie im Orient im 6. Jahrhundert
durch die weltliche Macht verboten wur-



den. Die Mönche des Pakhome hatten
außer dem erwähnten Kloster noch zwei
andere Frauenklöster. Das eine lag bei dem

späteren Hauptkloster Pebou, das andere,
Mene, bei Panopolis.

Durch Palladius wissen wir, daß es außer
diesen Klöstern des Pakhome noch andere
in Ägypten gab. Amun Pgol (Ammonius)
ging mit seinen Brüdern und Schwestern in
die Wüste. »Die Schwestern bauten sich
ein eigenes Klösterlein ...« Pgol gründete
das »Weiße Kloster« bei Panopolis. Hier
wurde nach seinem Tod der berühmte
Schenute Vorsteher und gebot über 2200
Mönche und 1800 Nonnen. Sie befolgten
die Regel des Pakhome. Schenute verlangte,

daß jeder, der sich der Gemeinschaft
anschloß, sich von seinem Besitz lossagte.
Die Güter der Gemeinschaft gehörten allen
gemeinsam. Das Frauenkloster hatte eine

gewisse Selbständigkeit, es hatte eine

eigene »Mutter«. Die Oberleitung lag beim
Abt. Die Mutter mußte den Vater von allen

Verfehlungen der Schwestern benachrichtigen,

und Schenute setzte die Strafen fest.

Ein erhaltener Brief von ihm erweist, daß

er alle Insassen des Frauenklosters mit
ihren Namen, Fehlern, Verwandtschaftsverhältnissen

kannte. Die Strafen der Nonnen

vollzog ein älterer Mönch in Gegenwart

der Mutter und einiger Mönche und
Nonnen. Sie bestanden in Schlägen auf die
bloßen Fußsohlen. Wenn Schenute die
Strafen selbst vollzog, war er manchmal so

grausam, daß man die Schreie der geschlagenen

Nonnen weithin hörte.

Der heilige Basilius lernte das Mönch-

tum bei einem Besuch des Klosters des

Pakhome kennen und führte diese Lebensweise

in Kappadokien ein. Er wurde der

Gesetzgeber des östlichen Mönchtums. Am
Irisfluße lebte bereits seine Schwester
Makrina mit Frauen und Jungfrauen in
klösterlicher Gemeinschaft. Die Mutter beider
hatte sich ihr auch angeschlossen. Diesem
Haus gegenüber, am anderen Ufer, baute
Basilius ein Männerkloster und zog sich

später als Bischof noch gern dorthin
zurück. Ein Brief des Basilius an Eustathius
läßt die Beziehungen der beiden Klöster
zueinander erkennen. Basilius erinnert den
Freund daran, wie sie oft hinübergegangen
seien und die Mutter Emmelia besuchten.
Basilius' Freund, Gregor von Nazianz,
erwähnt in einem Brief voll Dankbarkeit,
daß die Mutter ihnen Speisen hinübergeschickt

habe.
Basilius hat in seiner Regel der Einrichtung

der Doppelklöster seine Gutheißung
erteilt, und spätere kirchliche
Bekämpfungsversuche gegen die Doppelklöster
scheiterten an dieser Stellungnahme des

»großen Vaters«. Durch ihn hat dieses
System seine geistliche Normierung erhalten
(Hilpisch). Für Basilius war das
Nebeneinanderwohnen von Mönchen und Nonnen
etwas Selbstverständliches. In seiner Regel
berücksichtigte er in gleicher Weise Männer

wie Frauen. Wenn er über die Aufnahme

ins Kloster schreibt, nennt er Knaben
und Mädchen und gibt die notwendigen
Weisungen. Er verfügt: »Die Brüder haben
im Frauenkloster Dienste zu leisten, die die
Sorge der Seelen und die Bedürfnisse des

Leibes betreffen. Die Schwestern haben
ihre Hilfe nötig.«

Die Konvente haben jeder einen eigenen
Vorsteher. Der Vorsteher des Mönchsklosters

darf nicht in die Leitung der Frauen
eingreifen! Befiehlt er ohne Wissen der
Vorsteherin einer Nonne etwas, dann hat
diese gerechten Grund, darüber zu zürnen.
In Abwesenheit der Vorsteherin darf er
nicht mit einer Schwester sprechen.
Andererseits sind die Mönche nicht bloß die
Angestellten des Frauenklosters. Dies wird an
der Frage, wie eine kleine Brüderschar und
eine große Schwesterngemeinde
zusammenleben, von Basilius geklärt:

Wenn die wenigen Brüder die notwendigen

Arbeiten bei den Schwestern verrichten

gehen und sie dann an verschiedenen
Stellen arbeiten, dann ist ihre Gemeinschaft

aufgelöst, und es erhebt sich die

227



Frage, ob das zu gestatten sei. Basilius
entscheidet: Ja! Denn in der gemeinsamen
Sorge für die Schwestern bestehe ja die
Brüderschaft geistig weiter.

Dabei ist die Trennung der beiden
Konvente voneinander streng durchgeführt. Brüder

und Schwestern dürfen nur so
miteinander reden, daß auf jeder Seite zwei
oder drei sind, nie aber dürfen zwei allein
miteinander sprechen. Der Vorsteher soll
mit der Vorsteherin auch nur selten und
dann kurz zusammen sein.

Basilius hält es für ratsam und nützlich,
daß die Oberin bei der Beichte einer
Schwester zugegen sei.

Bei dem Ansehen des Basilius (er war
Metropolit) verbreitete sich mit seiner Regel

und ihrem asketischen Ideal auch die
Idee des Doppelklosters! So in Armenien,
Palästina und bei den Monophysiten.

Für Kappadokien sind noch weitere
Doppelklöster bezeugt. An das Kloster von
Saunabadete hat der heilige Gregor von
Nazianz einen Brief für die »Brüderschaft,
Mönche und Nonnen des heiligen Leuka-
dius«, gerichtet, einen Trostbrief zum Tode
des Vaters.

Die Frauenklöster werden im Orient viel
seltener erwähnt als die Männerklöster,
und das ist nicht erstaunlich, wenn man
bedenkt, daß es viel weniger Frauen- als

Männerklöster gab und die Mönchsschriftsteller

darum nicht soviel von ihnen zu
schreiben wußten. In fast allen Teilen des

Ostreiches sind jedoch auch Doppelklöster
nachgewiesen.

Oft kam es zur Gründung von
Doppelklöstern, wenn ganze Familien mit Kindern
und Sklaven auf einmal »das Joch des

Mönchtums« auf sich nahmen. Der Mann
baute die Klöster auf, und beide, Mann
und Frau, holten die Mönche und »große,
heilige Frauen aus dem Lande Kappadokien«,

die sie und ihre Tochter und alle,
die bei ihr waren, »die Disziplin der
Religion« lehrten. So berichtet Johannes von
Ephesus über Thomas, den Armenier, Sohn

eines Satrapen von Balabitene, und dessen

Amtsnachfolger, der sein Besitztum um das

Jahr 524 in ein Kloster verwandelte. In
diesem Kloster waren Männer und Frauen
so streng geschieden, daß die Frau niemals
wieder den Mann oder ihre Söhne sah,
nachdem sie sich zum Klosterleben
entschlossen hatten. Beide Gruppen »lebten
für sich allein und abgetrennt voneinander.«

Von Johannes von Ephesus stammt auch
der Bericht über das Doppelkloster der
Susanna aus Arzun in Persien. Sie trat in
ein Frauenkloster in Palästina ein, das
zwischen Askalon und Gaza lag. In der Verfolgung

der Monophysiten im Jahre 519 ging
sie mit einigen Schwestern nach Ägypten
in die Wüste bei Alexandrien. Auf den Ruf
ihres heiligen Lebens hin fanden viele zu
ihr. Unter ihnen war auch ein Greis mit
zehn Schülern, von denen einer in dem
Kloster der Susanna eine Schwester hatte.
Die Männer wollten nun in ihrer Nachbarschaft

leben, und die Nonnen waren
darüber sehr erfreut. Aber Susanna woRte
nicht darauf eingehen, weil sie die Angriffe
des Bösen mittels der Frauen auf die Männer

verhüten woRte, deren sich der Böse in
vielen Fällen bediene. Sie beschloß: »Wir
wollen uns entfernen, weiter in die Wüste
hinein«. Die Männer aber bestimmten sie

zum Bleiben und bauten sich in der Nähe
ein eigenes ummauertes Kloster. Susanna

wurde auch ihre geistliche Mutter und
hielt ihnen die Unterweisungen im
geistlichen Leben. Aber sie war dabei niemals
sichtbar, und Johannes von Ephesus, der
sie im Jahre 534 besuchte, konnte von
ihrem Gesicht nur die Nasenspitze sehen.

(Patrologia orientalis v. Graffin-Nau, t.
XVII fasc. 1.)

Von den Klöstern in Seleukia in Isaurien
berichtete die Pilgerin Etheria. In Jerusalem

waren die Gründungen der Melina
Doppelklöster. Sie unterstanden der
Leitung des Priesters Gerontius. In Bethlehem
hatte die römische Matrone Paula ein Män-

228



ner- und Frauenkloster gegründet. Vorsteherin

war ihre Tochter Eustochium. Sie
lebten nach der Regel des Pakhome, die
Hieronymus, ihr Lehrer und geistlicher
Vater, für sie übersetzt hatte.

In Bethlehem hatte die römische
Patrizierin Melania d. Jüngere auf dem Ölberg
in geringer Entfernung voneinander ein
Doppelkloster errichtet, und sie stand ihm
selbst vor.

Im 6. Jährhundert ist das Doppelkloster
des heiligen Alypius in der Nähe von Chal-
kedon bezeugt. Die Mutter und Alypia, die
Schwester des Heiligen, hatten sich mit
vielen anderen dem Alypius angeschlossen,
der als Stylite den beiden Klöstern, dem
der Mönche und dem der heiligen Frauen,
vorstand. Sie sagten zu ihm, als er sich
anfänglich weigerte, sie aufzunehmen: »Bei
Christus gibt es nicht Mann oder Frau. Wir
wollen durch euch die herrliche und wertvolle

Perle gewinnen. Wir wollen die Mühe
teilen; euch soll der Hauptgewinn gehören;

unser soll nur das Los der Arbeit
sein«.

Der Heilige nahm sie auf, errichtete zwei
voneinander getrennte »heilige Häuser«
und »ließ Männer und Frauen getrennt
voneinander wohnen, in Gott aber und der

Einrichtung des Lebens soRten sie sich als

gleichberechtigte Brüder und Schivestern

in nichts unterscheiden und untereinander
geistige Liebe üben«, »mit einer Stimme
den Wohltäter und Spender des Lebens

preisen in der Nacht und siebenmal am

Tage, damit sie durch den Gesang der Lieder

den König der Schöpfung aufrichtig
versöhnten. Es war aber Gott, den Heiligen
und den Engeln süß, sie psallieren zu
hören, noch süßer aber, sie zu sehen: wie der
Mann Gottes zwischen Himmel und Erde
stand auf der Säule gleich einem himmlischen

Engel, die Hände in die Höhe erhoben,

und wie sie besangen die Dreieinigkeit
in drei Chören. Denn es sangen mit ihm
zusammen die unten am Fuß der Säule

Eingeschlossenen, desgleichen getrennt da¬

von der Chor der Mönche und davon wieder

getrennt die Schar der Frauen.«

So berichtet ein Schüler des Heiligen
über diese Gründung.

Im 8. Jahrhundert liegt das Frauenkloster

Tomation im Norden von Bithynien
auf einer Insel im See, während das

Männerkloster sich am Ufer des Sees befindet.
780 ist in dem Frauenkloster Anthusa
Vorsteherin, die das Kloster erbaut hat. Im
Männerkloster regiert ihr Neffe als Abt.

So existierten also Doppelklöster in
verschiedenen Ländern des Ostens vom 4. bis

zum 8. J ahrliundert.

Warum nun überhaupt Doppelklöster?

Zunächst waren sie durch das Bedürfnis
des äußeren und inneren Lebens der
Frauenklöster bedingt. Die Frauen hatten
als die wirtschaftlich Schwächeren die
Hilfe der Männer nötig, besonders in
der Wüste, wo sie deren Schutz brauchten

und wo der Ertrag des Feldbaus
gering war. In den Großstädten Alexandrien

und Antiochien gab es keine
Doppelklöster, weil dort der städtische Markt
alles Notwendige lieferte, Arbeiter zu
bekommen waren und es an Klerikern für
den Gottesdienst und die Unterweisung
nicht fehlte. Nur die äußeren Geschäfte
wurden dort bei den klausurierten Nonnen

von einem Ökonom oder Prokurator erledigt.

In dem Nonnenkloster A tribe wirkten

nach Palladius zuerst Dorotheus, dann
Elias als geistliche Leiter und Friedensstifter.

Trotz der streng durchgeführten Trennung

von Männer- und Frauenklöstern wurden

dadurch, daß sie aufeinander angewiesen

und ein einziges Gemeinwesen waren,
die Beziehungen zwischen ihnen immer

enger und verschwand dann die Trennung
immer mehr. Die Gläubigen nahmen daran
Anstoß. Mönche und Nonnen lebten in
einem Haus. Die Vita des Nikophorus
behauptet sogar, daß der Verdacht aufkam,

229



unter den Nonnen habe das Dirnenwesen
geherrscht. •

Während Basilius die Doppelklöster als

etwas Notwendiges und Rechtmäßiges
angesehen hatte, bekämpfte die Staatsgewalt
durch Gesetze diese Einrichtung. Im Jahre
529 erließ der Kaiser Justinian ein Gesetz

gegen die Doppelklöster, dessen

Ausführungsbestimmungen deutlich die Absicht
erkennen ließen, daß die Doppelklöster
beseitigt werden sollten. Je nachdem, ob die
Zahl der Mönche oder der Nonnen größer
oder geringer war, sollte das Verbleiben
der Mehrheit zugestanden und der Wegzug
der Minderheit an einen anderen Ort unter
völliger Trennung auferlegt werden. Wenn
die Mönche nach einem Jahr noch mit den
Nonnen zusammen lebten, dann träfe sie
kaiserliche Strafe. Auch kirchliche Gesetze

wurden gegen die Doppelklöster erlassen.

Aber das Vorgehen des Kaisers und der
Bischöfe verhinderte nicht das Weiterbestehen

dieser Einrichtung. Das 2. Konzil zu
Nizäa 787 mußte sich wieder damit befassen.

Das Konzil wagte aber die Abschaffung

nicht, es nahm nur eine Reform vor.
Der 20. Kanon dieser Synode ist ein
Kompromiß: die Mißstände wurden zugegeben
—• aber: »Man kann doch den großen Vater

Basilus nicht korrigieren, der die
Doppelklöster gutgeheißen hat!« Man suchte
einen Ausweg. Alle bestehenden Doppelklöster

sollten reformiert werden. Neue

Doppelklöster dürften nicht mehr gegründet

werden.

Der Konzilsbeschluß hat die Verhältnisse
in den Klöstern nicht geändert, aber aus

dem Reformmönchtum des heiligen Theodor

von Studion und seiner Gesinnungsgenossen

erstand um das J ahr 800 eine starke
Opposition gegen sie. Als der eine dieser
Männer, Nikophorus, zum Patriarch von
Konstantinopel erhoben wurde, beschloß
eine von ihm einberufene Bischofsversammlung

die endgültige und völlige
Aufhebung der Doppelklöster, wobei aber der
Unterhalt der Nonnenklöster gebührend
gesichert wurde.

So verschwanden im 9. Jahrhundert die

Doppelklöster im Orient, bis auf ganz
wenige Ausnahmen im späten Mittelalter, aus
dem die Existenz von zwei solchen
Klöstern berichtet ist. Das letzte Doppelkloster
fand sich im Osten im 14. Jahrhundert und
verschwand nach hundertjährigem Bestehen.

Literatur:

A. Ehrhard, Urchristentum und Frühkatholizismus,
1935.

]. Lebreton, La vie chretienne au Ier siecle, Paris
1927.

N. v. Arseniew, Die Kirche des Morgenlandes, 1925.

D. Kyriakos, Geschichte der orientalischen
Kirchen.

K. H. Schäfer, Doppelkloster: Lexikon für Theologie

und Kirche. III, Spalte 414 f.
Ursmar Berliere, Les monasteres doubles aux 12e

et 13e siecles, Bruxelles 1923.

Stephan Hilpisch, Die Doppelklöster, Entstehung
und Organisation, Münster i. W. 1928.

M. Bateson, Origin and Early History of Double
Monasteries, London 1919.

Elfriede Gottlieb, Die Frau in der frühchristlichen
Gemeinde. Heft 5 der Sammlung »Quellenhefte
zum Frauenleben in der Geschichte«. Hrg. von
Emmy Beckmann und Irma Stoß, Berlin 1927.

UMSCHAU

KATHOLISCHER LEHRERVEREIN
DER SCHWEIZ

Zentralkomitee-Sitzung vom 3. Juni 1954

Zürich, Gesellenhaus Wolfbach

1. Eröffnung
Als besonders beachtenswerte Gedanken aus dem

Eröffnungswort seien festgehalten:

Nichts bleibt ohne Anstrengung unversehrt. Ohne

Wiederholung verfliegt jegliches Wissen, mag es

auch mit noch so modernen Methoden erworben
worden sein. Ohne Gewöhnung gehen unerläßliche
Lehensgrundsätze nie in Fleisch und Blut über. Nur
Seinsmenschen strahlen Kraft aus, Scheinmenschen

blenden bloß. Widerspruchsseelen, deren Sonntags-

230


	Der Anteil der Frauenklöster an christlicher Gesittung und Bildung unter den germanischen Völkern. Teil 2, Erste Jungfrauen-Konvente mit asketischer Lebensform

