
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 41 (1954)

Heft: 4: Portugiesische Jugend ; Der Kanton Zürich ; Liturgie und Bildung ;
Jugendschriften-Beilage

Artikel: Liturgie als Ausgangspunkt katholischer Bildung

Autor: Bürkli, Franz / Kunz, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


am Ende eines Schriftstückes, das ihm sein
Minister Kaunitz vorgelegt hatte: »Kaunitz

ist ein Esel. Josef der Zweite.« Kaunitz,

ein geistreicher Mann, revanchierte
sich so witzig nur durch einen Beistrich,
daß der Kaiser lachen mußte. Es hieß dann:
»Kaunitz ist ein Esel, Josef der Zweite.«

Soooo nette Sachen lassen sich mit mir

machen, wenn man mich mit Verstand
behandelt. Also ich hoffe, daß man mir in
Hinkunft mehr Respekt entgegenbringt.
Bitte, lernt mich richtig setzen!

Euer kleiner, aber

bedeutungsvoller Beistrich.

Pepi

(Aus der PTT-Zeitschrift)

MITTELSCHULE

LITURGIE ALS AUSGANGSPUNKT KATHOLISCHER BILDUNG

I. DIE TAGUNG
Von Prof. Franz Bürkli, Luzern

Am 23. Mai des laufenden Jahres hielt die
»Konferenz der katholischen Mittelsehullehrerschaft der
Schweiz« unter dem Präsidium von Dr. Alfred
Stoecklin, Basel, ihre 14. Tagung im Großratssaale
des Regierungsgebäudes in Luzern. Sie war nicht
sonderlich gut besucht; immerhin folgten mehrere
ehrw. Schwestern und gegen 60 Mitglieder
geistlichen und weltlichen Standes dem Rufe des
Vorstandes. Ergänzungswahlen in den Vorstand und
Rechnungsablage waren bald erledigt und ließen
genügend Zeit für das vormittägliche Hauptrefe'rat
von H. H. Rektor A. Gemperle vom Studienheim
St. Klemens in Ebikon, dem auch Herr Ständerat
Dr. G. Egli als Vertreter des Luzerner Erziehungs-
departementes beiwohnte. Das gedankensprühende
Referat, das sich vor allem durch seine
Aufgeschlossenheit gegenüber allen modernen Fragen
und durch seine psychologische Grundlegung
auszeichnete, soll in der »Schweizer Schule« erscheinen

und braucht daher nur kurz skizziert zu werden.

Die Sachverhaltsfrage im Bildungsanliegen der
Mittelschule zeigt die Bedeutung der Bildungsarbeit

aller katholischen privaten und staatlichen
Mittelschulen, in denen das liturgische Leben mehr
oder welliger zur Geltung kommen kann.
Liturgie ist Gottesverehrung in allen Formen und
zeigt universalen Inhalt, Universalität durch alle
Lebensalter, alle Zeiten und Lebensräume, Universalität

der Form und der Mittel. Was hat Liturgie
am Bildungsanliegen der Mittelschule zu tun? Die
Mittelschuljugend hat besten Zugang zu ihr,
bedarf ihrer allerdings auch zur vollen Entwicklung

120

der Persönlichkeit Die Mittelschuljugend aber hat
für die Liturgie auch das beste Verständnis vermöge

ihrer Bildung. — Der Typus des Mittelschülers
wird darauf knapp umrissen: Es gibt Elite,
Mittelmäßige und Schwierige, die zudem unreif, aber
dennoch zu Höchstem fähig sind. Die Schüler aus
gutbürgerlichen Kreisen gehen zurück, während
die Werkstudenten zunehmen. Diese Jugend steckt
im Chaos der modernen Entwicklung und einer
potenzierten Krise. Die Lehrer dieser Jugend sind
in Gefahr, reine Wissensvermittler zu sein; nur die
wirkliche Lehrerpersönlichkeit hat Einfluß. Der
Primat des Menschen vor jedem Programm zeigt
sich klar. — Die liturgische Formung fällt in eine
totale Umformung der Jugend zwischen 11 und
20 Jahren; sie muß zur Begegnung mit Gott füh-
ren. Die Jugend im Knaben- und Mädchenalter, die
unterste Stufe der Mittelschuljugend, ist erlebnishungrig

und tatenfreudig. So kann die Mittelschule
noch manches nachholen, was daheim fehlte. Diese
Altersstufe verlangt große Abwechslung in der Ge-

staltung der Messe; sie will auch ministrieren und
aktiv beteiligt sein. Das Pubertätsalter zwischen 14

und 18 Jahren ist die entscheidendste Zeit des

Lebens, weil hier das eigene Ich geboren wird und
die Einzelpersönlichkeit zum Durehbruch kommt.
Diese Jugend bedarf der Einzelerziehung und
Einzelseelsorge. Die Begegnung mit dem zusagenden
Priester ist entscheidend. Selbstbetätigung und
Selbstwerterlebnis sind wichtig. Das liturgische
Leben geht auf die persönliche Frömmigkeit aus und
findet in ihm die notwendige Grundlage. Tiefes

liturgisches Erlebnisbedürfnis ist vorhanden, soll
Fortsetzung siehe Seite 129



Fortsetzung von Seite 120

aber nicht zu häufig befriedigt werden. Die aktive
Teilnahme an der Liturgie ist sehr wichtig. — Die
eigentliche Reifestufe endlich führt zur vollen
Teilnahme und zum vollen Verständnis der gesamten
hochentwickelten Liturgie. — Jede Altersstufe läßt
eine gewisse Eigenbeweglichkeit wünschen. Der
Profanunterricht in Muttersprache, alten Sprachen,

Geschichte, Kunst hat große Bedeutung für die
liturgische Erziehung. Liturgik als Fach des Reli-
gionsunterrichtes aber kann ziemlich kurz abgetan

werden, weil es sonst zur Last wird.

*

Der zur Diskussion bestimmte Nachmittag brachte

zwei Kurzreferate: H. H. P. Fridolin Köhler OSB.,

Präfekt an der Stiftsschule Einsiedeln, sprach über

»Liturgische Lebensgestaltung im Internat«. Er
betonte: 1. Liturgische Lebensgestaltung ist immer
persönliches Mitmachen und persönliche Teilnahme

an den religiösen Übungen des Alltages. Ohne

diesen persönlichen Einsatz, der sich in der treuen

Erfüllung der alltäglichen religiösen Pflichten
zeigt, ist liturgische Lebensgestaltung nicht möglich.

Ein Herabsetzen des verlangten Pensums an

religiösen Übungen erwies sich bald als ungerechtfertigt,

weil dann auch das, was noch geleistet werden

mußte, zu viel erschien. 2. Liturgische
Lebensgestaltung ist grundgelegt durch das stille private
Beten. Wir müssen daher der Jugend den Wert dieses

stillen Betens zeigen. 3. Man gebe aber auch
die Möglichkeit, liturgische Feste und Geheimnis,
se feierlich und gemeinsam zu begehen. Choralämter,

Vespern und Komplet haben daher ihre
große Bedeutung für die liturgische Lebensgestaltung.

— H. H. Dr. Alois Müller, Religionslehrer an
der Kantonsschule Solothurn, sprach über »Liturgische

Lebensgestaltung an der Kantonsschule«. Er
betonte anfänglich, daß er vor allem die Verhältnisse

der Solothurner Kantonsschule und etwa noch
die der Stadt Basel vor Augen habe. Er legte daher
zuerst die besondern Bedingungen dar, unter
denen der Kantonsschüler steht; sie sind soziologisch
und psychologisch von denen des Klosterschülers

sehr verschieden. Er erklärt dann weiter, daß
authentisches liturgisches (Leben nur in der Pfarrei
möglich sei. Weil die Klöster liturgisch führend

waren, hätten die Laien allmählich das Gefühl
bekommen, sie seien vom eigentlichen liturgischen
Geschehen getrennt. Der Kantonsschüler, der in
Kosthäusern lebe, habe sehr schwer, den Anschluß
an authentisches liturgisches Leben zu finden. Als
Mittel der liturgischen Bildung dürfe das Wissen
nicht vermißt werden. Aber man müsse vor allem
den Schüler im Wesen der Liturgie und in ihrem
sakramentalen Charakter verankern, die
Gemeinschaftswerk des Leibes Christi sei. Man solle den

Schülern auch das Verständnis für das von keiner
Nützlichkeitsfrage belastete Spiel vor Gott vermitteln.

Als besondere Mittel nennt er ein bewußtes
und verstandenes, selbsterlebtes Gemeinschaftsgebet,

den Anschluß an die heilige Messe, die
Gemeinschaft mit dem Priester und die klassisch
überlieferten Formen der Meßzelebration, wobei die
Missa recitata kein Ideal für Schüler sei, die nicht
lateinisch können. Der Besuch der Gottesdienste
solle freiwillig sein; auch der Religionsunterricht
dürfe nicht Notenfach sein, weil die Schüler darauf
sehr empfindlich seien. Lebensgestaltung aus der
Liturgie heiße Lebensgestaltung aus der sakramentalen

Verbindung mit Christus. Der Leib Christi,
die Kirche, aber sei wesentlich Gemeinschaft, und
darum gebe es kein ganz individuelles Beten. Liturgie

ist übernatürliche Dienstbereitschaft; persönliche

Ansprüche treten daher zurück zu Gunsten
der Gemeinschaft. Eine solche Haltung, die nun
auch außerhalb der Kirche sichtbar wird, ist das

schönste Ziel aller liturgischen Lebensgestaltung.

In der nun einsetzenden Diskussion wurden viele
praktische Fragen besprochen, so die Frage der

Verpflichtung zum täglichen Meßbesuche, die
Sicherung der Freiheit des persönlichen Gewissens,
das Problem der Aufsicht bei Gottesdiensten usw.
Eine stimmungsvolle Missa recitata in der herrlichen

Sakristei der Jesuitenkirche bildete endlich
den Abschluß der reichen Tagung.

II. DAS PROBLEM
Von Prof. Franz Bürkli, Luzern

Die Tagung der »Konferenz der kath.
Mittelschullehrerschaft der Schweiz« zeigte,

daß die Frage nach der Aufgabe und
der Bedeutung der Liturgie für die gesamte

Bildung immer noch offen steht und
nach einer Antwort ruft.

Der Katechismus Romanus sagt (II, 1,

23): »Die Sakramente des neuen Bundes,
die aus Christi Seitenwunde entflossen, der
sich im Heiligen Geiste selbst als makelloses

Opfer Gott darbrachte, reinigen unser

Gewissen von todbringenden Werken,

129



damit wir dem lebendigen Gotte dienen.
Und so bewirken sie in der Kraft des Blutes

Christi eben jene Gnaden, die sie
bezeichnen.« Am selben Orte (Nr. 26) fährt
dieser Katechismus weiter: »Bei der
Darlegung dieses Lehrabschnittes soll der Seel-

C c
sorger vor allem auf zwei Ziele mit aller
Kraft hinarbeiten. Erstens sollen sich die
Gläubigen klar darüber werden, welch'
hohe Achtung, ehrwürdige Behandlung
und \erehrung diesen göttlichen Himmelsgaben

gebührt. Zweitens sollen sie die
Sakramente, wie Gott sie in seiner unendlichen

Güte zu aHer Heil gegeben hat, auch
fromm und gewissenhaft gebrauchen.« Er
erklärt dann weiter, daß der Bau des

Christentums sicher zum großen Teil ins Wanken

geriete und zum Einsturz käme, wenn
nicht die Predigt des Gotteswortes und der
Empfang der Sakramente ihn allseits stützten.

»Denn wie wir durch die Sakramente
ins Leben eingeführt werden, so sind sie

für uns auch gleichsam die Speise, die uns
nährt, die uns erhält und stärkt.«

Bemerkenswert ist an diesen kurzen
Ausführungen für uns vor allem, daß die Kirche

die Sakramente und damit auch das

gesamte liturgische Leben als einen Heilsakt

Gottes an uns sieht; wir aber sehen darin

nur zu leicht eine Leistung der
Menschen an Gott, einen Gottesdienst. Beide
Auffassungen haben ihre Berechtigung. Die
zweite anthropozentrische Auffassung aber
ist seit der Aufklärungszeit herrschend
geworden und hat uns den Sinn für die erste
weithin verdunkelt. Und weil nicht die
eine durch die andere ergänzt, sondern
verdrängt wurde, ist unsere Auffassung
vielfach einseitig und schief geworden und
läßt uns keine rechte Lösung der schwebenden

Fragen finden. Jedenfalls müßte die
theozentrische Auffassung für die Bestimmung

der Bedeutung der Liturgie für
unsere Bildungsarbeit viel mehr ins Auge
gefaßt werden, als es gemeinhin geschieht.
Sicher hat die anthropozentrische Einstellung

der gesamten Pastoral in den letzten

Jahrhunderten sehr viel dazu beigetragen,
daß der Religionsunterricht bei einer in-
teUektualistischen Haltung stehen blieb.
Dadurch konnte er auch zu einem eigentlichen

Notenfach werden. Eine mehr
seelsorgliche Einstellung möchte heute aus

dem Religionsunterricht, und damit aus
der Einführung in die Liturgie, wieder
mehr eine nur pastorale Angelegenheit im
engern Sinne machen. Sie betont daher die
mehr gemüthafte Einstellung und vor allem
das persönliche Mitmachen der Schüler
beim Gottesdienste. So berechtigt diese

Forderungen sind, so wenig dürfen sie
einseitig betont werden, weil der schulmäßige
Religionsunterricht nun einmal eine
Tatsache geworden ist, die wir nicht mehr
missen können. Man darf aus ihm nicht
eine bloße Glaubensstunde im Sinne der
nationalsozialistischen Zeit machen; man
darf ihn aber auch nicht zu einem bloßen
Sclmlfache degradieren. Über diese

Angelegenheit müßte einmal grundsätzlich
gesprochen werden.

Bis heute haben die Katechetik und die

Liturgik noch kaum mehr als einige
Versuche hervorgebracht, das Weltbild der
Liturgie herauszuarbeiten. Sie müßten
einmal zeigen, daß und wie in der Liturgie
Gott die Welt heiligt und erlöst. Es müßte
dann weiter gezeigt werden, wie alle
irdischen und himmlischen Dinge durch die

Liturgie erfaßt und damit in Gottes Hand
gelegt werden. Der Mensch wird durch sie

ergriffen und vor Gott gesteUt. Gott heiligt
und rettet ihn; der Mensch aber muß dieses

Heil mit der Gnade Gottes erfassen und

an sich verwirklichen lassen. Die Vereinigung

von Gott und Mensch geschieht in
einer personalen Einigung, in der Gott der

Hauptwirkende ist, der Mensch aber in
seiner Glaubenserkenntnis die Tatsache
erfaßt und unter dem Einfluß der Gnade in
freier Willensentscheidung hejaht. So

besteht keine Gefahr, daß das Opus opera-
tnm, die Tat Gottes, oder das Opus operan-
tis, die Tat des Menschen, falsch verstanden

130



und über- oder unterbetont werden. Es
besteht auch keine Gefahr einer Veräußer-
lichung oder eines Quietismus, wenn das

Wesen dieser Beziehungen richtig erfaßt
wird. Bis jetzt hat die Liturgik sich große
Verdienste für die Erforschung und Erklärung

der Liturgie, vor allem der heiligen
Messe, erworben. Dennoch hat sie die
einzelnen Sakramente zu sehr isoliert betrachtet

und zu wenig in das ganze Heilsgeschehen

eingebaut. Man blieb dann leicht in
der Erklärung der Zeremonien hängen und
ging z. B. in der Meßerklärung zuweilen zu
wenig auf den Opfercharakter der heiligen
Messe ein, oder wenn man es tat, so
geschah es in theologischen Termini, die den
modernen Menschen heute vielfach leere
Worte geworden sind, weil ihnen die
nötige theologische Bildung fehlt. Es besteht
darum auch die Gefahr, daß man glaubt
genug getan zu haben, wenn man die Got-
tesdienstbesucher zu irgendwelchem Mittun

veranlassen konnte; dadurch kam eine

große Unruhe und Betriebsamkeit in
unsere Gottesdienste, die oft mehr von einer
echten Verinnerlichung ablenken, als daß
sie dazu anleiten. — Man kommt dann
auch leicht zu Behauptungen, die, wenn
nicht übertrieben und falsch, so doch
sicher schief sind. So ist ganz sicher die
entscheidende Bedeutung der Pfarrei im
Leben des modernen Christen nicht zu
übersehen und wegzudisputieren. Aber es

scheint doch gewagt zu sein, wenn behauptet

wird, nur in der Pfarrei könne man
authentisch der heiligen Messe beiwohnen
(authentisch heißt doch rechtsgültig).
Auch jene Priester, die nicht in eine Pfarrei

einorganisiert sind, die aber ihre Weihe
und Sendung vom Bischof erhalten haben,
zelebrieren ihre Messe authentisch, und
die Gläubigen haben das Recht, ihr rechtsgültig

beizuwohnen. Man muß denn doch
zwischen Rechtsgültigkeit und pädagogischem

Optimum unterscheiden und darf
diese beiden Dinge nicht durcheinander
werfen. Auch über diese Frage müßte ein¬

mal grundsätzlich und theologisch zuverlässig

gesprochen werden.
Wenn nun das Wesen der Liturgie und

ihr Weltbild einmal richtig erfaßt und
verstanden werden, dann können die bildenden

Kräfte der Liturgie auch festgestellt
werden, vorher aber nicht. Was müßte z. B.
diese richtige Erkenntnis für einen gewaltigen

und entscheidenden Einfluß auf das

intellektuelle Leben eines jungen Christen
ausüben? Sie würde ihm eine wahre Weisheit

für das gesamte Leben bedeuten. Aber
wer läßt sich heute von der Liturgie her
seine Weltanschauung gestalten? Aus dieser

Weisheit heraus könnten dann auch

jene gewaltigen und unerschütterlichen
Motive für das religiöse und gesamte
Leben gewonnen werden, die uns heute fehlen.

Die ganze Liturgie würde im Verlaufe
eines Kirchenjahres beständig Anregungen

geben, deren wir ja immer bedürfen.
Aber wir sind wohl noch in AnhängigkeitC C

an eine aufklärerische Einstellung vergangener

Jahrhunderte geneigt, alle Möglichkeiten

zu einer rein moralischen Belehrung
zu ergreifen, verstehen es aber noch viel
zu wenig, aus einer grundsätzlich
sakramentalen Einstellung heraus das Leben zu
formen. Höchste Werte würden uns vor
Augen gestellt und in ihrer verlockenden
Schönheit gezeigt. Und weiter versteht
doch nichts so gut, das gesamte Gefühlsleben

der Menschen zu ergreifen, wie
gerade die Liturgie. Sie bietet alle Künste

zur Mithilfe auf und sucht in ästhetischer

Gestaltung der Zeremonien in
bewunderungswürdiger Diskretion unsere Herzen

zu erfassen und den ganzen lebendigen
Menschen zu erfüllen und zu heiligen.

Allerdings fehlen uns zu einem solchen
Unterrichte noch die nötigen Lehrmittel.
Wir müßten in der Schule nicht bloß über
das Missale verfügen, sondern auch über
das Rituale; wir müßten die Psalmen besitzen

und vielleicht auch Teile des Breviers.
Alle diese Texte könnten in einem eigenen
Lehrwerke zusammengestellt und für den

131



Unterricht brauchbar gemacht werden.
Besser wäre wohl eine Bearbeitung nach
den oben aufgestellten Gesichtspunkten
einer liturgischen Weltbildgestaltung als in
der Form der liturgischen Bücher selbst,
die zu leicht ablenken und in ihrer ganzen
Ausdehnung zuweilen zu groß sind.

Aus einem solchen Unterrichte heraus
könnte dann auch gesagt werden, wie viel
an aktiver Teilnahme und rezeptiv-passi¬

ver Haltung für die einzelnen Alterstufen
am Platze wäre. Das kann man nicht allein
von der Psychologie her tun; das muß in
erster Linie auch von der Liturgie her
selbst geschehen. Auch in dieser Beziehung
lassen wir heute die Theologie noch viel
zu kurz kommen und begnügen uns allzu
leicht mit der rein natürlichen Psychologie,

die selbstverständlich auch zu Rate

gezogen werden muß.

III. LITURGIE UND GEGENWART GOTTES
Ein Diskussionsbeitrag

Von Dr. Leo Kunz

Eigentlich wußte ich nicht recht, warum ich von
der letzten Tagung der Katholischen Mittelschul-
lehrer-Konferenz so deprimiert heimging.
Vielleicht war es nur der spärliche Besuch, der in der
gähnenden Weite des Großratssaales so bemühend
aussah. Es ist zwar nicht die Menge der Teilnehmer,

die den Wert einer Tagung ausmachen.
Wenige, aber wirklich interessierte Leute können das

Gespräch viel intimer und lebendiger werden
lassen, aber dann sollte man sich irgendwie naherük-
ken können. Hier aber kam auch die Diskussion
trotz der guten Referate nur mühsam zustande.
Außerdem war die Beteiligung der Laien sehr gering.
Vielleicht dachten sie, Liturgie sei doch nicht ihr
eigentliches Thema. Und die anwesenden Geistlichen

gingen in der Diskussion nicht recht auf das

Wesentliche ein, noch wagten sie die brennenden
Fragen der Praxis mutig anzugreifen. Vielleicht
war die Tagung auch zu breit angelegt, denn schon
im Verlaufe der Aussprache erhob sich bald der
eine, dann der andere, und der ohnehin schon spärlich

besäte Saal lichtete die Reihen wie ein alterndes

Haupt seinen Haarschmuck, wenn es gegen das

Ende geht. Zuletzt war noch ein kleiner Rest für
die Gemeinschaftsmesse, die von der Jesuitenkirche

in die Sakristei verlegt werden mußte. Und
dennoch war gerade dieser Abschluß der tiefste
Eindruck — vielleicht deswegen, weil wir das

Gefühl hatten: diesem kleinen Rest geht es um das

Eigentliche der Liturgie: die Gegenwart Gottes.

Das Wesentliche katholischen
Gottesdienstes ist doch diese spezifische Gegenwart

Gottes. Er selbst, der menschgewordene

Erlöser, ist nicht bloß als der allmächtige

Schöpfer und Geist, sondern als Unse-

resgleichen um unseretwillen und zum

Heile der Welt da — greifbar nahe, über
alles wirklich, und wirksam. Auf Hin hin
sind alle Herzen gerichtet. Er zieht sie an

sich, hebt sie über ihre beengenden Grenzen

hinaus, pflanzt sie ein in das Reich
seiner Gnade und schließt sie zusammen zur
neuen Schöpfung, der großen Gemeinschaft,

die über alle menschlichen
Beziehungen hinaus Ewigkeitssinn hat.

Ist das nicht der Kern liturgischer Erziehung

im Internat? Sucht nicht der
Internatschüler das Richtige, wenn er in der
KapeUe vor aUem einmal ganz vor seinem
Herrn sein möchte, in der Gegenwart Gottes,

befreit vom Druck der immerwährenden

Aufsicht, auch von der ewigen Belehrung

und Ermahnung, dort wo auch sein

Vorgesetzter vor seinem Meister steht, dem

einzigen Lehrer. Viele junge Leute sagen
später, sie hätten das meiste vergessen, was
sie im Internat gelernt hätten, und vieles
erleichtert weggeworfen, was ihnen an
unnatürlicher Disziplin auferlegt war, aber
die Liturgie der Mönche sei ihnen ein
unverlierbares und bestimmendes Erlebnis
geblieben — nicht in erster Linie wegen
ihrer Schönheit oder ihrem historischen
Wert, sondern weil hier Menschen offenbar

ganz für Gott da sind.

Ist das nicht auch der tiefste Grund, warum

der junge Mensch an der öffentlichen

132



Schule oft im Gegensatz zu allen
Erwartungen und Schlüssen, die wir aus seiner
Entwicklungsphase und dem Milieu und
auch dem Verhalten im Religionsunterricht
glauben ziehen zu müssen, für einen
Studentengottesdienst zu haben ist? Dieselben
Schüler, die im Unterricht gegen alles skeptisch

sind, die überall opponieren und
diskutieren, die die Willensfreiheit bestreiten
und den Begriff Sünde ausmerzen möchten,

sind oft bei der Liturgie und im
Sakramentenempfang ganz anders. Da geht es

nicht mehr um Worte und Begriffe, nicht
mehr um menschliche Auseinandersetzimg
— da ist Gott selbst um unseretwillen
gegenwärtig. Da wird nicht geredet und gelernt,
sondern da ist heiliges Geschehen. Darum
suchen auch mindestens ebensoviele
Jugendliche als Beichtvater keinen vertrauten

Erzieher, keine auch noch so
sympathische Persönlichkeit, sondern nur den
Stellvertreter Gottes — während sie daneben

nach Bedürfnis und Notwendigkeit
auch einen Seelenführer haben mögen.

Solche Schüler erwarten vom Geistlichen
nicht vorab eine möglichst abwechslungsreiche,

jugendtümliche, ästhetische Gestaltung

der Liturgie — am wenigsten dauernde

Erklärungen während der heiligen
Handlungen — sondern vor allem jene
ehrfürchtige Haltung, die ihnen unmißverständlich

zeigt, daß auch der Ausspender
der Geheimnisse Gottes ganz in der Gegenwart

Gottes steht. Ich habe die Überzeugung,

daß nichts liturgisch so sehr bildet,
als das eigene Stehen des Erziehers vor dem

gegenwärtigen Gott. Wenn ich am Schlüsse

des Studiums vor 150 Schülern stehe und

warte, bis kein Laut mehr die Stille stört,
kann ich meinen Blick vorwurfsvoll
herumschweifen lassen, bis es ganz ruhig ist

— ich glaube aber, daß ich mehr tue, wenn
ich nicht aufschaue, sondern mich selber
sammle und selbst mit meinen Schülern
mich total in die Gegenwart Gottes stelle.
Der einfachste Gottesdienst, und wenn er
sich in vollem Stillschweigen vollzieht, ist

mehr Liturgie als das vollendetste liturgische

Schauspiel, wenn darin die
Gegenwärtigkeit Gottes mehr im Vordergrund
des Bewußtseins steht.

Ein tief religiöser Laie hat mir einmal
gesagt, daß er während des Tages öfters
Gelegenheit habe, einen Augenblick in der
Kirche zu verweilen. Kaum einmal sei das

Gotteshaus völlig leer. Aber noch nie habe

er in seiner Pfarrei einen Geistlichen in
der Kirche gesehen, außer, wenn derselbe
dort eine Funktion ausüben müsse. Zufällig

war das ein Ort, wo die Liturgie in den
modernsten Formen gepflegt wurde.
Dennoch hatte der Laie wohl recht, wenn er
aus dem Verhalten der Geistlichen schloß,
daß ihnen dieses Letzte: die Gegenwart
Gottes nicht genug im Mittelpunkt stehe.

Dies ist auch bei vielen Konvertiten der
entscheidende Anstoß ihrer Heimkehr zur
Kirche. Einer von ihnen gestand mir
einmal, daß er öfters in katholische Kirchen
ging, das ganze Geschehen aber so fremd
und unverständlich empfand, daß er nichts
damit anfangen konnte, bis zu dem Augenblick,

wo ihm während der Stille einer
heiligen Wandlung plötzlich — schlagartig
zum Bewußtsein kam: Das ist Gegenwart
Gottes, und darin liegt der Sinn all des

Unbegreiflichen.

Das Bewußtsein von der Gegenwart Gottes

muß auch die Grundhaltung der
liturgischen Ausdrucksformen sein. In der
Diskussion fiel die Bemerkung, daß
eigentümlicherweise liturgische Erneuerung immer
mit Verständnis für moderne Kunst
zusammenfalle. Das kann aus dem gemeinsamen
Suchen nach dem Wesentlichen, nach der
Begegnung mit Gott hervorgehen. Es kann
aber auch eine schwere Belastung für den

eigentlichen Sinn liturgischer Erneuerung
sein. Denn nicht alle moderne Kunst hat
als erstes Anliegen die Vergegenwärtigung
Gottes. Ich denke da immer an meinen
verstorbenen Vater, Kunstmaler Fritz Kunz,
zurück. Er wird nicht zu den modernen
Malern gezählt, obwohl er in seiner Zeit

133



sicher bahnbrechend war. Seine Intention
aber war eindeutig: Vergegenwärtigung
Gottes. Als wir einmal von der Zürcher
Kunstausstellung kommend noch rasch in
die Antoniuskirche hinübergingen, war sie
fast leer. Nur ein altes Mütterchen betete
den Kreuzweg. Mein Vater selig betrachtete

sie lange. Als wir wieder draußen
waren, sagte er: Hast du gesehen, mit
welchem Ausdruck die Frau zum Kreuze
aufschaute? Das ist mir mehr als die Bewunderung

aller Ausstellungsbesucher der Welt
zusammen. Seither habe ich oft in modernen

Kirchen die Besucher beobachtet. Ich
sah sie die Stirne runzeln, ich sah sie
kritisieren und diskutieren, ich sah sie tiefe
Ideen suchen und den Künstler loben —
aber ich sah selten jemand vor diesen
Bildern. wirklich beten. Einmal besuchten
wir eine moderne Kirche, die noch im Bau

war. Einer unserer ersten Künstler schuf
eben ein Fresko. Er malte den Gekreuzigten.

Mein Vater zeigte kein Interesse, während

ich gerne etwas zugeschaut hätte.
»Warum bist du gleich wieder gegangen?«

fragte ich nachher. »Diesem Mann ist es

nicht ernst«, war die Antwort, »ich wenigstens

könnte nie den Gekreuzigten malen
und dazu die Pfeife rauchen.« Damit möchten

wir keineswegs die moderne Kunst in
Bausch und Bogen diskriminieren — so

wenig wir eine Diskriminierung der alten
Kunst in Bausch und Bogen gerechtfertigt
finden. Auch früher gab es ernste imd
unernste Ausdrucksformen, und die heutige
Erneuerung der Liturgie und Kunst hat
vieles wieder ins Bewußtsein gehoben, wofür

wir zu tiefem Dank verpflichtet sind.
Aber auch die moderne Kunst und
Liturgieform muß gemessen werden an dem
Ernst, mit dem sie die Gegenwart Gottes
sucht. Als ich jüngst in einer unserer liturgisch

vorbildlichsten Kirchen dem
Hauptgottesdienst vom Chorstuhl aus beiwohnte,
konnte ich keinen Augenblick wirklich
beten, weil ich dauernd gestört ^vurde durch
die aufgeregten, zischelnden Zurufe des

Zeremoniendrahtziehers neben mir, und
ich bin sicher, daß auch die Ministranten,
die krampfhaft den auf dem Boden
vorgezeichneten geometrischen Linien und Pfeilen

folgen mußten, keinen Augenblick
wirklich gelöst in Gottes Gegenwart sein
konnten.

Wenn das Problem der Freiheit und des

Zwanges in den religiösen Übungen immer
wieder die Gemüter so stark erregt, so liegt
doch wohl auch hier der springende Punkt
nicht so sehr im allgemeinen Grundsatz der
Erziehung zur Freiheit, sondern in dem

Bewußtsein, daß echte religiöse Betätigung
wegen Gott und vor Gott geschehen muß.
Warum muß im Empfang der Sakramente

unbedingt Freiheit sein: Doch weil es letztlich

um die innerste Beziehung der Seele

zu Gott geht. Wenn ich mit einem Schüler
über den Empfang der Sakramente spreche,

ist das immer der erste Satz: Du weißt,
daß wir darüber keine Kontrolle führen
und daß wir niemand nach dem beurteilen,
wie häufig er kommunizieren geht. Wer oft
geht, kann es aus Liebe zu Gott tun — und
wer selten geht, aus Ehrfurcht. Nur möchte
ich, daß du vor Gott darüber nachdenkst,
was Er von dir möchte, und daß du nicht
bloß aus Gedankenlosigkeit selten gehst.
Freiheit ist in den intimsten Dingen aber
nicht nur eine Sicherung gegen Unechtheit
und Heuchelei, sondern auch eine
Lebensbedingung für die Liebe. Liebe kann nur
lebendig bleiben, wenn sie die Möglichkeit
hat, dem Drange des Herzens Ausdruck zu
verleihen, erfinderisch zu sein, etwas mehr
zu tun als das Selbstverständliche, das

Gemußte, das Gewohnte. (Das ist auch in der
Ehe so. Die aufopferndste Tätigkeit der
Mutter stumpft das Verhältnis ab, wenn sie
sich nur in den gewohnten Alltagsbahnen
bewegt, und nicht immer wieder überraschen

darf mit irgend einer besondern
Aufmerksamkeit.

Sicher gibt es den Grundstock der
einfachen Pflichten des gemeinsamen Opfers.
Aber dessen Lebendigkeit steht und fällt

134



mit der persönlichen Echtheit des Stehens

vor Gott, die auf dem Gebiet der Freiwilligkeit

erobert wird. Christus hat sehr wenig

von Liturgie gesprochen. Er vollzog den

jüdischen Kult mit, und es seheint ihm
eine Selbstverständlichkeit gewesen zu sein.

Einzig die Tempelreinigung steht direkt
im Dienste der Erneuerung des heiligen
Ortes als Gebetsstätte. Er hat aber sehr viel
gesprochen von der Verinnerlichung des

Beters. Das verschlossene Kämmerlein ist
Symbol des Stehens vor Gott allein, der ins

Verborgene sieht. Religiöse Betätigung, die
vorwiegend wegen der Menschen getan
wird, ist gegen den Willen Christi. Wenig
religiöse Übung wirklich wegen Gott ist
mehr als viele um der Menschen willen.
Man kann sagen, daß die Jimgen auch das

Wenige nicht überzeugter tun als das Viele.
Natürlich nicht, wenn wir uns nicht mehr
Mühe geben, jeden Einzelnen zu erziehen.
Mit dem reinen Freilassen ist es nicht
getan. Aber mit dem durchgehenden Zwang
auch nicht mehr. Nur kann uns das

Obligatorium täuschen, während die gewährte
Freiheit uns zwingt, tiefer zu gehen.

Auch das Problem des authentischen
Gottesdienstes kann von diesem Kern her
gesehen werden. Natürlich ist der liturgische

Gottesdienst in erster Linie Gottesdienst

der Gemeinde, d. h. der Gesamtheit
der Gläubigen eines Ortes und nicht
Gottesdienst einer besondern Gruppe, Klasse

oder sozialen Schicht. Der Grund dafür
liegt aber darin, daß liturgischer Gottesdienst,

Gottesdienst der Gesamtkirche ist,
der großen Gemeinschaft aller, die mit dem

Erlöser in irgend einer Beziehung stehen.

Jeder Gottesdienst, der in erster Linie
Gottesdienst nur dieser Gemeinschaft ist, sei

es einer Schule, einer Klasse, eines Vereins,
eines Ordens, aber auch einer Pfarrei, wird
zu einer Art Häresie, wenn darin nicht
wenigstens in der Intention alle andern
eingeschlossen sind — alle Gläubigen und alle,
für die Christus gestorben ist. Wenn Gott
wirklich im Mittelpunkt steht, der wesent¬

lich der Gott aller ist, dann hat jeder
Gottesdienst in sich den Drang zur größern
Gemeinschaft und kann nicht abkapseln.

Die Echtheit der religiös sakramentalen
Gemeinschaft hängt aber wiederum davon
ab, ob wir sie möglichst lebendig vollziehen

mit unserm Nächsten, der unser Kamerad,

unser Banknachbar, unser Mitarbeiter,
unser Vorgesetzter ist. Wenn manche Lehrer

nicht gerne mit ihren Schülern zusammen

im Gottesdienste sind, weil sie das
Gefühl haben, die Schüler werden dadurch
doch wieder an all die unangenehmen
Auftritte in der Schule erinnert, wie auch sie

nicht recht vor Gott sein können, wenn sie

die Stimme dieses oder jenes Lümmels aus

dem Gemeinschaftsgesang heraus erkennen,

so liegt das Problem darin, daß wir
den Alltag in den religiösen Raum hineintragen,

statt die religiöse Gemeinschaft in
den Alltag hinaus. Viel wichtiger wäre es,

wenn der Lehrer sieh in der Schule daran
erinnern würde, daß er heute morgen mit
seinen Schülern gebetet hat und durch die
Kommunion innerlich über Gott mit ihnen
eins ist, ehe er die Prüfungsaufgaben
kommentiert oder einen Lümmel zurechtweist.
Das Hinaustragen der Gegenwart Gottes in
den Alltag ist die echte Wurzel aßer
liturgischen Bildung im Gesamtbildungsprozeß.
Es ist die Seele aller Höflichkeit in
Behandlung der Schüler, aller Ehrfurcht vor
seiner Persönlichkeit, aller Gerechtigkeit,
alles erzieherischen Wohlwollens, das

Bewußtsein, daß »ihre Engel allzeit vor dem

Angesicht des Vaters stehen, der im Himmel

ist«. Es ist der Brennpunkt aßer
Wertvermittlung, die große Ehrfurcht vor dem

innewohnenden, dauernden Wirken Gottes

in der Schöpfung, in den Werken des

Menschengeistes, in den Fügungen des Lebens

und den Geschicken des Weltlaufes. Und es

ist die große Form des persönlichen und
gemeinschaftlichen Lebens. Ein Protestant,
der sich viel mit Tiefenpsychologie abgibt,
sagte mir einmal, er könne den wirklichen
katholischen Priester und den innerlich

135



praktizierenden Katholiken an seiner
seelischen Struktur erkennen. Er stehe auf

ganz andere Art als unsere heutigen
Menschen in einem Gefüge. Es gebe bei ihm
ein Oben und Unten, eine Mitte, ein Rechts
und Links, das bei andern Menschen in
ihrer Zerfahrenheit und ihrem Geworfensein

nicht gefunden werde. Er meinte, das

komme aus dem Vollzug und Mitvollzug
der Messe mit ihrer starken Betonung die¬

ser Koordinaten. Ich antwortete, man müßte

noch mehr aus dem Gesicht lesen können,

ob wir wirklich in der Liturgie Angesicht

zu Angesicht vor Gott stehen, denn

ein solches Hineinschauen muß sich
allmählich abbilden, indem wir »alle spiegeln

die Herrlichkeit des Herrn mit
unverhülltem Angesicht und umgestaltet werden

zu immer größerer Herrlichkeit durch den

Geist des Herrn« (2. Cor. 3, 18).

r m ^ < ii a i

FRIEDRICH WILHELM FOERSTER
Ein erfolgreichster Erzieher und Volkserzieher vol¬

lendete am 2. Juni sein 85. Lebensjahr.

Er wird von der westlichen Kulturwelt eine
Festschrift in Empfang nehmen, hat aber in seinen
Memoiren »Erlebte Weltgeschichte 1869—1953« (Verlag

Glock und Lutz, Nürnberg, 1953) selbst ein
Werk verfaßt, das nochmals alle seine Gedanken
und Fragen zusammenfaßt. Es wirkt wie ein
Anschauungsunterricht für alle religiösen, kulturellen,
sozialen, wirtschaftlichen, nationalen und
internationalen Belange politischen Lebens seit 1870.

Der Sohn des Direktors der Berliner Sternwarte
wurde als Redaktor der Zeitschrift »Ethische Kultur«

wegen Kaiserbeleidigung zu drei Monaten
Festung verurteilt; mußte sich deswegen in Zürich
habilitieren. Hier fing er seine ethischen Kurse an,
bekam wegen »katholisierender Tendenz« keine
Professur; wurde nach Wien und München berufen,

unter Eisner bayerischer Gesandter in Bern,
als erster von der Naziregierung ausgebürgert. Die
Nazi haben alle seine Bücher (33 Werke und
Schriften, von der Unzahl von Artikeln und
Vorträgen abgesehen, die Millionenauflagen erreichten
und teilweise in alle lebenden Sprachen übersetzt
wurden) verbrannt und die Bibliotheken von
ihnen »gereinigt«. Aus Paris rettete ihn der portugiesische

Ministerpräsident Salazar durch seine
Einladung nach Lissabon vor den Schergen der Nazis.
Heute ist der fast erblindete und in äußerst
ärmlichen Verhältnissen lebende Mann in New York
mit der Herausgabe seiner Werke beschäftigt. Er
brachte sich bewußt und sehenden Auges zum Opfer,

opferte alles Hab und Gut, setzte seine sozial
sehr gesicherte Existenz aufs Spiel (so daß er heute

als Greis in Armut und Not weiterarbeiten muß),
um immer wieder seine warnende und beschwören¬

de Stimme zu erheben. Am Ende seiner erlebten
Weltgeschichte schreibt er:

»Es kann keinen Frieden geben ohne jene
geheiligte Selbstbegrenzung, durch die wir
allein zur Verständigung kommen können; nur
unser eigenes Opfer kann fremde Selbstsucht
beschämen und die christliche Taufe unseres
ungereinigten Selbstgefühls verleiht uns die
hohe Sprachkunst, durch die wir uns Gehör in
fremde Welten zu dem Wunsch nach Verwirklichung

einer höheren Stufe des Menschenverkehrs

zu schaffen vermögen.«
Der Grundakkord aller seiner Werke ist gleich.

Alle kommen aus demselben Zentrum, aus dem
das Buch »Christus und das menschliche Leben«
entstand. Er kam aber von der Wissenschaft und
dem griechischen Humanismus her. Seine Bekehrung

zum Christentum konnte nicht beim
Protestantismus bleiben, »weil ich durch alle
Selbstbeobachtungen und Lebenserfahrungen zu tief von
der Unzuverlässigkeit des natürlichen Guten im
Menschen beeindruckt worden war. Mein Abflug
von der freigeistigen Position wurde darum so

energisch, daß ich weit jenseits der protestantischen

Welt zum Landen kam«. Aus dieser Erkenntnis

heraus schrieb er alle seine Bücher, derart, daß

er immer vom Leben selbst ausging und durch dieses

und seine ihm und den Menschen innewohnenden

Kräfte, deren Abhängigkeit vom überirdischen
Licht erklärte. Weil er Christus als Gesetzgeber des

Lebens betrachtet, zeigt er Ihn vom Leben und dessen

Bedürfnissen aus. Mit Recht sagt Romano
Guardini in seinem Buch »Macht«:

Wir müssen wieder an das Wesen des Seienden

herankommen Eine Hilfe dazu leisten
die immer noch nicht übertroffenen Schriften

von Friedrich Wilhelm Foerster »Lebenskunde«

und »Lebensführung«.

136


	Liturgie als Ausgangspunkt katholischer Bildung

