Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz
Band: 41 (1954)

Heft: 4: Portugiesische Jugend ; Der Kanton Zirich ; Liturgie und Bildung ;
Jugendschriften-Beilage

Artikel: Liturgie als Ausgangspunkt katholischer Bildung
Autor: Buarkli, Franz / Kunz, Leo
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-527634

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-527634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

am Ende eines Schriftstiickes, das ihm sein
Minister Kaunitz vorgelegt hatte: »Kau-
nitz ist ein Esel. Josef der Zweite.« Kau-
nitz, ein geistreicher Mann, revanchierte
sich so witzig nur durch einen Beistrich,
daB der Kaiser lachen muBte. Es hiefl dann:
» Kaunitz ist ein Esel, Josef der Zweite.«

Soooo nette Sachen lassen sich mit mir

machen, wenn man mich mit Verstand be-
handelt. Also ich hoffe, da man mir in
Hinkunft mehr Respekt entgegenbringt.
Bitte, lernt mich richtig setzen!

Euer kleiner, aber
bedeutungsvoller Beistrich.

Pepi
(Aus der PTT-Zeitschrift)

MITTELSCHULE

LITURGIE ALS AUSGANGSPUNKT KATHOLISCHER BILDUNG

I. DIE TAGUNG
Von Prof. Franz Biirkli, Luzern

Am 23. Mai des laufenden Jahres hielt die »Kon-
ferenz der katholischen Mittelschullehrerschaft der
Schweiz« unter dem Pridsidium von Dr. Alfred
Stoecklin, Basel, ihre 14, Tagung im GroBratssaale
des Regierungsgebiudes in Luzern. Sie war nicht
sonderlich gut besucht; immerhin folgten mehrere
ehrw. Schwestern und gegen 60 Mitglieder geist-
lichen und weltlichen Standes dem Rufe des Vor-
standes. Ergidnzungswahlen in den Vorstand und
Rechnungsablage waren bald erledigt und lieBen
geniigend Zeit fir das vormittigliche Hauptreferat
von H. H. Rektor A. Gemperle vom Studienheim
St. Klemens in Ebikon, dem auch Herr Stinderat
Dr. G. Egli als Vertreter des Luzerner Erziehungs-
departementes beiwohnte. Das gedankenspriihende
Referat, das sich vor allem durch seine Aufge-
schlossenheit gegeniiber allen modernen Fragen
und durch seine psychologische Grundlegung aus-
zeichnete, soll in der »Schweizer Schule« erschei-
nen und braucht daher nur kurz skizziert zu wer-
den.

Die Sachverhaltsfrage im Bildungsanliegen der
Mittelschule zeigt die Bedeutung der Bildungsar-
beit aller katholischen privaten und staatlichen
Mittelschulen, in denen das liturgische Leben mehr
oder weniger zur Geltung kommen kann. Li-
turgie ist Gottesverehrung in allen Formen und
zeigt universalen Inhalt, Universalitdt durch alle
Lebensalter, alle Zeiten und Lebensriume, Univer-
salitit der Form und der Mittel. Was hat Liturgie
am Bildungsanliegen der Mittelschule zu tun? Die
Mittelschuljugend hat besten Zugang zu ihr, be-
darf ihrer allerdings auch zur vollen Entwicklung

120

der Personlichkeit. Die Mittelschuljugend aber hat
fiir die Liturgie auch das beste Verstindnis vermo-
ge ihrer Bildung. — Der Typus des Mittelschiilers
wird darauf knapp umrissen: Es gibt Elite, Mittel-
miBige und Schwierige, die zudem unreif, aber
dennoch zu Héchstem fihig sind. Die Schiiler aus
gutbiirgerlichen Kreisen gehen zuriick, wihrend
die Werkstudenten zunehmen. Diese Jugend steckt
im Chaos der modernen Entwicklung und einer
potenzierten Krise. Die Lehrer dieser Jugend sind
in Gefahr, reine Wissensvermittler zu sein; nur die
wirkliche Lehrerpersonlichkeit hat Einflu3. Der
Primat des Menschen vor jedem Programm zeigt
sich klar. — Die liturgische Formung fillt in eine
totale Umformung der Jugend zwischen 11 und
20 Jahren; sie muBl zur Begegnung mit Gott fiih.
ren. Die Jugend im Knaben- und Midchenalter, die
unterste Stufe der Mittelschuljugend, ist erlebnis-
hungrig und tatenfreudig. So kann die Mittelschule
noch manches nachholen, was daheim fehlte. Diese
Altersstufe verlangt groBe Abwechslung in der Ge-
staltung der Messe; sie will auch ministrieren und
aktiv beteiligt sein. Das Pubertiitsalter zwischen 14
und 18 Jahren ist die entscheidendste Zeit des Le-
bens, weil hier das eigene Ich geboren wird und
die Einzelpersonlichkeit zum Durchbruch kommt.
Diese Jugend bedarf der Einzelerziehung und Ein-
zelseelsorge, Die Begegnung mit dem zusagenden
Priester ist entscheidend. Selbstbetidtigung und
Selbstwerterlebnis sind wichtig. Das liturgische Le-
ben geht auf die personliche Frommigkeit aus und
findet in ihm die notwendige Grundlage. Tiefes li-

turgisches Erlebnisbediirfnis ist vorhanden, soll
Fortsetzung siehe Seite 129



Fortsetzung von Seite 120

aber nicht zu hidufig befriedigt werden. Die aktive
Teilnahme an der Liturgie ist sehr wichtig. — Die
eigentliche Reifestufe endlich fiithrt zur vollen Teil-
nahme und zum vollen Verstindnis der gesamten
hochentwickelten Liturgie. — Jede Altersstufe 1Bt
eine gewisse Eigenbeweglichkeit wiinschen. Der
Profanunterricht in Muttersprache, alten Sprachen,
Geschichte, Kunst hat groBe Bedeutung fiir die li-
turgische FErziehung. Liturgik als Fach des Reli-
gionsunterrichtes aber kann ziemlich kurz abgetan
werden, weil es sonst zur Last wird.

*

Der zur Diskussion bestimmte Nachmittag brachte
zwei Kurzreferate: H. H. P. Fridolin Kohler OSB.,
Prifekt an der Stiftsschule Einsiedeln, sprach iiber
»Liturgische Lebensgestaltung im Internat<. Er be-
tonte: 1. Liturgische Lebensgestaltung ist immer
personliches Mitmachen und persénliche Teilnah-
me an den religiosen Ubungen des Alltages. Ohne
diesen personlichen Einsatz, der sich in der treuen
Erfilllung der alltiglichen religiosen Pflichten
zeigt, ist liturgische Lebensgestaltung nicht még-
lich. Ein Herabsetzen des verlangten Pensums an
religiosen Ubungen erwies sich bald als ungerecht-
fertigt, weil dann auch das, was noch geleistet wer-
den muBte, zu viel erschien. 2. Liturgische Lebens-
gestaltung ist grundgelegt durch das stille private
Beten. Wir miissen daher der Jugend den Wert die-
ses stillen Betens zeigen. 3. Man gebe aber auch
die Maoglichkeit, liturgische Feste und Geheimnis.
se feierlich und gemeinsam zu begehen. Choral-
dmter, Vespern und Komplet haben daher ihre
groBe Bedeutung fiir die liturgische Lebensgestal-
tung. — H. H. Dr. Alois Miiller, Religionslehrer an
der Kantonsschule Solothurn, sprach iiber »Litur-
gische Lebensgestaltung an der Kantonsschule«. Er
betonte anfinglich, daB er vor allem die Verhilt-
nisse der Solothurner Kantonsschule und etwa noch
die der Stadt Basel vor Augen habe. Er legte daher
zuerst die besondern Bedingungen dar, unter de-
nen der Kantonsschiiler steht; sie sind soziologisch
und psychologisch von denen des Klosterschiilers

sehr verschieden. Er erkldrt dann weiter, dal} au-
thentisches liturgisches [Leben nur in der Pfarrei
moglich sei. Weil die Kléster liturgisch fithrend
waren, hiitten die Laien allméhlich das Gefiihl be-
kommen, sie seien vom eigentlichen liturgischen
Geschehen getrennt. Der Kantonsschiiler, der in
Kosthiiusern lebe, habe sehr schwer, den AnschluB
an authentisches liturgisches Leben zu finden. Als
Mittel der liturgischen Bildung diirfe das Wissen
nicht vermift werden. Aber man miisse vor allem
den Schiiler im Wesen der Liturgie und in ihrem
sakramentalen Charakter verankern, die Gemein-
schaftswerk des Leibes Christi sei. Man solle den
Schiilern auch das Verstéindnis fiir das von keiner
Niitzlichkeitsfrage belastete Spiel vor Gott vermit-
teln. Als besondere Mittel nennt er ein bewubBtes
und verstandenes, selbsterlebtes Gemeinschaftsge-
bet, den AnschluB an die heilige Messe, die Ge-
meinschaft mit dem Priester und die klassisch iiber-
lieferten Formen der MeBzelebration, wobei die
Missa recitata kein Ideal fiir Schiiler sei, die nicht
lateinisch kénnen. Der Besuch der Gottesdienste
solle freiwillig sein; auch der Religionsunterricht
diirfe nicht Notenfach sein, weil die Schiiler darauf
sehr empfindlich seien. Lebensgestaltung aus der
Liturgie heile Lebensgestaltung aus der sakramen-
talen Verbindung mit Christus. Der Leib Christi,
die Kirche, aber sei wesentlich Gemeinschaft, und
darum gebe es kein ganz individuelles Beten. Litur-
gie ist iibernatiirliche Dienstbereitschaft; persén-
liche Anspriiche treten daher zuriick zu Gunsten
der Gemeinschaft. Eine solche Haltung, die nun
auch auBlerhalb der Kirche sichtbar wird, ist das
schonste Ziel aller liturgischen Lebensgestaltung.

*

In der nun einsetzenden Diskussion wurden viele
praktische Fragen besprochen, so die Frage der
Verpflichtung zum tiglichen MeBbesuche, die Si-
cherung der Freiheit des perstnlichen Gewissens,
das Problem der Aufsicht bei Gottesdiensten usw.
Eine stimmungsvolle Missa recitata in der herrli-
chen Sakristei der Jesuitenkirche bildete endlich

den AbschluB der reichen Tagung.

II. DAS PROBLEM .
Von Prof. Franz Biirkli, Luzern

Die Tagung der »Konferenz der kath.
Mittelschullehrerschaft der Schweiz« zeig-
te, daB die Frage nach der Aufgabe und
der Bedeutung der Liturgie fiir die gesam-
te Bildung immer noch offen steht und
nach einer Antwort ruft.

Der Katechismus Romanus sagt (II, 1,
23): »Die Sakramente des neuen Bundes,
die aus Christi Seitenwunde entflossen, der
sich im Heiligen Geiste selbst als makel-
loses Opfer Gott darbrachte, reinigen un-
ser Gewissen von todbringenden Werken,

129



damit wir dem lebendigen Gotte dienen.
Und so bewirken sie in der Kraft des Blu-
tes Christi eben jene Gnaden, die sie be-
zeichnen.« Am selben Orte (Nr. 26) fihrt
dieser Katechismus weiter: »Bei der Dar-
legung dieses Lehrabschnittes soll der Seel-
sorger vor allem auf zwei Ziele mit aller
Kraft hinarbeiten. Erstens sollen sich die
Glaubigen klar daruber werden, welch’
hohe Achtung, ehrwiirdige Behandlung
und Verehrung diesen gottlichen Himmels-
gaben gebiihrt. Zweitens sollen sie die Sa-
kramente, wie Gott sie in seiner unend-
lichen Giite zu aller Heil gegeben hat, auch
fromm und gewissenhaft gebrauchen.« Er
erklart dann weiter, dal3 der Bau des Chri-
stentums sicher zum groBen Teil ins Wan-
ken geriete und zum Einsturz kime, wenn
nicht die Predigt des Gotteswortes und der
Empfang der Sakramente ihn allseits stiitz-
ten. »Denn wie wir durch die Sakramente
ins Leben eingefithrt werden, so sind sie
fiir uns auch gleichsam die Speise, die uns
nahrt, die uns erhalt und starkt.«
Bemerkenswert ist an diesen kurzen Aus-
fithrungen fiir uns vor allem, daB} die Kir-
che die Sakramente und damit auch das
gesamte liturgische Leben als einen Heils-
akt Gottes an uns sieht; wir aber sehen dar-
in nur zu leicht eine Leistung der Men-
schen an Gott, einen Gottesdienst. Beide
Auffassungen haben ihre Berechtigung. Die
zweite anthropozentrische Auffassung aber
ist seit der Aufklirungszeit herrschend ge-
worden und hat uns den Sinn fiir die erste
weithin verdunkelt. Und weil nicht die
eine durch die andere erginzt, sondern ver-
dringt wurde, ist unsere Auffassung viel-
fach einseitic und schief geworden und
1iBt uns keine rechte Losung der schweben-
den Fragen finden. Jedenfalls miillte die
theozentrische Auffassung fiir die Bestim-
mung der Bedeutung der Liturgie fiir un-
sere Bildungsarbeit viel mehr ins Auge ge-
faBBt werden, als es gemeinhin geschieht.
Sicher hat die anthropozentrische Einstel-

lung der gesamten Pastoral in den letzten

130

Jahrhunderten sehr viel dazu beigetragen,
daB3 der Religionsunterricht bei einer in-
tellektualistischen Haltung stehen blieb.
Dadurch konnte er auch zu einem eigent-
lichen Notenfach werden. Eine mehr seel-
sorgliche Einstellung mochte heute aus
dem Religionsunterricht, und damit aus
der Einfiihrung in die Liturgie, wieder
mehr eine nur pastorale Angelegenheit im
engern Sinne machen. Sie betont daher die
mehr gemiithafte Einstellung und vor allem
das personliche Mitmachen der Schiiler
beim Gottesdienste. So berechtigt diese
Forderungen sind, so wenig diirfen sie ein-
seitig betont werden, weil der schulmiBige
Religionsunterricht nun einmal eine Tat-
sache geworden ist, die wir nicht mehr
missen koénnen. Man darf aus ihm nicht
eine bloBe Glaubensstunde im Sinne der
nationalsozialistischen Zeit machen; man
darf ihn aber auch nicht zu einem bloBen
Schulfache degradieren. Uber diese Ange-
legenheit miiflte einmal grundsitzlich ge-
sprochen werden.

Bis heute haben die Katechetik und die
Liturgik noch kaum mehr als einige Ver-
suche hervorgebracht, das Weltbild der Li-
turgie herauszuarbeiten. Sie miiliten ein-
mal zeigen, daBl und wie in der Liturgie
Gott die Welt heiligt und erlost. Es miil3te
dann weiter gezeigt werden, wie alle irdi-
schen und himmlischen Dinge durch die
Liturgie erfalit und damit in Gottes Hand
gelegt werden. Der Mensch wird durch sie
ergriffen und vor Gott gestellt. Gott heiligt
und rettet ihn; der Mensch aber muf} die-
ses Heil mit der Gnade Gottes erfassen und
an sich verwirklichen lassen. Die Vereini-
gung von Gott und Mensch geschieht in
einer personalen Einigung, in der Gott der
Hauptwirkende ist, der Mensch aber in sei-
ner Glaubenserkenntnis die Tatsache er-
faBt und unter dem EinfluB} der Gnade in
freier Willensentscheidung bejaht. So be-
steht keine Gefahr, daBl das Opus opera-
tum, die Tat Gottes, oder das Opus operan-
tis, die Tat des Menschen, falsch verstanden



und iiber- oder unterbetont werden. Es be-
steht auch keine Gefahr einer Verauller-
lichung oder eines Quietismus, wenn das
Wesen dieser Beziehungen richtig erfalit
wird. Bis jetzt hat die Liturgik sich groBe
Verdienste fiir die Erforschung und Erkl-
rung der Liturgie, vor allem der heiligen
Messe, erworben. Dennoch hat sie die ein-
zelnen Sakramente zu sehr isoliert betrach-
tet und zu wenig in das ganze Heilsgesche-
hen eingebaut. Man blieb dann leicht in
der Erklirung der Zeremonien hingen und
ging z. B. in der MeBerklirung zuweilen zu
wenig auf den Opfercharakter der heiligen
Messe ein, oder wenn man es tat, so ge-
schah es in theologischen Termini, die den
modernen Menschen heute vielfach leere
Worte geworden sind, weil ihnen die no-
tige theologische Bildung fehlt. Es besteht
darum auch die Gefahr, daB man glaubt
genug getan zu haben, wenn man die Got-
tesdienstbesucher zu irgendwelchem Mit-
tun veranlassen konnte; dadurch kam eine
ecroBle Unruhe und Betriebsamkeit in un-
sere Gottesdienste, die oft mehr von einer
echten Verinnerlichung ablenken, als dal}
sie dazu anleiten. — Man kommt dann
auch leicht zu Behauptungen, die, wenn
nicht tibertrieben und falsch, so doch si-
cher schief sind. So ist ganz sicher die ent-
scheidende Bedeutung der Pfarrei im Le-
ben des modernen Christen nicht zu tber-
sehen und wegzudisputieren. Aber es
scheint doch gewagt zu sein, wenn behaup-
tet wird, nur in der Pfarrei konne man
authentisch der heiligen Messe beiwohnen
(authentisch heilit doch rechtsgiiltig).
Auch jene Priester, die nicht in eine Pfar-
rei einorganisiert sind, die aber ihre Weihe
und Sendung vom Bischof erhalten haben,
zelebrieren ihre Messe authentisch, und
die Gliubigen haben das Recht, ihr rechts-
ciiltig beizuwohnen. Man mufl} denn doch
zwischen Rechtsgiiltigkeit und piddagogi-
schem Optimum unterscheiden und darf
diese beiden Dinge nicht durcheinander

werfen. Auch iiber diese Frage miillte ein-

mal grundsitzlich und theologisch zuver-
lassig gesprochen werden.

Wenn nun das Wesen der Liturgie und
ihr Weltbild einmal richtig erfal3t und ver-
standen werden, dann konnen die bilden-
den Krifte der Liturgie auch festgestellt
werden, vorher aber nicht. Was miilite z. B.
diese richtige Erkenntnis fiir einen gewal-
tigen und entscheidenden Einflul} auf das
intellektuelle Leben eines jungen Christen
ausiiben? Sie wirde ihm eine wahre Weis-
heit fiir das gesamte Leben bedeuten. Aber
wer lit sich heute von der Liturgie her
seine Weltanschauung gestalten? Aus die-
ser Weisheit heraus konnten dann auch
jene gewaltigen und unerschiitterlichen
Motive fiir das religiose und gesamte Le-
ben gewonnen werden, die uns heute feh-
len. Die ganze Liturgie wiirde im Verlaufe
eines Kirchenjahres bestindig Anregun-
gen geben, deren wir ja immer bediirfen.
Aber wir sind wohl noch in Anhingigkeit
an eine aufklirerische Einstellung vergan-
gener Jahrhunderte geneigt, alle Moglich-
keiten zu einer rein moralischen Belehrung
zu ergreifen, verstehen es aber noch viel
zu wenig, aus einer grundsitzlich sakra-
mentalen Einstellung heraus das Leben zu
formen. Hochste Werte wiirden uns vor
Augen gestellt und in ihrer verlockenden
Schonheit gezeigt. Und weiter versteht
doch nichts so gut, das gesamte Gefiihls-
leben der Menschen zu ergreifen, wie ge-
rade die Liturgie. Sie bietet alle Kiinste
zur Mithilfe auf und sucht in dsthetischer
Gestaltung der Zeremonien in bewunde-
rungswiirdiger Diskretion unsere Herzen
zu erfassen und den ganzen lebendigen
Menschen zu erfiillen und zu heiligen.

Allerdings fehlen uns zu einem solchen
Unterrichte noch die nétigen Lehrmittel.
Wir miiBten in der Schule nicht bloB3 iiber
das Missale verfiigen, sondern auch iiber
das Rituale; wir mii3ten die Psalmen besit-
zen und vielleicht auch Teile des Breviers.
Alle diese Texte konnten in einem eigenen
Lehrwerke zusammengestellt und fiir den

131



Unterricht brauchbar gemacht werden.
Besser wire wohl eine Bearbeitung nach
den oben aufgestellten Gesichtspunkten
einer liturgischen Welthildgestaltung als in
der Form der liturgischen Biicher selbst,
die zu leicht ablenken und in ihrer ganzen
Ausdehnung zuweilen zu grof} sind.

Aus einem solchen Unterrichte heraus
kénnte dann auch gesagt werden, wie viel
an aktiver Teilnahme und rezeptiv-passi-

ver Haltung fiir die einzelnen Alterstufen
am Platze wire. Das kann man nicht allein
von der Psychologie her tun; das muf} in
erster Linie auch von der Liturgie her
selbst geschehen. Auch in dieser Beziehung
lassen wir heute die Theologie noch viel
zu kurz kommen und begniigen uns allzu
leicht mit der rein natiirlichen Psycholo-
gie, die selbstverstindlich auch zu Rate ge-
zogen werden mul}.

III.LITURGIE UND GEGENWART GOTTES
Ein Diskussionsbeitrag
Von Dr. Leo Kunz

Eigentlich wuBlte ich nicht recht, warum ich von
der letzten Tagung der Katholischen Mittelschul-
lehrer-Konferenz so deprimiert heimging. Viel-
leicht war es nur der spérliche Besuch, der in der
gihnenden Weite des GroBratssaales so bemiithend
aussah. Es ist zwar nicht die Menge der Teilneh-
mer, die den Wert einer Tagung ausmachen. We-
nige, aber wirklich interessierte Leute konnen das
Gesprich viel intimer und lebendiger werden las-
sen, aber dann sollte man sich irgendwie naheriik-
ken konnen. Hier aber kam auch die Diskussion
trotz der guten Referate nur miihsam zustande. Au-
Berdem war die Beteiligung der Laien sehr gering.
Vielleicht dachten sie, Liturgie sei doch nicht ihr
eigentliches Thema. Und die anwesenden Geistli-
chen gingen in der Diskussion nicht recht auf das
Wesentliche ein, noch wagten sie die brennenden
Fragen der Praxis mutig anzugreifen. Vielleicht
war die Tagung auch zu breit angelegt, denn schon
im Verlaufe der Aussprache erhob sich bald der
eine, dann der andere, und der ohnehin schon spir-
lich besite Saal lichtete die Reihen wie ein altern-
des Haupt seinen Haarschmuck. wenn es gegen das
Ende geht. Zuletzt war noch ein kleiner Rest fiir
die Gemeinschaftsmesse, die von der Jesuitenkir-
che in die Sakristei verlegt werden muBte. Und
dennoch war gerade dieser Abschlufl der tiefste
Eindruck — vielleicht deswegen, weil wir das Ge-
fiihl hatten: diesem kleinen Rest geht es um das
Eigentliche der Liturgie: die Gegenwart Gottes.

Das Wesentliche katholischen Gottes-
dienstes ist doch diese spezifische Gegen-
wart Gottes. Er selbst, der menschgewor-
dene Erloser, ist nicht blof als der allmach-
tige Schopfer und Geist, sondern als Unse-
resgleichen um unseretwillen und zum

132

Heile der Welt da — greifbar nahe, iiber
alles wirklich, und wirksam. Auf I'hn hin
sind alle Herzen gerichtet. Er zieht sie an
sich, hebt sie ithber ihre beengenden Gren-
zen hinaus, pflanzt sie ein in das Reich sei-
ner Gnade und schliel3t sie zusammen zur
neuen Schopfung, der groBBen Gemein-
schaft, die iiber alle menschlichen Bezie-
hungen hinaus Ewigkeitssinn hat.

Ist das nicht der Kern liturgischer Erzie-
hung im Internat? Sucht nicht der Inter-
natschiiler das Richtige, wenn er in der
Kapelle vor allem einmal ganz vor seinem
Herrn sein machte, in der Gegenwart Got-
tes, befreit vom Druck der immerwihren-
den Aufsicht, auch von der ewigen Beleh-
rung und Ermahnung, dort wo auch sein
Vorgesetzter vor seinem Meister steht, dem
einzigen Lehrer. Viele junge Leute sagen
spiter, sie hdtten das meiste vergessen, was
sie im Internat gelernt hitten, und vieles
erleichtert weggeworfen, was ithnen an un-
natiirlicher Disziplin auferlegt war, aber
die Liturgie der Monche sei ihnen ein un-
verlierbares und bestimmendes Erlebnis
geblieben — nicht in erster Linie wegen
ihrer Schonheit oder ihrem historischen
Wert, sondern weil hier Menschen offen-
bar ganz fiir Gott da sind.

Ist das nicht auch der tiefste Grund, war-
um der junge Mensch an der offentlichen



Schule oft im Gegensatz zu allen Erwar-
tungen und Schliissen, die wir aus seiner
Entwicklungsphase und dem Milien und
auch dem Verhalten im Religionsunterricht
glauben ziehen zu miissen, fiir einen Stu-
dentengottesdienst zu haben ist? Dieselben
Schiiler, die im Unterricht gegen alles skep-
tisch sind, die iiberall opponieren und dis-
kutieren, die die Willensfreiheit bestreiten
und den Begriff Siinde ausmerzen méch-
ten, sind oft bei der Liturgie und im Sakra-
mentenempfang ganz anders. Da geht es
nicht mehr um Worte und Begriffe, nicht
mehr um menschliche Auseinandersetzung
— daist Gott selbst um unseretwillen gegen-
wartig. Da wird nicht geredet und gelernt,
sondern da ist heiliges Geschehen. Darum
suchen auch mindestens ebensoviele Ju-
gendliche als Beichtvater keinen vertrau-
ten Erzieher, keine auch noch so sympa-
thische Personlichkeit, sondern nur den
Stellvertreter Gottes — wiahrend sie dane-
ben nach Bediirfnis und Notwendigkeit
auch einen Seelenfithrer haben mégen.

Solche Schiiler erwarten vom Geistlichen
nicht vorab eine moéglichst abwechslungs-
reiche, jugendtimliche, dsthetische Gestal-
tung der Liturgie — am wenigsten dauern-
de Erklirungen wihrend der heiligen
Handlungen — sondern vor allem jene ehr-
fiirchtice Haltung, die ihnen unmillver-
stindlich zeigt, daB3 auch der Ausspender
der Geheimnisse Gottes ganz in der Gegen-
wart Gottes steht. Ich habe die Uberzeu-
gung, dall nichts liturgisch so sehr bildet,
als das eigene Stehen des Erziehers vor dem
gegenwirtigen Gott. Wenn ich am Schlusse
des Studiums vor 150 Schiilern stehe und
warte, bis kein Laut mehr die Stille stort,
kann ich meinen Blick vorwurfsvoll her-
umschweifen lassen, bis es ganz ruhig ist
— ich glaube aber, dal} ich mehr tue, wenn
ich nicht aufschaue, sondern mich selber
sammle und selbst mit meinen Schiilern
mich total in die Gegenwart Gottes stelle.
Der einfachste Gottesdienst, und wenn er
sich in vollem Stillschweigen vollzieht, ist

mehr Liturgie als das vollendetste liturgi-
sche Schauspiel, wenn darin die Gegen-
wirtigkeit Gottes mehr im Vordergrund
des Bewulltseins steht.

Ein tief religioser Laie hat mir einmal
gesagt, dal} er wihrend des Tages ofters
Gelegenheit habe, einen Augenblick in der
Kirche zu verweilen. Kaum einmal sei das
Gotteshaus vollig leer. Aber noch nie habe
er in seiner Pfarrei einen Geistlichen in
der Kirche gesehen, auller, wenn derselbe
dort eine Funktion ausiiben miisse. Zufil-
lig war das ein Ort, wo die Liturgie in den
modernsten Formen gepflegt wurde. Den-
noch hatte der Laie wohl recht, wenn er
aus dem Verhalten der Geistlichen schlof3,
dal3 ihnen dieses Letzte: die Gegenwart
Gottes nicht genug im Mittelpunkt stehe.

Dies ist auch bei vielen Konvertiten der
entscheidende Anstof3 ihrer Heimkehr zur
Kirche. Einer von ihnen gestand mir ein-
mal, daf} er ofters in katholische Kirchen
ging, das ganze Geschehen aber so fremd
und unverstindlich empfand, daf} er nichts
damit anfangen konnte, bis zu dem Augen-
blick, wo ihm wahrend der Stille einer hei-
ligen Wandlung plotzlich — schlagartig
zum Bewultsein kam: Das ist Gegenwart
Gottes, und darin liegt der Sinn all des Un-
begreiflichen.

Das Bewultsein von der Gegenwart Got-
tes mull auch die Grundhaltung der litur-
gischen Ausdrucksformen sein. In der Dis-
kussion fiel die Bemerkung, dal} eigentiim-
licherweise liturgische Erneuerung immer
mit Verstindnis fiir moderne Kunst zusam-
menfalle. Das kann aus dem gemeinsamen
Suchen nach dem Wesentlichen, nach der
Begegnung mit Gott hervorgehen. Es kann
aber auch eine schwere Belastung fiir den
eigentlichen Sinn liturgischer Erneuerung
sein. Denn nicht alle moderne Kunst hat
als erstes Anliegen die Vergegenwirtigung
Gottes. Ich denke da immer an meinen ver-
storbenen Vater, Kunstmaler Fritz Kunz,
zuriick. Er wird nicht zu den modernen
Malern gezihlt, obwohl er in seiner Zeit

133



sicher bahnbrechend war. Seine Intention
aber war eindeutig: Vergegenwirtigung
Gottes. Als wir einmal von der Ziircher

Kunstausstellung kommend noch rasch in

die Antoniuskirche hiniibergingen, war sie
fast leer. Nur ein altes Miitterchen betete
den Kreuzweg. Mein Vater selig betrach-
tete sie lange. Als wir wieder draullen wa-
ren, sagte er: Hast du gesehen, mit wel-
chem Ausdruck die Frau zum Kreuze auf-
schaute? Das ist mir mehr als die Bewun-
derung aller Ausstellungsbesucher der Welt
zusammen. Seither habe ich oft in moder-
nen Kirchen die Besucher beobachtet. Ich
sah sie die Stirne runzeln, ich sah sie kri-
tisieren und diskutieren, ich sah sie tiefe
Ideen suchen und den Kiinstler loben —
aber ich sah selten jemand vor diesen Bil-
dern. wirklich beten. Einmal besuchten
wir eine moderne Kirche, die noch im Bau
war. Einer unserer ersten Kiinstler schuf
eben ein Fresko. Er malte den Gekreuzig-
ten. Mein Vater zeigte kein Interesse, wih-
rend ich gerne etwas zugeschaut hitte.
»Warum bist du gleich wieder gegangen?«
fragte ich nachher. »Diesem Mann ist es
nicht ernst«, war die Antwort, »ich wenig-
stens konnte nie den Gekreuzigten malen
und dazu die Pfeife rauchen.« Damit méoch-
ten wir keineswegs die moderne Kunst in
Bausch und Bogen diskriminieren — so
wenig wir eine Diskriminierung der alten
Kunst in Bausch und Bogen gerechtfertigt
finden. Auch frither gab es ernste und un-
ernste Ausdrucksformen, und die heutige
Erneuerung der Liturgie und Kunst hat
vieles wieder ins BewuBtsein gehoben, wo-
fiir wir zu tiefem Dank verpflichtet sind.
Aber auch die moderne Kunst und Litur-
gieform mull gemessen werden an dem
Ernst, mit dem sie die Gegenwart Gottes
sucht. Als ich jiingst in einer unserer litur-
gisch vorbildlichsten Kirchen dem Haupt-
gottesdienst vom Chorstuhl aus beiwohnte,
konnte ich keinen Augenblick wirklich be-
ten, weil ich dauernd gestért wurde durch
die aufgeregten, zischelnden Zurufe des

134

Zeremoniendrahtziehers neben mir, und
ich bin sicher, da3 auch die Ministranten,
die krampfhaft den auf dem Boden vorge-
zeichneten geometrischen Linien und Pfei-
len folgen muBten, keinen Augenblick
wirklich gelost in Gottes Gegenwart sein
konnten.

Wenn das Problem der Freiheit und des
Zwanges in den religiosen Ubungen immer
wieder die Gemiiter so stark erregt, so liegt
doch wohl auch hier der springende Punkt
nicht so sehr im allgemeinen Grundsatz der
Erziehung zur Freiheit, sondern in dem
Bewulltsein, dal} echte religiose Betitigung
wegen Gott und vor Gott geschehen mul.
Warum mul} im Empfang der Sakramente
unbedingt Freiheit sein: Doch weil es letzt-
lich um die innerste Beziehung der Seele
zu Gott geht. Wenn ich mit einem Schiiler
iiber den Empfang der Sakramente spre-
che, ist das immer der erste Satz: Du weil3t,
dall wir dariiber keine Kontrolle fithren
und daB wir niemand nach dem beurteilen,
wie hiufig er kommunizieren geht. Wer oft
geht, kann es aus Liebe zu Gott tun — und
wer selten geht, aus Ehrfurcht. Nur méchte
ich, dal3 du vor Gott dariiber nachdenkst,
was Er von dir mochte, und dal3 du nicht
blo3 aus Gedankenlosigkeit selten gehst.
Freiheit ist in den intimsten Dingen aber
nicht nur eine Sicherung gegen Unechtheit
und Heuchelei, sondern auch eine Lebens-
bedingung fiir die Liebe. Liebe kann nur
lebendig bleiben, wenn sie die Moglichkeit
hat, dem Drange des Herzens Ausdruck zu
verleihen, erfinderisch zu sein, etwas mehr
zu tun als das Selbstverstandliche, das Ge-
mullte, das Gewohnte. (Das ist auch in der
Ehe so. Die aufopferndste Titigkeit der
Mutter stumpft das Verhiltnis ab, wenn sie
sich nur in den gewohnten Alltagshahnen
bewegt, und nicht immer wieder tuiberra-
schen darf mit irgend einer besondern Auf-
merksamkeit.)

Sicher gibt es den Grundstock der ein-
fachen Pflichten des gemeinsamen Opfers.
Aber dessen Lebendigkeit steht und fallt



mit der personlichen Echtheit des Stehens
vor Gott, die auf dem Gebiet der Freiwil-
Ligkeit erobert wird. Christus hat sehr we-
nig von Liturgie gesprochen. Er vollzog den
judischen Kult mit, und es scheint ihm
eine Selbstverstindlichkeit gewesen zu sein.
Einzig die Tempelreinigung steht direkt
im Dienste der Erneuerung des heiligen
Ortes als Gebetsstitte. Er hat aber sehr viel
gesprochen von der Verinnerlichung des
Beters. Das verschlossene Kimmerlein ist
Symbol des Stehens vor Gott allein, der ins
Verborgene sieht. Religiose Betitigung, die
vorwiegend wegen der Menschen getan
wird, ist gegen den Willen Christi. Wenig
religiose Ubung wirklich wegen Gott ist
mehr als viele um der Menschen willen.
Man kann sagen, dafl die Jungen auch das
Wenige nicht iiberzeugter tun als das Viele.
Natiirlich nicht, wenn wir uns nicht mehr
Miihe geben, jeden Einzelnen zu erziehen.
Mit dem reinen Freilassen ist es nicht ge-
tan. Aber mit dem durchgehenden Zwang
auch nicht mehr. Nur kann uns das Obli-
gatorium tauschen, wihrend die gewihrte
Freiheit uns zwingt, tiefer zu gehen.

Auch das
Gottesdienstes kann von diesem Kern her

Problem des authentischen

gesehen werden. Natiirlich ist der liturgi-
sche Gottesdienst in erster Linie Gottes-
dienst der Gemeinde, d. h. der Gesamtheit
der Glaubigen eines Ortes und nicht Got-
tesdienst einer besondern Gruppe, Klasse
oder sozialen Schicht. Der Grund dafiir
liegt aber darin, daB liturgischer Gottes-
dienst, Gottesdienst der Gesamtkirche ist,
der groBen Gemeinschaft aller, die mit dem
Erléser in irgend einer Beziehung stehen.
Jeder Gottesdienst, der in erster Linie Got-
tesdienst nur dieser Gemeinschaft ist, sei
es einer Schule, einer Klasse, eines Vereins,
eines Ordens, aber auch einer Pfarrei, wird
zu einer Art Haresie, wenn darin nicht we-
nigstens in der Intention alle andern ein-
geschlossen sind — alle Glaubigen und alle,
fiir die Christus gestorben ist. Wenn Gott
wirklich im Mittelpunkt steht, der wesent-

lich der Gott aller ist, dann hat jeder Got-
tesdienst in sich den Drang zur grollern
Gemeinschaft und kann nicht abkapseln.

Die Echtheit der religios sakramentalen
Gemeinschaft hingt aber wiederum davon
ab, ob wir sie moglichst lebendig vollzie-
hen mit unserm Niachsten, der unser Kame-
rad, unser Banknachbar, unser Mitarbeiter,
unser Vorgesetzter ist. Wenn manche Leh-
rer nicht gerne mit ihren Schiilern zusam-
men im Gottesdienste sind, weil sie das Ge-
fiihl haben, die Schiiler werden dadurch
doch wieder an all die unangenehmen Auf-
tritte in der Schule erinnert, wie auch-sie
nicht recht vor Gott sein kénnen, wenn sie
die Stimme dieses oder jenes Liimmels aus
dem Gemeinschaftsgesang heraus erken-
nen, so liegt das Problem darin, da} wir
den Alltag in den religiésen Raum hinein-
tragen, statt die religiose Gemeinschaft in
den Alltag hinaus. Viel wichtiger wire es,
wenn der Lehrer sich in der Schule daran
erinnern wiirde, dal} er heute morgen mit
seinen Schiilern gebetet hat und durch die
Kommunion innerlich iiber Gott mit ihnen
eins ist, ehe er die Priifungsaufgaben kom-
mentiert oder einen Liimmel zurechtweist.
Das Hinaustragen der Gegenwart Gottes in
den Alltag ist die echte Wurzel aller litur-
gischen Bildung im Gesamtbildungsprozel3.
Es ist die Seele aller Hoflichkeit in Be-
handlung der Schiiler, aller Ehrfurcht vor
seiner Personlichkeit, aller Gerechtigkeit,
alles erzieherischen Wohlwollens, das Be-
wubBtsein, da3 »ihre Engel allzeit vor dem
Angesicht des Vaters stehen, der im Him-
mel ist«. Es ist der Brennpunkt aller Wert-
vermittlung, die groB3e Ehrfurcht vor dem
innewohnenden, dauernden Wirken Gottes
in der Schopfung, in den Werken des Men-
schengeistes, in den Fiigungen des Lebens
und den Geschicken des Weltlaufes. Und es
ist die groBle Form des personlichen und
gemeinschaftlichen Lebens. Ein Protestant,
der sich viel mit Tiefenpsychologie abgibt,
sagte mir einmal, er konne den wirklichen
katholischen Priester und den innerlich

135



praktizierenden Katholiken an seiner see-
lischen Struktur erkennen. Er stehe auf
canz andere Art als unsere heutigen Men-
schen in einem Gefiige. Es gebe bei ihm
ein Oben und Unten, eine Mitte, ein Rechts
und Links, das bei andern Menschen in
ihrer Zerfahrenheit und ihrem Geworfen-
sein nicht gefunden werde. Er meinte, das
komme aus dem Vollzug und Mitvollzug

der Messe mit ihrer starken Betonung die-

ser Koordinaten. Ich antwortete, man miil-
te noch mehr aus dem Gesicht lesen kon-
nen, ob wir wirklich in der Liturgie Ange-
sicht zu Angesicht vor Gott stehen, denn
ein solches Hineinschauen mul} sich all-
miahlich abbilden, indem wir »alle spie-
geln die Herrlichkeit des Herrn mit unver-
hiilltem Angesicht und umgestaltet werden
zu immer groBerer Herrlichkeit durch den
Geist des Herrn« ‘(2. Cor. 3, 18).

FRIEDRICH WILHELM FOERSTER

Ein erfolgreichster Erzieher und Volkserzieher vol-
lendete am 2. Juni sein 85. Lebensjahr.

Er wird von der westlichen Kulturwelt eine Fest-
schrift in Empfang nehmen, hat aber in seinen Me-
moiren yErlebte Weltgeschichte 1869—1953« (Ver-
lag Glock und Lutz, Niirnberg, 1953) selbst ein
Werk verfaBt, das nochmals alle seine Gedanken
und Fragen zusammenfaBt. Es wirkt wie ein An-
schauungsunterricht fiir alle religiosen, kulturellen,
sozialen, wirtschaftlichen, nationalen und interna-
tionalen Belange politischen Lebens seit 1870.

Der Sohn des Direktors der Berliner Sternwarte
wurde als Redaktor der Zeitschrift »Ethische Kul-
tur« wegen Kaiserbeleidigung zu drei Monaten Fe-
stung verurteilt; mullite sich deswegen in Ziirich
habilitieren. Hier fing er seine ethischen Kurse an,
bekam wegen »katholisierender Tendenz« keine
Professur; wurde nach Wien und Miinchen beru-
fen, unter Eisner bayerischer Gesandter in Bern,
als erster von der Naziregierung ausgebiirgert. Die
Nazi haben alle seine Biicher (33 Werke und
Schriften, von der Unzahl von Artikeln und Vor-
trigen abgesehen, die Millionenauflagen erreichten
und teilweise in alle lebenden Sprachen iibersetzt
wurden) verbrannt und die Bibliotheken von ih-
nen »gereinigt«. Aus Paris rettete ihn der portugie-
sische Ministerprisident Salazar durch seine Ein-
ladung nach Lissabon vor den Schergen der Nazis.
Heute ist der fast erblindete und in #duBerst irm-
lichen Verhiltnissen lebende Mann in New York
mit der Herausgabe seiner Werke beschiftigt. Er
brachte sich bewuBit und sehenden Auges zum Op-
fer, opferte alles Hab und Gut, setzte seine sozial
sehr gesicherte Existenz aufs Spiel (so daB er heu-
te als Greis in Armut und Not weiterarbeiten muB3),
um immer wieder seine warnende und beschworen-

136

de Stimme zu erheben. Am Ende seiner erlebten
Weltgeschichte schreibt er:

»Es kann keinen Frieden geben ohne jene
geheiligte Selbstbegrenzung, durch die wir al-
lein zur Verstindigung kommen kénnen; nur
unser eigenes Opfer kann fremde Selbstsucht
beschimen und die christliche Taufe unseres
ungereinigten Selbstgefiihls verleiht uns die
hohe Sprachkunst, durch die wir uns Gehor in
fremde Welten zu dem Wunsch nach Verwirk-
lichung einer héheren Stufe des Menschenver-
kehrs zu schaffen vermogen.«

Der Grundakkord aller seiner Werke ist gleich.
Alle kommen aus demselben Zentrum, aus dem
das Buch »Christus und das menschliche Leben«
entstand. Er kam aber von der Wissenschaft und
dem griechischen Humanismus her. Seine Bekeh-
rung zum Christentum konnte nicht beim Prote-
stantismus bleiben, »weil ich durch alle Selbstbe-
obachtungen und Lebenserfahrungen zu tief von
der Unzuverldssigkeit des natiirlichen Guten im
Menschen beeindruckt worden war. Mein Abflug
von der freigeistigen Position wurde darum so
energisch, daB ich weit jenseits der protestanti-
schen Welt zum Landen kam«, Aus dieser Erkennt-
nis heraus schrieb er alle seine Biicher, derart, dafl
er immer vom Leben selbst ausging und durch die-
ses und seine ihm und den Menschen innewohnen-
den Kriifte, deren Abhiingigkeit vom iiberirdischen
Licht erklirte. Weil er Christus als Gesetzgeber des
Lebens betrachtet, zeigt er Thn vom Leben und des-
sen Bediirfnissen aus. Mit Recht sagt Romano
Guardini in seinem Buch »Macht«:

Wir miissen wieder an das Wesen des Seien-
den herankommen ... Eine Hilfe dazu leisten
die ... immer noch nicht iibertroffenen Schrif-
ten von Friedrich Wilhelm Foerster »Lebens-
kunde« und »Lebensfithrung«,



	Liturgie als Ausgangspunkt katholischer Bildung

