
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 40 (1953)

Heft: 21: Verantwortung katholischer Lehrer ; Zeichenunterricht ; Edzard
Schaper

Artikel: Zu Edzard Schapers neuesten Bühnenwerken

Autor: Krömler, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Romanshorn-Frauenfeld -Winterthur
(elektr. Betrieb)

Konstanz —Weinfelden -Wil (Motortriebwagen)

Frauenfeld-Wil (elektr. Schmalspurbahn)
Die zu besuchenden Ortschaften heißen:

(alphabetisch)

1. Etzwilen
2. Frauenfeld
3. Goßau
4. Kreuzlingen

5. Romanshorn
6. St. Gallen
7. Sulgen
8. Wil

Winterthur

Bahnlinien

llllllllMlllllllllllllllllitlllllllllllliiiiiii Kantonsgrenze

1 Weinfelden 2 Wil 3 Frauenfeld
4 Etzwilen 5 Kreuzlingen 6 Romanshorn
7 St. Gallen 8 Goßau 9 Sulgen

Lösung:

Weinfelden ab 737

Wil an 804

Wil ab 810

Frauenfeld an 857

Frauenfeld ab 946

Winterthur an 1009

Winterthur ab 1029

Etzwilen an 1113

Etzwilen ab H25
Kreuzlingen an 1206

Kreuzlingen ab 1428

Romanshorn an 1457

Romanshorn ab 1514

St. Gallen an 1546

St. Gallen ab 1727

Goßau an 1742

Goßau ab 1746

Sulgen an 1821

Sulgen ab 1831

Weinfelden an 1839

(26 km)

(25 km)

(16 km)

(32 km)

(29 km)

(19 km)

(25 km)

(10 km)

(23 km)

(6 km)

M ITTELS CH IT LE

ZU EDZARD SCHAPERS NEUESTEN BÜHNENWERKEN*
Von Dr. Hans Krömler, Immensee

In den Berliner Festspielwochen stand Ed-
zard Schaper gleich mit zwei Premieren auf
dem Programm. Im Rahmen der Buchpremieren

las Wolfgang Kühne vom Schillertheater

am 10. September die Erzählung
»Der Mantel der Barmherzigkeit«. Und am
17. September brachte die Tribüne die Ur-

* Edzard Schaper: Um die neunte Stunde oder
Nikodemus und Simon. Der Mantel der
Barmherzigkeit. J. Hegner-Verlag, Köln-Olten.

aufführung der beiden Einakter »Nikodemus«

und »Simon«, die derselbe Verlag
unter dem gemeinsamen, kennzeichnenden
Titel »Um die neunte Stunde« herausbrachte,

kennzeichnend darum, weil am großen
Leidenstag des Herrn die Finsternis bis zur
neunten Stunde währte, dann das Licht wieder

hervorbrach, so wie in Nikodemus und
Simon um eben diese Stunde die Entscheidung

heranreifte.

744



Schon eine erste Lektüre der beiden Nova
aus Schapers Feder, oder sagen wir besser,

aus Schapers Herzen, denn bei ihm waren
und sind Autor und Wort je und je eine

erlebnismäßige metaphysische Einheit, läßt
das beherrschende Motiv erkennen, das dem
Dichter zur Zeit auf der Seele brennt: die

Barmherzigkeit Gottes. Die Erzählung »Der
Mantel der Barmherzigkeit« schließt mit
der tröstlichen Bilanz, ein Soldat des 30-

jährigen Krieges, der sich auf dem Heimweg

aus einem verlorenen Krieg in Willkür
und Schuld verstrickt, habe mit seinem

Sterbetag — es war das St. Martinsfest —
im Schoß von Gottes Barmherzigkeit seine

Ruhe gefunden: »Er hat den Mantel der

Barmherzigkeit, den er (zusammen mit
seinen beiden einstigen Kriegskameraden)
einmal mit Blut befleckt, geschändet und
geraubt hatte, nicht mehr hier auf Erden
bekommen, aber bekommen hat er ihn gewiß.
Gott selber erließ wohl seinem Heiligen das

Opfer, bedeckte alle seine Blöße und
Schuld, weil er soviel reicher, weil er so

unendlich reich an Barmherzigkeit ist.«

Nikodemus, der »phariseus princeps Ju-
daeorum« und verhockte Zweifler, sinkt,
während auf Golgatha das Unfaßbare
geschieht, müde zusammen und läßt sich zur
Äußerung fortreißen: »Gott ist hart,
versagt uns Barmherzigkeit, und er er sagt,

er sei die Barmherzigkeit Gottes.« Aber zu
Ende, wo der Schein sich klärt, die Schleier
fallen und alles sich lichtet, spricht der eine
und gleiche Nikodemus in gelassener
Sicherheit: »Wo alle Gedanken zu Ende sind,
da bleibt allein die Barmherzigkeit Gottes.«

Simon von Kyrene, der gezwungen wurde,
die Kreuzesbalken nach Golgatha zu

tragen, flüchtet sich, ganz ahnungslos in die
menschliche Barmherzigkeit: »Und hätten
die Römer mich nicht gezwungen, hätte ich
es nach dem Gesetz der Barmherzigkeit von
selber tun müssen...« Er ahnt nicht, daß er

gerade dadurch vom Liebesgesetz der
göttlichen Barmherzigkeit heimgeholt wird.

Die Barmherzigkeit Gottes ist somit in
Schapers neuestem Werk unbestreitbar ein
bewegendes Moment. Wenn wir recht
sehen, bewegte sie die Seele des Dichters
schon bei der Abfassung des letzten großen
Romanes (1951) »Die Macht der Ohnmächtigen«.

Dort nämlich brachte der Kaplan
im gefangenen und verwundeten Leutnant
Du Molart mit den Worten: »Keine
Verzweiflung ist so tief, daß nicht die Erbarmung

Gottes noch unter ihr sein könnte«,
hartes Eis zur Auflösung.

Dennoch wäre es verfehlt, dieses Motiv
zu pressen und alles und eines in Schapers

jüngstem Werk von da aus zu begreifen, so

sehr auch die neueste Literaturwissenschaft
(WT. Kayser, E. Staiger, M. Wehrli) dem
Motiv eine uneingeschränkte Bedeutung
zuerkannt haben will.

Die beiden Einakter, um bei ihnen noch
eine Weile zu verweilen, sind sicherlich
Dokumente für die Barmherzigkeit Gottes,
aber sie sind noch mehr. Der Dichter
kehrt hier in neuer, reiferer Begegnung zur
Hl. Schrift zurück, die er schon immer liebte,

»denn nichts ist süßer als das Durchforschen

der göttlichen Schätze, fern von allem
Lärm«, meint er mit den Worten des hl.
Augustinus. Schon 1936 hatte Schaper auf
Einladung des Inselverlages in geradezu
mönchischer Zurückgezogenheit ein »Leben
Jesu« geschrieben, von dem in den letzten
Jahren der Arche-Verlag, Zürich, zwei
Teilstücke: »Die Weihnachtsgeschichte« und
»Nikodemus« in Neuauflage herausgegeben
hat. Vom übrigen Teil will sich der Autor
»distanziert« halten, in der Meinung, er
atme allzu rationalistischen, spiritualisti-
schen Geist.

Auffallend wirkt, daß gerade die
Nikodemus-Episode neu herausgegeben wurde, der
Bericht von der Begegnung jenes Mannes mit
Christus, der in der Nachtstunde den Herrn
aufsuchte, in der Stunde, die sprichwörtlich
wurde »für die verstohlene Gelegenheit der

Wißbegierigen und zugleich Ängstlichen,

745



die alles mühelos gewinnen und nichts verlieren,

die in allen Häusern daheim sein und
sich doch keinem verbinden -wollen«. Eben
dieser Nikodemus ließ dem Dichter keine
Ruhe, er war ihm geradezu auf den Fersen,
bis er ihm als dem »gesegneten Feigling« in
einem Einakter mit drei Bildern Gestalt
verlieh. Die brennende Nikodemusfrage:
»Bist du es?« — »Darf ich glauben?«
erfährt in diesem Spiel eine außergewöhnlich
scharfe Zuspitzung. Der dramatische Rahmen

schließt Inneres und Äußeres auf eine
kleine Spanne Zeit, den Gründonnerstag
und Karfreitag, auf einen engen Raum, das

Haus des Nikodemus, auf wenig Personen,
Nikodemus und zwei seiner Schüler, seinen
Freund Josef von Arimathia, einen Pharisäer

und Sadduzäer und Maria Magdalena,
zusammen. Das bedeutende Ereignis, die
Nacht der Aussprache, die Nikodemus nicht
zur Ruhe kommen ließ, ging voraus. So

vermeinen wir fast, das griechische Drama
habe den Rahmen zu diesem Spiel abgegeben.

Nicht weniger erinnert uns die Technik

an Sophokles oder Euripides: Monologe,

Dialoge, Botenberichte lösen einander
ab. Und doch wäre es falsch, und der Autor
wollte das wohl auch nicht haben, hier
klassisch-dramaturgische Maßstäbe anzulegen;

denn in manchen Teilen sprengt die
Wucht des Gehaltes den äußeren Rahmen.
Nikodemus, der in den Leidenstagen auf
einen immer spitzer werdenden Grat der
Entscheidung hinausgestoßen wird, der
immer morscher abbröckeln sieht, was er für
sicheres Gestein — das alte Gesetz! —
gehalten, und die wie eine wuchtige Brandung
wogenden Geschehnisse der Passion des

Herrn erzeugen eine derart dramatische
Dichte, daß der Leser mit dem alten
Gesetzeslehrer innerlich erschüttert wird und
folgerichtiger, wesentlicher Entscheidungen
harrt.

Nikodemus war einst in der Nacht beim
Herrn gewesen: Die Worte von der Wiedergeburt,

vom Reich Gottes lassen ihn nicht

zur Ruhe kommen. In erregter Stimme ruft
er zum Herrn: »Ich finde keinen Schlaf und
seufze wie der einsame Vogel auf dem Dach.
Meine Tage gleichen fliehenden Schatten,
und ich verdorre wie Gras.« Der Rabbi sagt
die Sprechstunde ab, fragt seine Schüler,
was denn sie glauben. Er geht mit seinem

Freund, Josef von Arimathia, jedes Wort
durch, das der Herr ihm ins Herz gesenkt.
Dann wieder versinkt er in dumpfes Brüten,

und Frage auf Frage türmt sich in
seinem Kopfe auf: »Soll ich wirklich glauben,
daß es dem Allerhöchsten gefallen hat, sich
in die Zeit und die Geschichte des Menschen

zu begeben?« Die Ratlosigkeit wächst, die

Verwirrimg steigert sich, als Amtskollegen
in ihn dringen, alle Brücken mit dem
Propheten von Nazareth abzubrechen; als er
feststellen muß, daß das Gesetz, in das er
flüchtete, wider ihn sich erhebt. Das Maß
der Verzweiflung wird vollendes voll, als

von ferne das tosende Geschrei an sein Ohr
dringt: »Barabbam, Barabbam!« Aber im
tiefsten Dunkel leuchtet auch das vollste
Licht auf. Wie in einer Verklärung steht
eine Frau aus seinem Volke vor ihnrund
bekennt: »Ich glaube, daß er der Messias ist,
der Sohn des Allerhöchsten Auch am
Kreuz, Rabbi Gottes eingeborner Sohn
kann nicht sterben Wer lieben kann,
kann alles begreifen.« Jetzt stürzt die Welt
des alten Gesetzes Schlag auf Schlag in ihm
zusammen, aber eine neue ersteht. Nikodemus

und Simon machen sich mitsammen
auf zu Pontius Pilatus, dann nach Golgatha,
von wo »nie ein Weg nach Israel zurück
führt«. Der Quastengeschmückte ist von
seiner furchtbaren Ausgesetztheit und
Vereinsamung geheilt. Er hat das alte Gesetz, um
des neuen Gesetzes der Liebe willen drangegeben,

ging bei der Torheit des Kreuzes in
die Lehre und ward eine neue Schöpfung.

Der »Simon«, gibt sich als Ganzes einfacher

und schlichter. Kennzeichnet den
»Nikodemus« eine Art hierarchischer Komplexität,

so ist der »Simon« von imponierender

746



Simplizität. Treibt der geistesverwirrte
Held des ersten Stückes in dynamischer
Wucht und in ständiger Zickzacklinie hin
und her, so wird der unwillige Held des

zweiten Spieles in langsamer, geradliniger
Selbstverständlichkeit in die Gnade
hineingestoßen, besser, er läuft geradezu in den
Bereich der Gnade hinein. W as dort in der
Unruhe zweier Tage geschieht, vollzieht
sich hier in wenig Stunden. Raum, Zeit und
Personen sind hier auf noch weniger ausgespart.

Wie bei Nikodemus eine gläubige
Frau, Maria Magdalena, dem Glauben zum
Durchbruch verhalf, ist es hier die Innigkeit

einer Mystikerin, der Veronika mit dem
Schweißtuch, die Simon den letzten Schritt
in das Wagnis des Glaubens tun heißt.

Mit einer häuslichen Szene hebt das Stück
an. Die Söhne des Simon von Kyrene wundern

sich mit der Mutter über das lange
Ausbleiben des Vaters. Aber siehe, er
kommt. Verwirrt, wortkarg, schweißüberströmt,

wie betrunken torkelt er über die
Schwelle — er war auf dem Flachsacker —
aber auch auf der Schädelstätte. Nach einer
Weile bricht es als befreiendes Bekenntnis
hervor: »Als ich da oben endlich das Kreuz
abwerfen konnte Da da hatte

er es erst auf sich nehmen müssen, und ich
war schon fertig damit! Und wie wie
sie ihn hingeworfen hatten! Oh! Oh!
ich kann nie mehr mitansehen, wie ein
Schaf im Tempel geopfert wird, nie! ich
weiß das! Und sein Gesicht, als sie die Nägel

durchs Fleisch trieben, und wie er dann

hing und die Last des eigenen Körpers die
Wunden langzog Und das alles das

alles verübt an Gottes Sohn!« Aus
seinem eigenen Munde wird die Frage laut:
»Warum habe ich dasKreuz tragen müssen?«

Eine Frage, die er erst nicht zu beantworten

weiß, die er aber wenig später
selbstverständlich löst vor dem Priester, der ihn
als Richter vor die Anklage des Gesetzes

zwingt: die mitfühlende Barmherzigkeit
gab ihm ein, dem Schmerzensmann die letz¬

te Stunde seines Lebens ein bißchen zu
erleichtern. Ahnungslos schritt er in die Stunde

der Gnade hinein, es geht ihm auf: Dort,
wo die Kreuze stehen und die Gebeine
modern — dort ist die Wahrheit. Daraus gibt
es kein Zurück mehr. Auf die Erkenntnis
folgt die Tat. Simon kniet vor dem entrollten

Tuch der Veronika nieder und flüstert
entrückt: »Er ist es! Mein Herr und mein
Gott! Er ist es!«

Was in der Handlung Simons geschah,
geschieht täglich und stündlich in den
Handlungen vieler. Ein nichtssagender Augenblick

menschlichen Tuns erhält
Ewigkeitsbedeutung, weil der Herr seine Gnade daran

knüpft. »Das verschwiegenste Kapitel
der Heilsgeschichte« ist es, ruft Schaper in
seinem dem Stücke beigegebenen Kommentar

aus, »daß alle Augenblicke des Daseins,
wie tief sie auch des Menschen Wollen und
Denken scheinbar entfremdet werden
können, insgeheim, seiner höchsten Berufung
gehorsam, der Ewigkeit und dem göttlichen
Heilsplan über Aeonen hinaus zu dienen

vermögen.«

Damit ist auch schon das Selbstverständliche

der beiden kunstvollen Einakter
ausgesprochen: sie werden ins Typische gehoben

und erhalten Allgemeinbedeutung. Den

geschichtlichen Nikodemus und Simon gab

es einmal in der Heilsgeschichte, aber es

gibt ihn immer wieder, freilich immer
anders. Beide sind, so dürfen wir aus der Hl.
Schrift und aus diesen auf der Schrift
fußenden Kunstwerken entnehmen, Präfigu-
rationen, eine Art Vorwegnahme von tau-
und abertausend Menschen, die so oder so

auf der Suche nach dem Heil sind oder von
ihm plötzlich ereilt werden. Mit Nachdruck
legt Schaper beim »Nikodemus« nicht weniger

deutlich als beim »Simon« den Finger
auf diese typische Sinngebung: »So ist
Nikodemus im Grunde genommen die ewige
Präfiguration des einsamen Wissenden und
Forschenden, der die Offenbarung alint und
sich um sie bemühen muß, weil alle Er-

747



kenntnis des Menschen, menschlich
verpflichtend genommen, die Schwelle eines
Tores ist, das zu öffnen nur die Gnade
vermittelt.«

Tut es not, daß der Dichter und wir noch
deutlicher werden? Daß Nikodemus und
Simon bis in unsere Tage hineinreichen, dürfte

auf der Hand liegen. — So bleibt Schaper
auch mit seinem neuesten Werk der Sinnlinie

seines Schaffens, über die er vor rund
einem Jahr zur Kölner Jugend sprach, treu
bis ins Mark: »Ich kann schriftstellerische
Arbeit nur im Rahmen einer gesamtmenschlichen

Verpflichtung gelten lassen und
halte sie für fragwürdig, wo sie zugunsten

einer internen Problematik ihre
selbstverständlich sittliche und religiöse Ausrichtung

verliert.« Gleich Gogol hat er nicht den
Ehrgeiz, »eine Epoche in der Literaturgeschichte

zu begründen. Mein Beruf ist weit
einfacher und näherliegend. Er besteht darin,

woran überhaupt jeder Mensch und
nicht ich allein denken sollte. Meine Aufgabe

ist — die Seele und die große, sichere,
ewige Aufgabe des Lebens.« Dieser sucht er

als christlicher Dichter nachzukommen, in
der Epik vor allem, die er meisterhaft
beherrscht, und neuerdings auch im dramatischen

Spiel. War es eine innere Nötigung
des Dichters, für die beiden Gestalten am
Passionsweg des Herrn die dialektisch-dramatische

Aussageweise zu wählen oder
waren es der »gesegnete Feigling« Nikodemus
und der widerwillig in die Gnade Gestoßene

selber, die nach dieser Form riefen.
Wir vermuten beides.

Wirkt es schließlich nicht wie ein Fanal,
daß die beiden Einakter in Berlin ihre
Uraufführung erhalten, an jenem Orte, wo
alles auf des Messers Schneide steht und
Menschen sich täglich und stündlich
entscheiden müssen: ob sie wie Nikodemus mit
menschlichem Calcul laborieren oder sich

von der Gnade einholen und heimholen
lassen wollen, wo Tausende gegen ihren Willen

in die Passion hineingezwängt werden,
wie Simon nicht ahnend, daß die
Wegstrecke, auf der sie mit und für den Herrn
das Kreuz tragen, in die Gnade und damit
in die Ewigkeit münden kann?

I" M SCHAl

UNSERE TOTEN

t JOSEF FELLMANN, ALT
TAUBSTUMMENLEHRER, HOHENHAIN

Sonntag, den 24. Januar 1954, verkündeten die
Glocken der altehrwürdigen Kirche von Hohenrain
den Hinschied des ehemaligen Taubstummenlehrers
Josef Fellmann.

Josef Fellmann wurde am 20. März 1887 in
Hohenrain geboren. Sein Vater war der weithin
bekannte und hochangesehene Martin Fellmann,
Direktor der Taubstummenanstalt Hohenrain. Seine

Mutter war eine geborene Bachmann von Rain.
Diese Mutter lebte und verkörperte das Vorbild
einer herzensguten Frau. Zeitlebens sprach der
Verstorbene nur mit größter Hochachtung, tiefster Ver.
ehrung und Liebe von seinem besten Mütterlein.
Mit vier lieben Geschwistern zusammen verlebte er
eine überaus glückliche Jugendzeit. Schon in der

Volksschule fiel der aufgeweckte, begabte Kna¬

be seinem Lehrer auf. Die Sekundärschule in Hochdorf

schloß Freund Josef mit besten Zeugnissen ab.

Im Frühjahr 1902 trat er ins Lehrerseminar
Hitzkirch ein. Auch da war er mehr als ein
Durchschnittsschüler. Geschichte und Literatur waren seine

Lieblingsfächer. Diese beiden Wissensgebiete
blieben sein ganzes Leben lang Gegenstand seiner
Freizeitbeschäftigung. Im April 1906 krönte er seine

Lehrerausbildung mit einer guten Patentprüfung.
Schon im Mai des gleichen Jahres berief ihn der
hohe Regierungsrat an die kantonale Taubstummenanstalt.

Nun begann sein Lebenswerk. Vierzig Jahre

lang widmete er sich mit aller Hingabe der schweren

Erziehungsarbeit an den Ärmsten der Armen,
den Taubstummen. 1946 zwang ihn eine geschwächte

Gesundheit, in den Ruhestand zu treten. Mit Tränen

in den Augen erklärte er damals dem
Schreibenden: »Dieser Schritt fällt mir ungemein schwer;
aber es muß wohl so sein.« Schwere Krankheiten hatten

schon früher an seiner Gesundheit gezehrt. Un-

748


	Zu Edzard Schapers neuesten Bühnenwerken

