
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 40 (1953)

Heft: 10: Staatliches Schulrecht ; Anschauliche Grammatik

Artikel: Zum lateinischen Schrifttum der Angelsachsen : ein Kapitel
Weltliteraturgeschichte des frühen Mittelalters

Autor: Tunk, Eduard von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ten und erkennen, wenn er schon vier
Warnsignale voraus passiert, ehe es sich
einstellt.

Lassen wir bei Diktaten und in Aufsätzen
die großgeschriebenen Wörter als Herrenwörter

gelten; heben wir immer hervor,
welche »Diener« es begleiten, so wird die
Sicherheit für die Groß-Schreibung durch
eine Begründung gefestigt und auch mit der
Zeit in schwierigem Fällen bewußt
erkannt. Es ist nicht nötig, eine Regel zu
lernen, die doch nicht Allgemeingültigkeit
besitzt.

Wir dürfen aber auch nicht dem Fehler
verfallen, in unserer Sprachlehre Übungen

aufzustellen unter dem Titel: »Das

großgeschriebene Tunwort«. Denn große
Anfangsbuchstaben ordnen wir nur den

Hauptwörtern zu. »Vor dem Beten, beim
Beten, nach dem Beten, zum Beten, am
Beten, vom Beten« sind Voricortgruppen,
wo das Hauptwort durch das Vorwort und
den Artikel oder durch das Vorwort mit
verstecktem Artikel angezeigt wird. »Der

Kleine, die Breite, die Tiefe« sprechen wir
selbstverständlich als Hauptwörter an. »Etwas

Süßes, ins Blaue, vom Dunkeln zum
Hellen .« sind ebenso unverkennbar

Hauptwörter; aber nicht großgeschriebene
»Wiewörter«. Solche verwirrende und
verworrene Umschreibungen sind einfach üble
Torheiten. Sie sind begriffswidrig (in einer
folgenden Sprachübung kann der Schüler
wieder hören: Alle Tunwörter und
Wiewörter schreibt man klein!) und nur am
äußerlichen Formbild abgelesen. Solche

Unterscheidung und Beurteilung dringt in
keiner Weise nach der Tiefe und verdirbt
darum. Auch die Endungen bei gewissen
Wörtern sind kein sicheres Mittel, die Wortart

zu bestimmen. »Ob mir die Zeichnung
der Schmetterlinge wohl gelinge?« »Während

der Zuchthaus/ia/t blieb der Sträfling
standhaft.«

Die Großschreibung an sich hat ihre
Begründung in der Sprachentwicklung. Sie

setzt differenzierendes Denken voraus und
verlangt darum Schulung der Denkfähigkeit

und nicht gedächtnismäßiges
Reglementieren. Weniger das auswendige Wissen,

sondern das innere Verständnis befähigt

den jungen Menschen, in seiner
Selbständigkeit voranzukommen. In diesem
Sinne stellen diese Arbeiten auf dem
Gebiet der Sprachlehre einen Beitrag zur
Erziehungsaufgabe dar.

M ITTELS.CH II L E

ZUM LATEINISCHEN SCHRIFTTUM DER ANGELSACHSEN
Ein Kapitel Weltliteraturgeschichte des frühen Mittelalters

Von Eduard von Tunk

Die äußere Veranlassung zu diesem Aufsatz

gab das Erscheinen einer neuen
Publikationsreihe, des »Thesaurus Mundi, Bi-
bliotheca scriptorum Latinorum mediae et
recentioris aetatis«, betreut von einer
Arbeitsgemeinschaft, an deren Spitze neben
anderen Gelehrten der Berner Altphilologe

Walter Wili steht. Alljährlich sollen vier
Bände ediert werden (alleinige Ausliefe-

rung für die Schweiz: Artemis-Verlag,
Zürich) ; unter der ersten Serie (vom Jahr
1951) befinden sich nun zwei Dichtungen
aus dem 10. Jahrhundert, herausgegeben
von Alistair Campbell (Universität
Oxford), nämlich: Frithegodi Monachi Brevi-
loquium Vitae Beati Wilfredi und Wulf-
stani Cantoris Narratio metrica de Sancto
Swithuno. Ich hielt es für angezeigt, den

329



Bericht hierüber in den zugehörigen
geschichtlichen und besonders literarhistorischen

Rahmen zu fügen.

1.

Das Licht der Geschichte fällt auf die Insel

Britannia, als C. Julius Caesar sie Anno
55 v. Chr. betritt. Es dauerte dann fast ein
Jahrhundert (bis 43 n. Chr.), bis der Süden
der Insel erobert ist; weiter können die
Römer nicht und bauen — als Gegenstück zum
Limes in Germanien — den Piktenwall.
Hauptstadt der jungen Provinz wird Ebora-

cum (York), woselbst zwei römische Kaiser
sterben, Septimius Severus (211) und Con-

stantius Chlorus (306), und Constantin
d. Gr. zum Augustus ausgerufen wird (306).
Doch schon ein Jahrhundert später verlassen

die Römer das Land (run 410) und
überlassen die einst unterworfenen Britannen,

einen keltischen Volksstamm, ihrem
Schicksal. Bald, etwa um 450, landen die
germanischen Angelsachsen, d. h. Angeln,
Sachsen und Jüten, an der Ostküste und
drängen die Kelten immer mehr nach
Westen. Ein Teil derselben sucht neues Land
in der noch heute nach ihnen benannten
Bretagne, ein anderer wehrt sich verbissen

um die alte Heimat und hält sich in den
Landschaften Cornwall, Wales, Cumberland.

Einer ihrer letzten Anführer ist
Arthur, wahrscheinlich 537 in der Schlacht

am Camlaun gefallen, das historische
Urbild der späteren Artussage. So gewinnt
England im Endkampf der Kelten bereits
weltliterarische Bedeutung.

2.

Die Geschichte der germanischen
Völkerwanderung zeigt, daß Goten, Burgunder,
Vandalen einen gewissen Respekt vor der
ihnen überlegenen Kultur des alten
Reiches hatten, daß sie aber auch den
Versuchungen der städtischen Kultur und den
demoralisierenden Einflüssen der untergehenden

Antike erlagen. Zum andern ist
festzuhalten, daß die genannten Stämme

als (arianische) Christen ihre barbarischen
Gelüste in etwa bereits zu bändigen wußten;

die Angelsachsen dagegen sind noch
Heiden, da sie ihren Fuß auf die Insel
setzen, und doch sollen sie die Zukunftsvision
Salvians als wahr erweisen: gekommen in
der Absicht, im neubesetzten Gebiet die
christliche Lehre (schon am Anfang des

4. Jahrhunderts ist Eboracum als Bischofssitz

bezeugt) auszurotten, werden sie

vorzüglichste Verkünder der Religion des

Kreuzes. Die Wendung der Dinge führt
Papst Gregor d. Gr. herbei, indem er Augustinus

mit 40 Gefährten zu den Angelsachsen

sendet (596 Landung der Glaubensboten

in Kent, einem der sieben Königreiche
von damals). Dem Geiste der Benediktinerregel

und den Aufträgen des Benediktinerpapstes

gemäß lassen die Mönche Maß und
Milde walten, knüpfen zum Vorteil von
Volk und Sendung an vorhandene Sitten
und Bräuche an und veranlassen auch die

Aufzeichnung des alten angelsächsischen
Rechtes, und zwar — im Gegensatz zu den

germanischen Stämmen des Kontinents —
in angelsächsischer Sprache. 601 folgt
Northumbrien dem Beispiel Kents und
gewährt dem aus Rom eintreffenden Paulinus
die Freiheit, das Evangelium zu predigen.
Allerdings droht 633 der christliche Frühling

im wiederkehrenden Wintersturm
vernichtet zu werden (KönigEdwin von
Northumbrien fällt für sein Reich und für seinen

Glauben in der Schlacht bei Hatfield gegen
den noch heidnischen König Penda von
Mercien). Dennoch kann bald die christliche

Missionsarbeit wieder aufgenommen
werden, jetzt allerdings durch irische Mönche

(mit dem Zentrum Lindisfarne,
englisch Holy Island); durch ihre schärfere

Richtung und zufolge der nationalen Spannung

zwischen Angelsachsen und Kelten
gerieten sie jedoch in Gegensatz zu der durch
Augustinus und Paulinus geschaffenen
(römischen und benediktinischen) Tradition,
so daß sich schließlich die Synode von

330



Whitby (664) für die Rückkehr zu dieser

ausspricht.

3.

Zur Durchführung der Synodalbeschlüsse
erbeten sich die beiden Königreiche

Northumbrien und Kent von Rom einen
neuen Erzbischof und erhalten ihn in der
Person des Mönches Theodor. Der war um
602 zu Tarsos in Kilikien, der Heimat des

Völkerapostels, geboren, in Athen literarisch

gebildet worden und lebte jetzt in
Rom. Zum Bischof geweiht und zum
Metropoliten von Canterbury ernannt, landet er
669 in England, visitiert sämtliche Kirchen,
hält 672 oder 673 eine Synode zu Herford
ab, gibt der bisherigen Missionskirche eine
feste Organisation und legt dadurch den
Grundstein zur späteren politischen
Einigung, gründet verschiedene Kloster- und
Kathedralschulen, von denen die in Canterbury,

Malmesbury, Wearmouth und J arrow
führend werden, und leitet dadurch einen
schier beispiellosen kulturellenAufschwung
ein, der unter der Bezeichnung »angelsächsische

Renaissance« in die europäische
Geistesgeschichte eingegangen ist. Die Leistung
Theodors ist zum Teil Wiederaufnahme
der durch Augustinus und Paulinus begonnenen

Aktion, Pflege des angelsächsischen
Idioms, ist aber zum andern Teil ein
verstärkter Einsatz der wertvollen Güter der
Antike, fast selbstverständlich bei einem
Mann, der aus dem griechischen Kulturkreis

stammt, und noch gerne seinen
Homer liest. Gerade der Unterricht im
Griechischen gibt in der Folgezeit den Schulen

in England eine eigenartige Note und
erleichtert später dem ganzen Land die

Begegnung mit dem Humanismus.

4.

Ein Schüler Theodors, der zuerst in Lin-
disfarne gebildet worden war, darf als Vater

der anglo-lateinischen Poesie und
Literatur überhaupt bezeichnet werden, Ald-

helrn (um 650—709) von Malmesbury. Als
Fürstensohn hatte er gelernt, Gedichte in
der Muttersprache zu machen, sie zu
vertonen und kunstgerecht vorzutragen. Das

war höfische Kleinlyrik altgermanischer
Art; daneben gab es auch volkstümliche
Weisen; ihrer wußte sich Aldhelm nicht
minder zu bedienen, auch als er Mönch,
Abt, Bischof geworden. Sein Bildungserlebnis

aber drängte ihn zum Latein, zur
Verbreitung der römischen Erudition und der
antiken Metrik und zur Pflege dieser Kunst
in eigenen Leistungen durch Vers und Prosa.

Zudem wollte er es überflüssig machen,
daß die Vornehmen seines Volkes gleich
Bienenschwärmen nach Irland wanderten,
als ob die eigene Heimat keine gelehrte
Bildung bieten könnte. Zu dem nationalen
Gegensatz kam noch ein tieferer Grund:
Irland pflegte, um mit R. E. Curtius zu
reden, eine phantastisch-abstruse Latinität
mit artistischer Selbstgefälligkeit; auch

Aldhelm beherrschte diesen bis zur Unver-
ständlichkeit manirierten J argon und
wandte ihn gelegentlich an — nur um zu

zeigen, daß man in England das auch könne;

aber nicht ohne den Einfluß Aldhelms
schrieb man um 700 in England ein
bewundernswert reines Latein, während in
Frankreich Verfall herrschte. Übrigens: die

Pflege der fremden Sprache bedeutete

keineswegs Vernachlässigung der eigenen;
in Aldhelms Tagen begründete Caedmon

das angelsächsische Schrifttum; ein
Klosterknecht neben dem Fürstensohn, ein
Ungeschulter neben dem Gebildeten, ein
Analphabet, dem schreibkundige Mönche Hilfe
leisten. Dieses schöne Beispiel christlicher
Verbundenheit aller Stände und Bildungsstufen

illustriert die Bedeutung der
angelsächsischen Renaissance, in der Wiedergeburt

lateinischen Dichtens (bei Aldhelm)
und »Wiedergeburt« der angelsächsischen
Poesie als Schöpfung christlicher Poesie

(durch Caedmon) eine Renaissance von
Zwillingen ergibt.

331



5.

Der größte Gelehrte in der Nachfolge
Aldhelms wurde Beda (673—735), der,
obwohl nicht Abt, bald Venerabiiis, d. h. der
Ehrwürdige, hieß. Sein Nachlaß zeigt die

Vielseitigkeit der Anlagen und Interessen
dieses Mannes, der die längste Zeit seines

Lebens Lehrer an der Klosterschule zu
Jarrow war und noch auf dem Sterbebett
Unterricht erteilte und literarische Arbeit
leistete; er schrieb Lateinisch und
Angelsächsisch, Vers und Prosa, behandelte Fragen

der Naturwissenschaft, der Grammatik
und der Metrik, vor allem der Geschichte;
bahnbrechend wirkte er als Chronist durch
Übernahme der noch heute üblichen Datierung,

die der 540 zu Rom verstorbene Abt
Dionysius Exigus begonnen hatte. Bedas

Glanzleistung ist die »angelsächsische
Kirchengeschichte«, die auch die politische
Geschichte und das völkische Brauchtum
nicht außer acht läßt, das älteste Beispiel
germanischer Historiographie, wenn auch

in lateinischer Sprache verfaßt, stilistisch
ausgezeichnet durch Klarheit und
Verständlichkeit, wissenschaftlich vorbildlich
durch Wahrhaftigkeit und Gerechtigkeit.
Wichtig ist ferner Bedas kleine Schrift »de

schematibus et tropis«, worin die durch
Hieronymus, Augustinus von Hippo und
Cassiodor angebahnte Übertragung der
antiken Rhetorik auf den Bibeltext folgerichtig

zu Ende geführt erscheint. Nur um
wenige Jahre jünger als Beda ist der große
angelsächsische Missionar Bonifatius (675
bis 754), der Apostel Deutschlands; der
literarhistorischen Erwähnung nicht unwert
um seiner Briefe willen, geistesgeschichtlich

die Brücke von der angelsächsischen
zur karolingischen Renaissance, die vier
Jahrzehnte nach des großen Heiligen
Blutzeugentod nicht ohne Mitwirkimg seiner
Landsleute einsetzt.

Schon aber befruchtete die angelsächsische

Renaissance auch das muttersprachliche

Schrifttum; wenigstens darf man es wa¬

gen, dem 8. Jahrhundert die uns in einer
Handschrift des 10. Jahrhunderts bewahrte
Fassung des Beowulfepos zuzuschreiben,
dessen unbekannter Dichter durch die
Schule Vergils gegangen sein muß. In
dieselbe Zeit fallen wahrscheinlich auch einerseits

die sechs sogenannten Elegien in
angelsächsischer Sprache, sie wie das Beo-

wulfepos nicht heidnisch im Gegensatz zu
christlicher Haltung, sondern profane
(nicht kirchliche) Dichtung, und anderseits

Cynewulf, dem jenes an Innigkeit und
Hingabe die Kreuzeshymnen des Venan-
tius Fortunatus übertreffende »Gedicht vom
heiligen Kreuz« zugeschrieben wird, das

ergreifende Zeugnis für die schwere innere
Auseinandersetzung, welche die geforderte
Annahme der Religion des Kreuzes in der
germanischen Seele hervorrief.

6.

Eine Spur dieser Auseinandersetzimg
finden wir auch bei Alkuin (um 730—804)

aus York, den Karl d. Gr. in Rom kennen

gelernt und in seine Nähe zu ziehen gewußt
hatte. In seinen Schriften behandelt er fast
alle Gebiete der damaligen Gelehrsamkeit

von der Grammatikregel bis hinauf zur
Trinitätslehre: didaktischen Zwecken sind
auch die meisten seiner Briefe gewidmet
und selbst seine Werke in Versen, ein
Leben des hl. Willibrord und eine Geschichte
seiner Heimat York. Mit diesen Verserzählungen

steht Alkuin in einer Tradition, die
in die ältesten Zeiten christlicher Dichtung
zurückreicht und zu einem gewichtigen
Teil Fortsetzung der antiken rhetorischen
Paraphrase darstellt, eröffnet durch die

Rhetorisierung der römischen Dichtung
seit Ovid und gefördert durch die Art und
Weise, mit der die Rhetoriker die Dichter
erklärten. Daher kam das Bestreben,
einzelne Bücher der Bibel in Hexameter
umzusetzen (Juvencus bei den Lateinern, Non-
nos bei den Griechen), daher die Übernahme

dieser Methode ins Gebiet der Hagio-
graphie (der von Sulpicius Severus um 400

332



geschriebenen Vita des hl. Martins gab ein
metrisches Gewand Paulinus vonPerigueux
im 5., Venantius Fortunatus im 6.

Jahrhundert) daher schließlich die Umkehrung
des Verhältnisses bei Sedulius, der seinem
Carmen Paschale (in Versen) ein Opus
Paschale (in Prosa) folgen ließ. Die
Doppelbearbeitung desselben Themas machte

nun Schule bei den Angelsachsen (Ald-
helm: de virginitate, Beda: Cuthbert
Vita, Alcuin: Willibrord Vita) und
wanderte durch Alkuin auf den Kontinent
(der letzte Ausläufer dieser Richtung ist
wohl Ornulf von Speier, der um 1050 seine

»rhetorici colores« in Prosa schrieb und
dann in ein Lehrgedicht umarbeitete), das

Ganze keineswegs eine bloße literarische
Mode, sondern Ausdruck dafür, daß gebundene

und ungebundene Kunstrede als

vertauschbar empfunden wurden. Wahrschein-

lich gehört Alkuin wirklich nicht das

»Streitgespräch zwischen Lenz und Winter«

zu, eine Idylle im Stil der Eklogen Ver-

gils; aber wenn man sie ihm zuwies, so zeigt
das, wessen man ihn für fähig hielt,
germanisches Naturgefühl in lateinischen Versen

Wort werden zu lassen (damit erklärt

es sich wohl auch, daß die unter Alkuins
Einfluß stehende Tafelrunde Karls d. Gr.

der altgermanischen Poesie gegenüber
aufgeschlossen blieb, damit erfahren aber auch

die oft zitierten Ausfälle Alkuins gegen das

Studium der profanen Literatur ihre
notwendige Begrenzung als Sicherung gegen
die Verweltlichung des Klerus). Nicht olme

Alkuins Einfluß ist endlich der Erlaß Karls
d. Gr. an Abt Baugulf von Fulda (zwischen
780 und 800), ein auf Beda Venerabiiis
fußendes Hauptdokument der karolingischen
Studienreform mit dem wichtigen Satz:
»Da man in der Bibel Redefiguren (schemata,

tropi et cetera his similia) eingestreut
findet, ist es keinem zweifelhaft, daß jeder
Leser sie um so schneller im geistlichen
Sinne begreift, je früher und vollständiger
er literarische Bildimg erworben hat.« Dieses

Bildungsprogramm mit der Figurenlehre

als Eckstein hat die mit Recht bewunderte

Bereicherung des dichterischen
Ausdrucks und jene Blüte der Metaphorik
hervorgebracht, die der lateinischen Literatur
des Mittelalters eigen ist und die
nationalsprachlichen Literaturen weitgehend
befruchtete. (Schluß folgt.)

IS^char
150 JAHRE AARGAU

(Eine Ausstellung im Kreuzgang des Klosters
Wettingen.)

Ein Kennzeichen unserer Zeit ist ihre Zerfahrenheit

und Zerrissenheit, und es ist gerade für uns
Katholiken tröstlich und erhebend, aber auch

verpflichtend, sich einer Kirche ergeben zu wissen,

deren Merkmal es ist, die ganze Schöpfung
ausgerichtet auf ihr letztes Ziel als Ganzkeit zu schauen.

Die Anforderungen des Lehrplanes haben es mit
sich gebracht, daß auch in der Schule diese

Zersplitterung Eingang gefunden hat. Von der Volksschule

bis zur Mittelschule ist der Schüler gezwungen,

täglich mehrmals von einer Stunde zur andern

gänzlich »umzuschalten«, als ob es sich bei dieser

Angelegenheit um eine Hackmaschine handeln wür¬

de, die man mit einem Druck auf den Knopf von
Fein- auf Grobschnitt umstellen kann. Doch so oder

so, was herauskommt ist eben immer zerhackt.

Um die unheilvollen Folgen solcher Zerspitte-

rung wissend, hat das Seminar Wettingen letztes

Jahr den Versuch der Durchführung sogenannter
Konzentrationswochen unternommen. Der normale

Stundenplan wird außer Kraft gesetzt und ersetzt
durch eine längere Arbeit an einem Thema. Der
Schreibende konnte selber letztes Jahr als Schüler
diese Konzentrationswoche zum ersten Mal erleben.

Wir alle waren begeistert davon. Endlich durften

wir einmal ganz selbständig einen Stoff in
seiner vielfältigen Ganzheit wahrhaft erleben und ihn
uns verinnerlichen. Auch kamen sich dabei in
einem schönen Team-work Lehrer und Schüler um
vieles näher.

333


	Zum lateinischen Schrifttum der Angelsachsen : ein Kapitel Weltliteraturgeschichte des frühen Mittelalters

