Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 39 (1952)

Heft: 17: Ins beginnende Jahr ; Lehrmittelmesse
Artikel: Christentum und Kultur [Fortsetzung]
Autor: Wick, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-537180

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-537180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MITTELSCHULE

CHRISTENTUM UND KULTUR *
Von Nationalrat Dr. K. Wick

VIIL

Die groBle Schwierigkeit christlicher Kul-
turarbeit heute besteht nun ebenfalls darin,
nur einmal die ungeheuren Moglichkeiten,
die die moderne Naturwissenschaft, die mo-
derne Makro- und Mikrophysik, die mo-
derne Psychologie, die soziologisch neuen
Einsichten in die Grundgesetze des mensch-
lichen Zusammenlebens zu erfassen. Diese
Moéglichkeiten sind nicht mit tiberholten
Denksystemen und veralteten Vorstellun-
gen zu bewiltigen, sondern verlangen ein
neues inneres Fassungsvermégen, das wir
heute vielfach noch gar nicht besitzen. Hier
ist christliche Kulturarbeit frag-wiirdig im
hochsten Sinn des Wortes, wiirdig des Fra-
gens nach den Moglichkeiten der Erfassung
der modernen Welt. Dal} diese Fragwiirdig-
keit nicht einen negativen Sinn bekommt,
ist erste Voraussetzung jeder christlichen
Kulturarbeit heute.

So kann man sozusagen von einem ewig
anhingigen Prozel3 des Verhiltnisses von
Christentum und Kultur sprechen, der die
entgegengesetztesten Varianten durchlaufen
hat, angefangen von der vélligen Gleich-
setzung von Christentum und Kultur bis zur
ausschlieBlichen Gegensitzlichkeit beider
Begriffe.

» Christentum ist Kultur — Kultur ist
Christentum« lautet die eine extreme For-
derung und Behauptung. »Christentum ist
Nichtkultur — Kultur ist Nichtchristen-
tumc« ist das andere Extrem. Den schiarfsten
Gegensatz zwischen Christentum und Kul-
tur hat in unsern schweizerischen Verhalt-
nissen der bedeutendste protestantische
Kirchenhistoriker in der zweiten Halfte des

* Siehe »Schweizer Schule« Nr. 16 vom 15. De-
zember 1952,

letzten Jahrhunderts und Freund Nietez-
sches, Franz Overbeck, in Basel, grundsitz-
lich formuliert und die Unméglichkeit der
Vereinigung von Christentum und Kultur
betont. Er argumentierte folgendermallen:
das

schichtlos. Was man Geschichte des Chri-

Christentum sei von Hause aus ge-
stentums nenne, sei nur ein Sterbeprozel3
der Auslieferung des Christentums an die
Welt und an die Kultur.
tum bedeute eine Kapitulation des Christen-

Kulturchristen-

tums vor der Kultur. Das Christentum sei
daher unfihig geworden, sich den Folgen
auch nur einer einzigen Schwiche der
menschlichen Dinge zu entziehen. Als Ver-
treter eines weltfliichtigen, kulturlosen
Christentums nannte Overbeck Franz von
Assisi und Pascal und stellte diesen als Ver-
treter einer Verbindung von Christentum
und Kultur die Jesuiten gegeniiber. Jesui-
tismus, sagt Overbeck, sei weltklug gewor-
denes Christentum. Die Jesuiten wollten
Kulturmenschen wund Christen zugleich
sein, was aber einen innern Widerspruch
bedeute. Overbeck wollte aber nicht spe-
ziell den Katholizismus treffen, sondern be-
kampfte ebensosehr den Protestantismus,
soweit dieser Kulturstreben sein wollte. Es
cab auch in der Tat eine liberale Richtung
innerhalb des Protestantismus, die auf Ko-
sten des Christentums und seiner Glaubens-
substanz, sich auf die Kultur stiitzte und
um der Kultur willen christliches Glaubens-
gut opferte. Karl Barth kann heute als Fort-
setzer der Richtung Overbecks in dieser
Frage angesprochen werden, wie das auch
das eingangs erwihnte Wort Barths von dem
verdammten katholischen »und« in der Ver-
bindung Christentum wnd Kultur, Natur
und Ubernatur, Gottesreich und Menschen-

reich belegt.
543



In Overbecks und Barths Einstellung ist
ein richticer Gedanke enthalten, der die
Fragwiirdigkeit alles dessen, was als christ-
liche Kultur angesprochen werden kann,
zur Diskussion stellt. Aber fragwiirdig ist
auch diese Einstellung Overbecks und
Barths selber mit ihrem Absolutheitsan-
spruch. Es war der Fehler Overbecks wie
aller Kritiker des christlichen Kulturgedan-
kens, dal} er zwischen den absolut giiltigen
und den zeitgeschichtlich bedingten Ele-
menten innerhalb des Christentums und
seinen Ausstrahlungen auf die menschliche
Gesellschaft nicht unterschied.

VIII.

Was Overbeck einfach historisch konsta-
tieren wollte, hat im letzten Jahrhundert
auch eine imperative Form angenommen.
Der englische Dichter Shelley verlangte zu
Beginn des letzten Jahrhunderts im Namen
der Kultur eine radikale Vernichtung des
Christentums, wie ein Jahrhundert spiter
der Nationalsozialismus und Bolschewis-
mus die gleiche Forderung wiederholte.
»Grolle Fortschritte«, sagte Shelley, »wird
die Kultur erst machen, wenn das prakti-
sche Gesetzbuch des Elends und der Knecht-
schaft, das Religion und Moral entworfen
haben, vollig abgeschafft ist.« Dieser Ruf
fand im letzten Jahrhundert einen machti-
gen Widerhall in allen europdischen Vél-
kern, die sich bewulit in ihrer politischen
und kulturellen Tatigkeit von jedem christ-
lichen Einfluf} zu emanzipieren versuchten.
Man begriilte das aufgehende 19. Jahrhun-
dert, an dessen Eingang ein glinzender
Triumphbogen mit hunderttausend strah-
lenden Phrasen stand, als das kommende
goldene Zeitalter. Es begann, kulturge-
schichtlich gesehen, mit dem Jahre 1815 mit
der Verbannung Napoleons nach St. Helena
und endete 1914 mit dem Beginn des Ersten
Weltkrieges. Wo aber in unvorstellbarem
MaBe Elend und Knechtschaft herrschen,
das sehen wir heute in allen Liandern, die
eine radikale Trennung von Christentum

544

®

und Kultur vollzogen haben. Das 19. Jahr-
hundert hat gewil3 seine grollen Verdienste.
Die duBlere Natur wurde vom Menschen-
geist auf das genaueste untersucht und ihm
diensthar zu machen versucht. Alle Krifte
wurden angespannt, um die Menschheit
vorwirts zu bringen. Es war diese Arbeit
nach dem Worte des reprisentativen Kul-
turhistorikers des letzten Jahrhunderts,
Houston Stewart Chamberlain, gewisserma-
Ben die » Moralitit« jenes Jahrhunderts. Es
war aber auch die einzige Moralitit, denn
iiber dem Studium der Schépfung vergall
man den Schopfer. Als der grofle Naturfor-
scher Darwin gefragt wurde, was er von
Christus halte, antwortete er, er habe sich
50 Jahre mit dem Studium der Wiirmer be-
schiftigt und keine Zeit gehabt, iiber Chri-
stus nachzudenken. Und wer iiber Christus
nachdachte, tat es, um ihn seiner Gottheit
zu entkleiden und ihm allen Einfluf} zu ent-
ziehen. Trotz der gewaltigen Verbreitung
von Darwins Werken erfuhren beispiels-
weise die Biicher von David Friedrich
Strauf3 und von Ernest Renan, von denen
der erstere die Existenz, der letztere die
Gottheit Christi leugnete, eine zehnfach
aroBere Auflage.

Was aber war das Ergebnis dieser Tren-
nung von Christentum und Kultur? Hein-
rich Treitschke, der fihrende Historiker
der Bismarckzeit, meinte, dall man bisweilen
den Eindruck habe, als ob die Grenzen der
Dummbheit im 19. Jahrhundert sich bedeu-
tend erweitert hiatten! Man denke doch, im
Kulturjahrhundert, im papierenen Zeitalter
der Presse, da gewaltige Rotationsmaschi-
nen tiglich Kulturfutter in Millionen von
Kilogrammen in die Massen warfen, von
einer Erweiterung der Dummbheit zu spre-
chen! Man verlachte den Pessimismus eines
Jakob Burckhardt, unseres grofiten schwei-
zerischen Kulturhistorikers, als er schrieb,
daf3 ein neues Barbarenzeitalter bevorstehe.
Und Walter Rathenau, einer der fithrenden
Minner der deutschen GrofBlindustrie und
deutscher Aullenminister in der Weimarer-



Republik,

der modernen Kultur, von den Grolistadten

sprach von den Brennpunkten

als von Gefilden schauerlicher Seelenlosig-
keit, und mit ihm stimmte R. IW. Emerson,
der fithrende Kopf der amerikanischen
Philosophen, tiberein, der von den Grol3-
dal} dies

Menschen mehr seien, sondern wandelnder

stadtmenschen erklirte, keine
Hunger und Durst, fleischgewordene Fie-
hertraume und Begierden.

Die ganze Kultur nahm einen patholool-
schen Charakter an. Die Reize von aullen

so dal}

eine zunehmende Verwahrlosung der Ju-

hatten unermefilich zugenommen,

gend unmittelbarer Ausdruck des Zeitcha-
rakters wurde. Man hatte die Seelenkrifte
vernachlissigt und alles Kulturstreben auf
die raffinierte Bedienung der materiellen
Seite der menschlichen Natur gerichtet. Die
Kathedralen wurden durch die Fabriken,
Kasernen und Warenhduser ersetzt. Bre-
chen mit allem Traditionalismus, mit aller
Uberlieferung, mit aller Gebundenheit der
frithern Zeiten, riicksichtslose Niederkon-
kurrenzierung des Gegners charakterisieren
sowohl den Kapitalismus und den heutigen
Bolschewismus, Kapitalismus nicht als tech-
nisch-wirtschaftliches Instrument einer ar-
beitsteilicen Wirtschaft gedacht, sondern
als geronnener Geist blofl materiellen Ge-
winnstrebens. Die Nachwelt wird vielleicht
einmal ein vernichtendes Urteil iiber Lenin
und Stalin fillen. Dieses Urteil wird aber
nicht nur diese brutalen Herden- und Hor-
denfiihrer treffen,sondern in gleicher Weise
~den ganzen Zeitgeist, in welchem der Bol-
schewismus grof3 geworden ist, der eben
nichts anderes ist als eine Karikatur des
Geistes des 19. Jahrhunderts.

IX.

Wenn man schon von der Fragwiirdigkeit
einer christlichen Kultur sprechen will,
dann besitzt bestimmt die Fragwiirdigkeit
einer nichtchristlichen Kultur ein durchaus
negatives Vorzeichen. Hier ist alles im nega-
tiven Sinn fragwiirdig geworden. Man soll

sich in der positiven Fragestellung nach den
Moglichkeiten einer christlichen Kultur
sich sicherlich ihrer Grenzen bewul3t sein.
Daf} aber eine solche Moglichkeit besteht
und auch schon Wirklichkeit war, dariiber
ist sich jedermann, der auch nur ein wenig
sich in der Kulturgeschichte auskennt, im
klaren. Auch in den Beziehungen von
Christentum und Kultur gab es natiirlich
eine Entwicklung, und der Entwicklungs-
prozel3 war mit vielen Unzulinglichkeiten
Aber

wenn man etwa gerne iiber die mittelalter-

und bosen Riickschldgen verbunden.
lichen Bauernmonche spottet, dann darf
man nicht vergessen, dal} es damals eine
grofere Kulturtat war, Holzipfel genief3bar
zu machen, als eine Tageszeitung zu schrei-
ben. Jakob Burckhardt bezeichnete die An-
nahme, als ob wir im Zeitalter des Fort-
schrittes lebten, als hochst licherlich im
Vergleich zu den riskierten Zeiten, deren
Kraft des idealen Willens in hundert hoch-
tiirmigen Kathedralen zum Himmel stieg.
Und der namliche Burckhardt meinte, daf3
unsere Zeit in der Annehmlichkeit der
freien geisticen Arbeit und Bewegung es
gar zu gerne vergesse, dal} sie dabei noch
von dem Schimmer des Uberweltlichen zeh-
re, welchen die Kirche im Mittelalter der
Wissenschaft (und fiigen wir bei: dem Staat
und der Gesellschaft) mitgeteilt habe. Auch
Goethe meinte in seiner »Italienischen Rei-
se«, daf} die Menschen nur solange produk-
tiv seien, als sie religios seien. Er klagte des-
halb einmal Eckermann gegeniiber iiber die
moderne individualistische Zersetzung, dal}
kein Mittelpunkt mehr vorhanden sei, auf
den man hinschauen kénne: jeder trete als
Lehrer und Fiihrer hervor und gebe seine
vollkommene Torheit fiir ein vollendetes
Ganzes aus.

Aber die Frage taucht immer wieder auf,
in welcher Form eine Verbindung von
Christentum und Kultur, in unserm speziel-
len Fall von Katholizismus und Kultur, von
Kirche und Kultur méglich ist. Wohl sind

Ausgangspunkt und Ziel des Christentums

545



im Jenseits zu suchen, aber zwischen Aus-
gangspunkt und Ziel liegt die Zeit, in der
das Christentum zu wirken hat, in der die
gemeinschaftsbildende Kraft dieses Chri-
stentums, ganz abgesehen von der géttlichen
Stiftung seiner Kirche, sich naturnotwendig
eine Form geben muf}. Aber neben dieser
Eigenform der Kirche bestehen weitere For-
men des menschlichen Zusammenlebens,
und je nach dem Geiste dieser weitern For-
men, die uns am bekanntesten sind als po-
litische Form des Staates und als soziale
Form der Gesellschaft, wird die Kirche in
festere oder losere Verbindung mit diesen
Formen treten kénnen. Die Kirche schiitzt
also keine Kultur als solche, aber sie schiitzt
sie und ermoglicht sie als Durchgangsstation
der Einzel- und Gesamtseelenformung im
Sinne ihrer iibernatiirlichen Aufgabe. Das
Interesse der Kirche und des Katholizismus
an der Kultur ist also ein Interesse des Mit-
tels und nicht ein Interesse des Ziels. Das
Verhiltnis von Kirche und Kultur 128t sich
am besten als »katholischer Indifferentis-
mus« bezeichnen.
X.

In neuerer Zeit hat die Kirche wiederholt
in einem bestimmten Punkte des kulturel-
len Lebens diese Indifferenz betont, in der
politischen Frage um Monarchie und De-
mokratie. Als man Leo XIII. veranlassen
wollte, sich zugunsten der franzosischen
Monarchie, zugunsten des Royalismus aus-
zusprechen, da wies er auf ein Kruzifix hin
und erklirte, dal} dies der einzige Leichnam
sei, an den sich die Kirche gebunden fiihle.
Und doch waren einst das franzosische Ko-
nigtum und die Kirche jahrhundertelang
aufs innigste verbunden. Aber nachdem die
kirchliche Epoche der europiischen Kultur
versunken war, konnte die Kirche nicht in
einer Art romantischer Anwandlung sich
mit vergangenen Kulturformen verbinden,
ohne die Zukunft zu verlieren. Aber die
Kirche lifit sich auch nicht an die Demo-
kratie binden. Als der fithrende Kopf der

546

franzosischen Christlichsozialen, Marc San-
gnier in seinem »Sillon« eine zu enge Ver-
bindung von Demokratie und Kirche her-
stellen wollte, wurde er von Pius X. desa-
vouiert. Die Stellung Leos XIII. gegeniiber
der Monarchie und die Stellung Pius X.
gegeniiber der Demokratie entsprangen der
nimlichen Grundhaltung der Indifferenz
der Kirche gegeniiber den politischen For-
men. Damit ist die Freiheit der Kirche ge-
ceniiber der Welt und der Zeit ausgespro-
chen.

Diese Freiheit und Indifferenz erscheint
vor allem auch heute angesichts der Welt-
missionsaufgabe der Kirche notwendig. Die
Kirche ist nicht nur eine europiische An-
gelegenheit, sie ist eine Weltangelegenheit.
Sie lebt nicht nur im europaischen Kultur-
kreis, sondern auch im Kulturkreis anderer
Kontinente. Sie kann beispielsweise die eu-
ropiische Kultur nicht einfach einseitig zu-
ungunsten etwa der grollen alten chinesi-
schen Kultur, wie sie im Konfuzianismus
zum Ausdruck kommt, bevorzugen. Es war
seinerzeit ein groller Fehler der Kirche, als
sie im 17. und 18. Jahrhundert im Gefolge
der Missionierung Chinas die dort beste-
hende Kultur zu wenig beriicksichtigte. Die
damaligen Jesuitenmissiondre sahen ein,
daf} fiir die Missionierung Chinas die Aner-
kennung der chinesischen Kultur notwen-
dig sei und dal3 man die Ahnenverehrung
und die chinesischen Gebriauche der Got-
tesverehrung in die Christianisierungshe-
strebungen einbeziehen miisse. Darob ent-
stand der groBle Riten- und Akkommoda-
tionsstreit unter den verschiedenen Orden.
Dieser Streit wurde in Rom ungliicklicher-
weise gegen die Jesuiten entschieden. Der
ehemalige chinesische Ministerprisident
und nachmalige Benediktinerménch Lou
Tseng-Tsiang sieht in seiner Schrift »>Kon-
fuzianer und Christ« in diesem romischen
Entscheid einen Hauptgrund, warum die
Christianisierung in China nur geringe
Fortschritte machte. Lou Tseng-Tsiang hat
auch als Benediktinerménch den Konfu-



zianismus als Lebenshaltung und Kultur-
gestaltung nicht aufgegeben und erkannte
in der Zeit seines Ubertrittes in die katho-
lische Kirche die Verwandtschaft zwischen
der Schule des Konfuzius und der des hl.
Benedikt. (Die erwahnte Schrift dieses hoch-
kultivierten chinesischen Staatsmannes und
Ménchsist als ganz besonders eindriickliches
Beispiel zum Problem von Christentum und
Kultur unter dem Aspekt der Weltkirche
zum Studium zu empfehlen.) Die kath. Kir-
che hat sich heute dem Gedanken von Lou
Tseng-Tsiang angeschlossen. Seit Benedikt
XV. arbeitet sie mehr und mehr in ihren
Missionsbestrebungen die positiven Werte
der ostlichen Kulturen in ihre Missionshe-
strebungen ein und fiithrt von diesen kultu-
rellen Voraussetzungen aus ihr Weltaposto-
lat durch, ohne jedoch sich mit dieser Kul-
tur gleichzusetzen, sowenig wie mit irgend-
einer andern Kultur. Es war ein religions-
und kirchengeschichtlich und auch kultur-
geschichtlich weittragender Schritt, als Pius
XI. in Rom die ersten chinesischen Bischofe
weihte und als Pius XIIL. gleich zu Beginn
seines Pontifikates die Ritenfrage im Sinne
der Akkommodation d. h. der Anlehnung
an die chinesischen Gebriuche der Gottes-
verehrung, an den chinesischen Ahnenkult
und die konfuzianische Ethik l6ste. Es soll
an diesem Beispiel nur aufgezeigt werden,
wie umfassend das ganze Problem von Chri-
stentum und Kultur, von Kirche und Kul-
tur iiberhaupt ist.

Das gilt, wie bereits betont, auch unter
dem Aspekt des Verhiltnisses von Christen-
tum und Staat, von Kirche und Staat. Man
hat éfters in katholischen Kreisen zu stark
die Verbindung von Kirche und Staat be-
tont und dabei mit den Worten Christi ar-
cumentiert: gebt dem Kaiser, was des Kai-
sers ist. Mit Recht wurde aber schon darauf
hingewiesen, daf3 in diesen Worten Christi
eine tiefe gottliche Ironie lag, die besagt:
das Weltliche, Unwichtige, was liegt daran,
wenn ihr nur Gott das Wesentliche gebt,
eure Seele. Aus dem Wort Christi spricht

viel weniger eine positive Stellung zum
Staate als vielmehr eine Indifferenz gegen-
tiber dem irdischen Bereiche. Das Wesent-
liche im Leben des Christen ist nicht die
Kultur, sondern das Kreuz, und dieses lafit
sich nicht kultivieren und ist von jeder Kul-
tur- und Staatsform unabhingig. Darum
aber steht auch das Kreuz immer siegreich
iiber allen Kulturwandlungen; »stat crux
dum volvitur orbis, das Kreuz steht, auch
wenn der Erdkreis revolutioniert wird !«.

XT.

Kultur ist Formung des Geistes. Die Kir-
che ist Formung des katholischen Geistes,
und dieser Geist ist stark genug zur Hervor-
bringung einer dreigestaltigen groflen Form,
der aesthetischen Form des Kiinstlerischen,
der juristischen Rechtsform und der poli-
tischen Machtform. Die Kirche ist der sicht-
bare Ausdruck einer Synthese dieser drei
Formen. In dieser Synthese kann die Kirche
selbstindig den iibrigen Kulturformen ge-
geniibertreten, ohne sich mit ihnen zu ver-
mischen, oder gar mit ihnen sich zu identi-
fizieren.

Ein dulleres Kulturideal ist ja nicht allein
von der Religion her bestimmbar, sondern
gruppiert sich zunichst um andere Brenn-
punkte, um den der Natur und des Men-
schen. Bei gleichbleibendem Christentum
und gleichbleibender Kirche haben sich je
nach dem Geiste der verschiedenen Jahr-
hunderte und der verschiedenen Vilker und
ihrer politischen Systeme unendlich man-
nigfaltige Kulturformen entwickelt. Die Be-
deutung des Christentums hingt durchaus
nicht von seinen dullern Kulturerfolgen ab;
das

wert wie das Barockchristentum, und der

Katakombenchristentum war soviel
Sieg des christlichen Lebens hidngt nicht
von seinem Anteil an der dullern Kultur ab.

In ihrer geschichtlichen Erscheinung, na-
mentlich in ihrer Verbindung mit der Kul-
tur teilt die Kirche die Not alles Mensch-
lichen. Sie ist eingespannt in die Gesetze
aller Kreatiirlichkeit, erlebt alle Spannun-

547



gen der Menschennatur, ist in alles Wider-
streitliche des menschlichen Zusammenle-
bens verstrickt und in den Wirbel aller ge-
schichtlichen Faktoren einbezogen. Gerade
die Geschichte der Barockkultur, die eine
kirchliche Glanzzeit darstellte, zeigt das
deutlich auf. Das Finale war die Rokoko-
kultur, der die franzosische Revolution auf
dem Fulle folgte.

Nicht dal3 die katholische Kirche die
schonsten Dome gebaut und Europa zivili-
siert hat, nicht daf} sie in Wissenschaft und
Philosophie groBartige Erfolge erzielt und
Europa davor bewahrt hat, eine blo3e Halb-
insel Asiens zu werden, nicht daf} sie das
gesamte Geistesleben, Kunst und Literatur
ungemein befruchtet und grofle Dichter,
Kiinstler und Staatsménner hervorgebracht
hat, ist die Hauptsache, sondern daf} sie
imstande war, Menschen, die in Grabhohlen
und Katakomben lebten, die Zuversicht zu
geben, daf3 ihr Glaube dennoch die Welt
iiberwinden werde. Kirche ist mehr als
eine blof3e kulturelle Institution, mehr als
ein bloBles, wenn auch noch so groBlartiges
Kulturmuseum, es ist lebendige Gemein-
schaft, zur Erreichung des letzten und
hichsten Zieles des Menschen, das jenseits
aller Kultur liegt.

Es besteht im Grunde genommen immer
eine Kulturkrisis des Katholizismus. Es ist
die Krisis, die in der immerwihrenden Dif-
ferenz zwischen dem ideellen Gehalt der
Kirche und der Erfahrung des Katholi-
zismus im tdglichen Leben besteht. Katho-
lizismus ist nicht die Kirche, sondern die
Ausstrahlung der Kirche ins tatsiichliche
Leben, und der Reflex dieser Ausstrahlung
ist so mannigfaltig, wie die Menschen man-
nigfaltig sind. Es gibt einen deutschen und
franzosischen, einen englischen und ame-
rikanischen, ja man kann sogar sagen, einen
ziircherischen und einen luzernischen Ka-
tholizismus. Aber die Kirche ist immer die
eine und unteilbare. Sie ist nicht deutsch
und nicht franzosisch, nicht englisch und
nicht amerikanisch, nicht ziircherisch und

548

nicht luzernisch, sondern eben allumfas-
send, katholisch. Es gibt keine Geistesrich-
tung, keine Religion, keine Konfession,
keine politische Partei, keine soziale Grup-
pe, keine kiinstlerische Richtung, deren
Vertreter nicht unter der Differenz zwi-
schen Ideal und Wirklichkeit zu leiden ha-
ben. Diese Differenz erzeugt die ungeheuren
Spannungen auch zwischen Christentum
und Kultur, zwischen Kirche und Welt, zwi-
schen Natur und Ubernatur. Christliche
Kultur, katholische Kultur kann nichts an-
deres heillen als reelle Auseinandersetzung
des Christen und Katholiken mitallen Wirk-
lichkeiten des Lebens.

XII.

Es gibt drei Wege zur Lésung der Diffe-
renz zwischen Idee und Wirklichkeit: ent-
weder man vergewaltigt die Wirklichkeit
oder die Idee, oder aber man beschreitet
den dritten Weg, d. h. man anerkennt in
Demut die menschliche Unzulanglichkeit
und sucht in dieser Demut die Idee, d. h.
religiés gesprochen, den Willen Gottes so
cut als moglich in dieser Welt zu verwirk-
lichen trotz des Falles, den wir im Wider-
streit zwischen der innern Idee und der
dulern Wirklichkeit tiglich erleiden.

An dieser Differenz zwischen Idee und
Wirklichkeit setzen die Gegner des Katho-
lizismus immer wieder an, und viele Katho-
liken sind bereits so miide, dal} sie sich
durch diese Art von Auseinandersetzung re-
signiert vom Kampfplatz zuriickziehen.
Aber man darf nie vergessen, dal} nicht
schon im Diesseits, sondern erst am Ende
der Tage, aus der kimpfenden Kirche eine
triumphierende Kirche wird. Was Kardi-
nal Newman auf seinen Grabstein setzen
lie3, was den Inhalt seines ganzen Lebens
ausmachte, das gilt auch fiir unser Lebens-
werk in allen Lebenslagen, gilt auch in un-
serm und vor allem in unserm Kulturschaf-
fen, wie fiir jedes Kulturschaffen iiber-
haupt: ex umbris et imaginibus in verita-



tem, aus Schatten und Bildern zur Wahr-
heit!

XIII.

In obigen Gedankenfolgen ging es darum,
die ungeheure Komplexitit dieses Problems
zum Bewultsein zu bringen und an einer
Reihe von Beispielen aufzuzeigen, wie sich
die Gewichte in diesem Verhiltnis im ge-
schichtlichen Prozef3 immer wieder verla-
gern und dall wir nie den Mut verlieren
sollen, so dunkel manchmal auch die Zeiten
erscheinen.

In seinem letzten und bertihmtesten Wer-
ke, das er geschrieben, in seinem Roman
»Die Briider Karamasoff«, erzihlt uns Do-
stojewsky von einem russischen Gedicht,
das etwa zur gleichen Zeit entstanden ist
wie Dantes »Géttliche Komodie« und das
auch den niamlichen Gegenstand behandelt.
Sankt Michael fiihrt die Gottesmutter durch
das Reich der Hélle. Sie kommen bei die-

ser Wanderung an einen brennenden See, in

welchem die Seelen tief eingetaucht sind.
Es heilt nun in diesem Gedicht — und das
ist von eindrucksvoller Wucht — daf} das
jene Seelen seien, die Gott bereits begon-
nen habe zu vergessen.

Ist es nicht, als ob wir heute auch in einen
solchen brennenden See eingetaucht seien
und dal3 Gott bereits begonnen habe, auch
uns zu vergessen? Aber als Christen und
Katholiken diirfen wir trotz allem und trotz
des Schreckrufes vom Untergang unserer
Kultur getrosten Mutes in die Zukunft
schauen. Mag immer die Sintflut steigen,
15 Ellen hoch iiber die hochsten Sturmwo-
gen hinaus wird der Fels, auf den Christus
seine Kirche gestellt hat, emporragen. Sie
kann warten, bis man sie wieder ruft. Noch
immer griff die sinkende Welt nach ihrer
Hand, die sie vorher zuriickgestoBlen hatte.
Wenn das blendende politische und mo-
derne kulturelle Feuerwerk verbrannt ist,
erstrahlt ihr Stern wieder in mildem Glanz
als Kompal3 fir die Volker und Nationen.

LEHRERIN UND WEIBLICHE ERZIEHUNG

DAS LICHT DER KRIPPE
Von Martha Gisi

An Weihnachten wird zum ersten Male
alles offenbar, was im Leben Marias seit je
geschehen ist. Die Menschen sehen sie
knien im Licht, das vom Kind ausgeht, und
in diesem gottlichen Licht gehen ihnen die
Augen auf fiir alle Geheimnisse der Mutter
Gottes. Alles, was bis jetzt im Himmel ge-
schah und auf Erden im Herzen Marias
verborgen war, wird den Menschen kund ge-
tan; denn der Himmel ist zu ihnen auf die
Erde gekommen.

Gewil}, es ist erst ein Anfang, die Ge-
heimnisse tun sich erst auf, und sie werden
und alles

immer Geheimnisse bleiben

menschliche Begreifen unendlich weit tiber-

steigen. Wenn bei der unbefleckten Emp-
fingnis Marias die Engel voll unbeschreib.
licher Freude gejubelt haben: »Ganz schén
bist du, Maria, die Makel der Erbsiinde ist
nicht in dir«, so wird ein erbsiindiger
Mensch niemals auch nur ahnen kénnen,
was das heilt und was das fiir Gott bedeu-
tet, niemals. Und doch hat das Licht ange-
fangen, die Finsternis zu erleuchten, und
wer von seinen Strahlen getroffen wird,
dem erscheinen die Engel und bringen ihm
grofle Freude: und in seinem Herzen be-
ginnt das Werk der Erlosung von der Siin-
de angesichts dieser unbefleckten Schon-
heit.

549



	Christentum und Kultur [Fortsetzung]

