
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 39 (1952)

Heft: 17: Ins beginnende Jahr ; Lehrmittelmesse

Artikel: Christentum und Kultur [Fortsetzung]

Autor: Wick, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MITTELSCHULE

CHRISTENTUM UND KULTUR *

Von Nationalrat Dr. K. Wiek

VII.

Die große Schwierigkeit christlicher
Kulturarbeit heute besteht nun ebenfalls darin,
nur einmal die ungeheuren Möglichkeiten,
die die moderne Naturwissenschaft, die
moderne Makro- und Mikrophysik, die
moderne Psychologie, die soziologisch neuen
Einsichten in die Grundgesetze des menschlichen

Zusammenlebens zu erfassen. Diese

Möglichkeiten sind nicht mit überholten
Denksystemen und veralteten Vorstellungen

zu bewältigen, sondern verlangen ein
neues inneres Fassungsvermögen, das wir
heute vielfach noch gar nicht besitzen. Hier
ist christliche Kulturarbeit frag-würdig im
höchsten Sinn des Wortes, würdig des

Fragens nach den Möglichkeiten der Erfassung
der modernen Welt. Daß diese Fragwürdigkeit

nicht einen negativen Sinn bekommt,
ist erste A'oraussetzung jeder christlichen
Kulturarbeit heute.

So kann man sozusagen von einem ewig
anhängigen Prozeß des Verhältnisses von© ©

Christentum und Kultur sprechen, der die

entgegengesetztesten Varianten durchlaufen
hat, angefangen von der völligen Gleich-' © © ©

setzung von Christentum und Kultur bis zur
ausschließlichen Gegensätzlichkeit beider
Begriffe.

»Christentum ist Kultur — Kultur ist
Christentum« lautet die eine extreme
Forderung und Behauptung. »Christentum ist
Nichtkultur — Kultur ist Nichtchristen-
tum« ist das andere Extrem. Den schärfsten
Gegensatz zwischen Christentum und Kultur

hat in unsern schweizerischen Verhältnissen

der bedeutendste protestantische
Kirchenhistoriker in der zweiten Hälfte des

* Siehe »Schweizer Schule« Nr. 16 vom 15.

Dezember 1952.

letzten Jahrhunderts und Freund Nietzsches,

Franz Overbeck, in Basel, grundsätzlich

formuliert und die Unmöglichkeit der
Vereinigung von Christentum und Kultur
betont. Er argumentierte folgendermaßen:
das Christentum sei von Hause aus
geschichtlos. Was man Geschichte des

Christentums nenne, sei nur ein Sterbeprozeß
der Auslieferung des Christentums an die
Welt und an die Kultur. Kulturchristentum

bedeute eine Kapitulation des Christentums

vor der Kultur. Das Christentum sei

daher unfähig geworden, sich den Folgen
auch nur einer einzigen Schwäche der
menschlichen Dinge zu entziehen. Als \ er-
treter eines weltflüchtigen, kulturlosen
Christentums nannte Overbeck Franz von
Assisi und Pascal und stellte diesen als

Vertreter einer Verbindung von Christentum
und Kultur die Jesuiten gegenüber.
Jesuitismus, sagt Overheck, sei weltklug gewordenes

Christentum. Die Jesuiten wollten
Kulturmenschen und Christen zugleich
sein, was aber einen innern Widerspruch
bedeute. Overbeck wollte aber nicht
speziell den Katholizismus treffen, sondern
bekämpfte ebensosehr den Protestantismus,
soweit dieser Kulturstreben sein wollte. Es

gab auch in der Tat eine liberale Richtung
innerhalb des Protestantismus, die auf
Kosten des Christentums und seiner Glaubenssubstanz,

sich auf die Kultur stützte und

um der Kultur willen christliches Glaubensgut

opferte. Karl Barth kann heute als

Fortsetzer der Richtung Overhecks in dieser

Frage angesprochen werden, wie das auch
das eingangs erwähnte Wort Barths von dem
verdammten katholischen »und« in der
Verbindung Christentum und Kultur, Natur
und Übernatur, Gottesreich und Menschenreich

belegt.

543



In Overbecks und Barths Einstellung ist
ein richtiger Gedanke enthalten, der die
Fragwürdigkeit alles dessen, was als christliche

Kultur angesprochen werden kann,
zur Diskussion stellt. Aber fragwürdig ist
auch diese Einstellung Overbecks und
Barths selber mit ihrem Absolutheitsan-
sprach. Es war der Fehler Overhecks wie
aBer Kritiker des christlichen Kulturgedankens,

daß er zwischen den absolut gültigen
und den zeitgeschichtlich bedingten Ele-

menten innerhalb des Christentums und
seinen Ausstrahlungen auf die menschliche
GeseUscliaft nicht unterschied.

VIII.
Was Overbeck einfach historisch konstatieren

wollte, hat im letzten Jahrhundert
auch eine imperative Form angenommen.
Der englische Dichter Shelley verlangte zu
Beginn des letzten Jahrhunderts im Namen
der Kultur eine radikale Vernichtung des

Christentums, wie ein Jahrhundert später
der Nationalsozialismus und Bolschewismus

die gleiche Forderung wiederholte.
»Große Fortschritte«, sagte Shelley, »wird
die Kultur erst machen, wenn das praktische

Gesetzbuch des Elends und der Knechtschaft,

das Religion und Moral entworfen
haben, völlig abgeschafft ist.« Dieser Ruf
fand im letzten Jahrhundert einen mächtigen

Widerhall in allen europäischen
Völkern, die sich bewußt in ihrer politischen
und kulturellen Tätigkeit von jedem christlichen

Einfluß zu emanzipieren versuchten.
Man begrüßte das aufgehende 19. Jahrhundert,

an dessen Eingang ein glänzender
Triumphbogen mit hunderttausend
strahlenden Phrasen stand, als das kommende
goldene Zeitalter. Es begann,
kulturgeschichtlich gesehen, mit dem Jahre 1815 mit
der Verbannung Napoleons nach St. Helena
und endete 1914 mit dem Beginn des Ersten
Weltkrieges. Wo aber in unvorstellbarem
Maße Elend und Knechtschaft herrschen,
das sehen wir heute in allen Ländern, die
eine radikale Trennung von Christentum

und Kultur voBzogen haben. Das 19.

Jahrhundert hat gewiß seine großen Verdienste.
Die äußere Natur wurde vom Mensclien-

geist auf das genaueste untersucht und ihm
dienstbar zu machen versucht. Alle Kräfte
wurden angespannt, um die Menschheit
vorwärts zu bringen. Es war diese Arbeit
nach dem Worte des repräsentativen
Kulturhistorikers des letzten Jahrhunderts,
Houston Stewart Chamberlain, gewissermaßen

die »Moralität« jenes Jahrhunderts. Es

war aber auch die einzige Moralität, denn
über dem Studium der Schöpfung vergaß
man den Schöpfer. Als der große Naturforscher

Darwin gefragt wurde, was er von
Christus halte, antwortete er, er habe sich
50 Jahre mit dem Studium der Würmer
beschäftigt und keine Zeit gehabt, über Christus

nachzudenken. Und wer über Christus
nachdachte, tat es, um ihn seiner Gottheit
zu entkleiden und ihm allen Einfluß zu
entziehen. Trotz der gewaltigen Verbreitung
von Darwins Werken erfuhren beispielsweise

die Bücher von David Friedrich
Strauß und von Ernest Renan, von denen
der erstere die Existenz, der letztere die
Gottheit Christi leugnete, eine zehnfach
größere Auflage.

Was aber war das Ergebnis dieser Trennung

von Christentum und Kultur? Heinrich

Treitschke, der führende Historiker
der Bismarckzeit, meinte, daß man bisweilen
den Eindruck habe, als ob die Grenzen der
Dummheit im 19. Jahrhundert sich bedeutend

erweitert hätten! Man denke doch, im
Kulturjahrhundert, im papierenen Zeitalter
der Presse, da gewaltige Rotationsmaschinen

täglich Kulturfutter in Millionen von
Kilogrammen in die Massen warfen, von
einer Erweiterung der Dummheit zu sprechen

Man verlachte den Pessimismus eines
Jakob Burckhardt, unseres größten
schweizerischen Kulturhistorikers, als er schrieb,
daß ein neues Barbarenzeitalter bevorstehe.
Und JEalter Rathenau, einer der führenden
Männer der deutschen Großindustrie und
deutscher Außenminister in der Weimarer-

544



Republik, sprach von den Brennpunkten
der modernen Kultur, von den Großstädten
als von Gefilden schauerlicher Seelenlosig-
keit, und mit ihm stimmte R. W. Emerson,
der führende Kopf der amerikanischen
Philosophen, überein, der von den
Großstadtmenschen erklärte, daß dies keine
Menschen mehr seien, sondern wandelnder
Hunger und Durst, fleischgewordene
Fieberträume und Begierden.

Die ganze Kultur nahm einen pathologischen

Charakter an. Die Reize von außen

hatten unermeßlich zugenommen, so daß

eine zunehmende Verwahrlosung der
Jugend unmittelbarer Ausdruck des Zeitcharakters

wurde. Man hatte die Seelenkräfte

vernachlässigt und aUes Kulturstrehen auf
die raffinierte Bedienung der materiellen
Seite der menschlichen Natur gerichtet. Die
Kathedralen wurden durch die Fabriken,
Kasernen und Warenhäuser ersetzt.
Brechen mit allem Traditionalismus, mit aller
Überlieferung, mit aller Gebundenheit der
frühern Zeiten, rücksichtslose Niederkon-
kurrenzierung des Gegners charakterisieren
sowohl den Kapitalismus und den heutigen
Bolschewismus, Kapitalismus nicht als

technisch-wirtschaftliches Instrument einer
arbeitsteiligen Wirtschaft gedacht, sondern
als geronnener Geist bloß materiellen
Gewinnstrebens. Die Nachwelt wird vielleicht
einmal ein vernichtendes Urteil über Lenin
und Stalin fällen. Dieses Urteil wird aber

nicht nur diese brutalen Herden- und
Hordenführer treffen, sondern in gleicherweise
den ganzen Zeitgeist, in welchem der
Bolschewismus groß geworden ist, der eben

nichts anderes ist als eine Karikatur des

Geistes des 19. Jahrhunderts.

IX.

Wenn man schon von der Fragwürdigkeit
einer christlichen Kultur sprechen wTill,

dann besitzt bestimmt die Fragwürdigkeit
einer nichtchristlichen Kultur ein durchaus

negatives Vorzeichen. Hier ist alles im negativen

Sinn fragwürdig geworden. Man soll

sich in der positiven Fragestellung nach den

Möglichkeiten einer christlichen Kultur
sich sicherlich ihrer Grenzen bewußt sein.
Daß aber eine solche Möglichkeit besteht
und auch schon Wirklichkeit war, darüber
ist sich jedermann, der auch nur ein wTenig

sich in der Kulturgeschichte auskennt, im
klaren. Auch in den Beziehungen von
Christentum und Kultur gab es natürlich
eine Entwicklung, und der Entwicklungsprozeß

war mit vielen Unzulänglichkeiten
und bösen Rückschlägen verbunden. Aber
wenn man etwa gerne über die mittelalterlichen

Bauernmönche spottet, dann darf
man nicht vergessen, daß es damals eine
größere Kulturtat war, Holzäpfel genießbar
zu machen, als eine Tageszeitung zu schreiben.

Jakob Burckhardt bezeichnete die
Annahme, als ob wir im Zeitalter des
Fortschrittes lebten, als höchst lächerlich im
Vergleich zu den riskierten Zeiten, deren
Kraft des idealen Willens in hundert hoch-

türmigen Kathedralen zum Himmel stieg.
Und der nämliche Burckhardt meinte, daß

unsere Zeit in der Annehmlichkeit der
freien geistigen Arbeit und Bewegung es

gar zu gerne vergesse, daß sie dabei noch

von dem Schimmer des Überweltlichen zehre,

welchen die Kirche im Mittelalter der
Wissenschaft (und fügen wir bei: dem Staat
und der Gesellschaft) mitgeteilt habe. Auch
Goethe meinte in seiner »Italienischen Reise«,

daß die Menschen nur solange produktiv

seien, als sie religiös seien. Er klagte
deshalb einmal Eckermann gegenüber über die
moderne individualistische Zersetzung, daß
kein Mittelpunkt mehr vorhanden sei, auf
den man hinschauen könne: jeder trete als

Lehrer und Führer hervor und gehe seine
vollkommene Torheit für ein vollendetes
Ganzes aus.

Aber die Frage taucht immer wieder auf,
in welcher Form eine Verbindung von
Christentum und Kultur, in unserm speziellen

Fall von Katholizismus und Kultur, von
Kirche und Kultur möglich ist. Wohl sind

Ausgangspunkt und Ziel des Christentums

545



im Jenseits zu suchen, aber zwischen
Ausgangspunkt und Ziel liegt die Zeit, in der
das Christentum zu wirken hat, in der die
gemeinschaftsbildende Kraft dieses

Christentums, ganz abgesehen von der göttlichen
Stiftung seiner Kirche, sich naturnotwendig
eine Form geben muß. Aber neben dieser

Eigenform der Kirche bestehen weitere
Formen des menschlichen Zusammenlebens,
und je nach dem Geiste dieser weitern
Formen, die uns am bekanntesten sind als

politische Form des Staates und als soziale
Form der Gesellschaft, wird die Kirche in
festere oder losere Verbindung mit diesen
Formen treten können. Die Kirche schützt
also keine Kultur als solche, aber sie schützt
sie und ermöglicht sie als Durchgangsstation
der Einzel- nnd Gesamtseelenformung im
Sinne ihrer übernatürlichen Aufgabe. Das

Interesse der Kirche und des Katholizismus
an der Kultur ist also ein Interesse des Mittels

und nicht ein Interesse des Ziels. Das

Verhältnis von Kirche und Kultur läßt sich

am besten als »katholischer Indifferentismus«

bezeichnen.

X.

In neuerer Zeit hat die Kirche wiederholt
in einem bestimmten Punkte des kulturellen

Lebens diese Indifferenz betont, in der
politischen Frage um Monarchie und
Demokratie. Als man Leo XIII. veranlassen

wollte, sich zugunsten der französischen
Monarchie, zugunsten des Royalismus
auszusprechen, da wies er auf ein Kruzifix hin
und erklärte, daß dies der einzige Leichnam
sei, an den sich die Kirche gebunden fühle.
Und doch waren einst das französische
Königtum und die Kirche jahrhundertelang
aufs innigste verbunden. Aber nachdem die
kirchliche Epoche der europäischen Kultur
versunken war, konnte die Kirche nicht in
einer Art romantischer Anwandlung sich
mit vergangenen Kulturformen verbinden,
ohne die Zukunft zu verlieren. Aber die
Kirche läßt sich auch nicht an die Demokratie

binden. Als der führende Kopf der

546

französischen Christlichsozialen, Marc San-

gnier in seinem »Sillon« eine zu enge
Verbindung von Demokratie und Kirche
herstellen wollte, wurde er von Pius X.
desavouiert. Die Stellung Leos XIII. gegenüber
der Monarchie und die Stellung Pius X.
gegenüber der Demokratie entsprangen der
nämlichen Grundhaltung der Indifferenz
der Kirche gegenüber den politischen
Formen. Damit ist die Freiheit der Kirche
gegenüber der Welt und der Zeit ausgesprochen.

Diese Freiheit und Indifferenz erscheint
vor allem auch heute angesichts der
Weltmissionsaufgabe der Kirche notwendig. Die
Kirche ist nicht nur eine europäische
Angelegenheit, sie ist eine Weltangelegenheit.
Sie lebt nicht nur im europäischen Kulturkreis,

sondern auch im Kulturkreis anderer
Kontinente. Sie kann beispielsweise die
europäische Kultur nicht einfach einseitig
zuungunsten etwa der großen alten chinesischen

Kultur, wie sie im Konfuzianismus
zum Ausdruck kommt, bevorzugen. Es war
seinerzeit ein großer Fehler der Kirche, als
sie im 17. und 18. Jahrhundert im Gefolge
der Missionierung Chinas die dort
bestehende Kultur zu wenig berücksichtigte. Die
damaligen Jesuitenmissionäre sahen ein,
daß für die Missionierung Chinas die
Anerkennung der chinesischen Kultur notwendig

sei und daß man die Ahnenverehrung
und die chinesischen Gebräuche der
Gottesverehrung in die Christianisierungsbestrebungen

einbeziehen müsse. Darob
entstand der große Riten- und Akkommoda-
tionsstreit unter den verschiedenen Orden.
Dieser Streit wurde in Rom unglücklicherweise

gegen die Jesuiten entschieden. Der
ehemalige chinesische Ministerpräsident
und nachmalige Benediktinermönch Lou
Tseng-Tsiang sieht in seiner Schrift »Kon-
fuzianer und Christ« in diesem römischen
Entscheid einen Hauptgrund, warum die

Christianisierung in China nur geringe
Fortschritte machte. Lou Tseng-Tsiang hat
auch als Benediktinermönch den Konfu-



zianismus als Lebenshaltung und
Kulturgestaltung nicht aufgegeben und erkannte
in der Zeit seines Übertrittes in die katholische

Kirche die Verwandtschaft zwischen
der Schule des Konfuzius und der des hl.
Benedikt. (Die erwähnte Schrift dieses

hochkultivierten chinesischen Staatsmannes und
Mönchs ist als ganz besonders eindrückliches
Beispiel zum Problem von Christentum und
Kultur unter dem Aspekt der Weltkirche
zum Studium zu empfehlen.) Die kath. Kirche

hat sich heute dem Gedanken von Lou
Tsens-Tsiang angeschlossen. Seit Benedikt© © ©

XV. arbeitet sie mehr und mehr in ihren
Missionsbestrebungen die positiven Werte
der östlichen Kulturen in ihre Missionsbestrebungen

ein und führt von diesen kulturellen

Voraussetzungen aus ihr Weltaposto-
lat durch, ohne jedoch sich mit dieser Kultur

gleichzusetzen, sowenig wie mit irgendeiner

andern Kultur. Es war ein religions-
und kirchengeschichtlich und auch
kulturgeschichtlich weittragender Schritt, als Pius
XI. in Rom die ersten chinesischen Bischöfe
weihte und als Pius XII. gleich zu Beginn
seines Pontifikates die Ritenfrage im Sinne

der Akkommodation d. h. der Anlehnung
an die chinesischen Gebräuche der Gottes-

verelirung, an den chinesischen Ahnenkult
und die konfuzianische Ethik löste. Es soll

an diesem Beispiel nur aufgezeigt werden,
wie umfassend das ganze Problem von
Christentum und Kultur, von Kirche und Kultur

überhaupt ist.
Das gilt, wie bereits betont, auch unter

dem Aspekt des Verhältnisses von Christentum

und Staat, von Kirche und Staat. Man
hat öfters in katholischen Kreisen zu stark
die \ erbindung von Kirche und Staat
betont und dabei mit den Worten Christi
argumentiert: geht dem Kaiser, was des Kaisers

ist. Mit Recht wurde aber schon darauf
hingewiesen, daß in diesen Worten Christi
eine tiefe göttliche Ironie lag, die besagt:
das Weltliche, L'nwichtige, was liegt daran,

wenn ihr nur Gott das Wesentliche gebt,

eure Seele. Aus dem Wort Christi spricht

viel weniger eine positive Stellung zum
Staate als vielmehr eine Indifferenz gegenüber

dem irdischen Bereiche. Das Wesentliche

im Lehen des Christen ist nicht die
Kultur, sondern das Kreuz, und dieses läßt
sich nicht kultivieren und ist von jeder Kultur-

und Staatsform unabhängig. Darum
aber steht auch das Kreuz immer siegreich
über allen Kulturwandlungen; »stat crux
dum volvitur orbis, das Kreuz steht, auch

wenn der Erdkreis revolutioniert wird!«.

XI.

Kultur ist Formung des Geistes. Die Kirche

ist Formung des katholischen Geistes,
und dieser Geist ist stark genug zur
Hervorbringung einer dreigestaltigen großen Form,
der aestlietischen Form des Künstlerischen,
der juristischen Rechtsform und der
politischen Machtform. Die Kirche ist der sichtbare

Ausdruck einer Synthese dieser drei
Formen. In dieser Synthese kann die Kirche
selbständig den übrigen Kulturformen
gegenübertreten, ohne sich mit ihnen zu
vermischen, oder gar mit ihnen sich zu
identifizieren.

Ein äußeres Kulturideal ist ja nicht allein
von der Religion her bestimmbar, sondern

gruppiert sich zunächst um andere
Brennpunkte, um den der Natur und des
Menschen. Bei gleichbleibendem Christentum
und gleichbleibender Kirche haben sich je
nach dem Geiste der verschiedenen
Jahrhunderte und der verschiedenen Völker und
ihrer politischen Systeme unendlich
mannigfaltige Kulturformen entwickelt. Die
Bedeutung des Christentums hängt durchaus
nicht von seinen äußern Kulturerfolgen ab;
das Katakombenchristentum war soviel
wert wie das Barockchristentum, und der
Sieg des christlichen Lehens hängt nicht
von seinem Anteil an der äußern Kultur ab.

In ihrer geschichtlichen Erscheinung,
namentlich in ihrer Verbindung mit der Kultur

teilt die Kirche die Not alles Menschlichen.

Sie ist eingespannt in die Gesetze

aller Kreatürlichkeit, erlebt alle Spannun-

517



gen der Menschennatur, ist in alles
Widerstreitliche des menschlichen Zusammenlebens

verstrickt und in den Wirbel aller
geschichtlichen Faktoren einbezogen. Gerade
die Geschichte der Barockkultur, die eine
kirchliche Glanzzeit darstellte, zeigt das

deutlich auf. Das Finale war die Rokokokultur,

der die französische Revolution auf
dem Fuße folgte.

Nicht daß die katholische Kirche die
schönsten Dome gebaut und Europa zivilisiert

hat, nicht daß sie in Wissenschaft und
Philosophie großartige Erfolge erzielt und
Europa davor bewahrt hat, eine bloße Halbinsel

Asiens zu werden, nicht daß sie das

gesamte Geistesleben, Kunst und Literatur
ungemein befruchtet und große Dichter,
Künstler und Staatsmänner hervorgebracht
hat, ist die Hauptsache, sondern daß sie

imstande war, Menschen, die in Grabhöhlen
und Katakomben lebten, die Zuversicht zu
geben, daß ihr Glaube dennoch die Welt
überwinden werde. Kirche ist mehr als

eine bloße kulturelle Institution, mehr als

ein bloßes, wenn auch noch so großartiges
Kulturmuseum, es ist lebendige Gemeinschaft,

zur Erreichung des letzten und
höchsten Zieles des Menschen, das jenseits
aller Kultur liegt.

Es besteht im Grunde genommen immer
eine Kulturkrisis des Katholizismus. Es ist
die Krisis, die in der immerwährenden
Differenz zwischen dem ideellen Gehalt der
Kirche und der Erfahrung des Katholizismus

im täglichen Leben besteht.
Katholizismus ist nicht die Kirche, sondern die
Ausstrahlung der Kirche ins tatsächliche
Leben, und der Reflex dieser Ausstrahlung
ist so mannigfaltig, wie die Menschen
mannigfaltig sind. Es gibt einen deutschen und
französischen, einen englischen und
amerikanischen, ja man kann sogar sagen, einen
zürcherischen und einen luzernischen
Katholizismus. Aber die Kirche ist immer die
eine und unteilbare. Sie ist nicht deutsch
und nicht französisch, nicht englisch und
nicht amerikanisch, nicht zürcherisch und

nicht luzernisch, sondern eben allumfassend,

katholisch. Es gibt keine Geistesrichtung,

keine Religion, keine Konfession,
keine politische Partei, keine soziale Gruppe,

keine künstlerische Richtung, deren
Vertreter nicht unter der Differenz
zwischen Ideal und Wirklichkeit zu leiden
haben. Diese Differenz erzeugt die ungeheuren
Spannungen auch zwischen Christentum
und Kultur, zwischen Kirche und Welt,
zwischen Natur und Übernatur. Christliche
Kultur, katholische Kultur kann nichts
anderes heißen als reelle Auseinandersetzung
des Christen und Katholiken mit allen
Wirklichkeiten des Lebens.

XII.

Es gibt drei Wege zur Lösung der Differenz

zwischen Idee und Wirklichkeit:
entweder man vergewaltigt die Wirklichkeit
oder die Idee, oder aber man beschreitet
den dritten Weg, d. h. man anerkennt in
Demut die menschliche Unzulänglichkeit
und sucht in dieser Demut die Idee, d. h.

religiös gesprochen, den Willen Gottes so

gut als möglich in dieser Welt zu verwirklichen

trotz des Falles, den wir im Widerstreit

zwischen der innern Idee und der
äußern Wirklichkeit täglich erleiden.

An dieser Differenz zwischen Idee und
Wirklichkeit setzen die Gegner des

Katholizismus immer wieder an, und viele Katholiken

sind bereits so müde, daß sie sich
durch diese Art von Auseinandersetzung
resigniert vom Kampfplatz zurückziehen.
Aber man darf nie vergessen, daß nicht
schon im Diesseits, sondern erst am Ende
der Tage, aus der kämpfenden Kirche eine

triumphierende Kirche wird. Was Kardinal

Newman auf seinen Grabstein setzen

ließ, was den Inhalt seines ganzen Lebens

ausmachte, das gilt auch für unser Lehenswerk

in allen Lebenslagen, gilt auch in un-
serm und vor allem in unserm Kulturschaffen,

wie für jedes Kulturschaffen
überhaupt: ex umbris et imaginibus in verita-

548



tem, aus Schatten und Bildern zur Wahrheit

XIII.

In obigen Gedankenfolgen ging es darum,
die ungeheure Komplexität dieses Problems

zum Bewußtsein zu bringen und an einer
Reihe von Beispielen aufzuzeigen, wie sich
die Gewichte in diesem Verhältnis im
geschichtlichen Prozeß immer wieder verlagern

und daß wir nie den Mut verlieren
sollen, so dunkel manchmal auch die Zeiten
erscheinen.

In seinem letzten und berühmtesten Werke,

das er geschrieben, in seinem Roman
»Die Brüder Karamasoff«, erzählt uns Do-

stojeusky von einem russischen Gedicht,
das etwa zur gleichen Zeit entstanden ist
wie Dantes »Göttliche Komödie« und das

auch den nämlichen Gegenstand behandelt.
Sankt Michael führt die Gottesmutter durch
das Reich der Hölle. Sie kommen bei dieser

Wanderung an einen brennenden See, in

welchem die Seelen tief eingetaucht sind.
Es heißt nun in diesem Gedicht — und das

ist von eindrucksvoller Wucht — daß das

jene Seelen seien, die Gott bereits begonnen

habe zu vergessen.
Ist es nicht, als ob wir heute auch in einen

solchen brennenden See eingetaucht seien
und daß Gott bereits begonnen habe, auch

uns zu vergessen? Aber als Christen und
Katholiken dürfen wir trotz allem und trotz
des Schreckrufes vom Untergang unserer
Kultur getrosten Mutes in die Zukunft
schauen. Mag immer die Sintflut steigen,
15 Ellen hoch über die höchsten Sturmwogen

hinaus wird der Fels, auf den Christus
seine Kirche gestellt hat, emporragen. Sie

kann warten, bis man sie wieder ruft. Noch
immer griff die sinkende Welt nach ihrer
Hand, die sie vorher zurückgestoßen hatte.
Wenn das blendende politische und
moderne kulturelle Feuerwerk verbrannt ist,
erstrahlt ihr Stern wieder in mildem Glanz
als Kompaß für die Völker und Nationen.

LEHRERIN HMD WEIBLICHE ERZIEHEN«

DAS LICHT DER KRIPPE
Von Martha Gisi

An Weihnachten wird zum ersten Male
alles offenbar, was im Leben Marias seit je
geschehen ist. Die Menschen sehen sie

knien im Licht, das vom Kind ausgeht, und
in diesem göttlichen Licht gehen ihnen die

Augen auf für alle Geheimnisse der Mutter
Gottes. Alles, was bis jetzt im Himmel
geschah und auf Erden im Herzen Marias
verborgen war, wird den Menschen kund
getan; denn der Himmel ist zu ihnen auf die
Erde gekommen.

Gewiß, es ist erst ein Anfang, die
Geheimnisse tun sich erst auf, und sie werden
immer Geheimnisse bleiben und alles
menschliche Begreifen unendlich weit über¬

steigen. Wenn bei der unbefleckten
Empfängnis Marias die Engel voll unbeschreiblicher

Freude gejubelt haben: »Ganz schön
bist du, Maria, die Makel der Erbsünde ist
nicht in dir«, so wird ein erbsündiger
Mensch niemals auch nur ahnen können,
was das heißt und was das für Gott bedeutet,

niemals. Und doch hat das Licht
angefangen, die Finsternis zu erleuchten, und
wer von seinen Strahlen getroffen wird,
dem erscheinen die Engel und bringen ihm
große Freude; und in seinem Herzen
beginnt das Werk der Erlösung von der Sünde

angesichts dieser unbefleckten Schönheit.

549


	Christentum und Kultur [Fortsetzung]

