Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 38 (1951)

Heft: 19: Unterricht in der biblischen Geschichte ; Zeitprobleme von Le Forts
Artikel: Zeitprobleme in Gertrud von Le Forts "Schweisstuch der Veronika"
Autor: Grossrieder, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-536167

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-536167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

heiligmidBige Menschen, es gibt auch bei
uns Menschen, die opfern und leiden, es
gibt apostolisch wirkende Seelen in Spiti-
lern, Fabriken, Sprechzimmern, armseli-
gen Klosterlein und Wohnstuben, und es
haben Missionédre und Missionsschwestern
auch aus der Schweiz fiir den Glauben blu-
tend gelitten und andere stehen stindig vor

dem drohenden Tode, aber in unsern Dor-
fern und auch Stidten begniigen wir uns
allzuoft damit, den andern mit Bibeltexten
zu beweisen, dal3 die katholische Weltkir-
che die alleinseligmachende Kirche ist, statt
daB wir mit unserm Leben zeigen, daf} aus
unserm Glauben Strome lebendigen Was-

sers flieBen.

MITTELSCHULE

ZEITPROBLEME IN GERTRUD VON LE FORTS
»SCHWEISSTUCH DER VERONIKA«!

Von Dr. Hans Grofrieder, Freiburg

In Gertrud von Le Forts »Schweilltuch
der Veronika«, erster Band: »Der romische
Brunnen« (1928), zweiter: »Der Kranz der
Engel« (1946), finden wir die Zeit im
Spiegelbild des Katholizismus betrachtet;
eines Katholizismus, der in keiner Weise
engherzig ist. Doch kann man sich fragen,
ob Gertrud von Le Fort einen wirklichen
Bezug haben konnte zu den Zeitproblemen,
ob sie nicht der Zeit zu fern steht, sowohl
in ihrem Wesen, wie in diesem Roman, und
ob ihre Auseinandersetzung mit der Zeit
nicht zum vornherein auf eine Verurtei-
lung der Zeit und ein Gericht iiber die Zeit
hinauslaufen multe. Die Antwort auf diese
Frage konnte schon allein die Betrachtung
deutscher Zeitromane, von Thomas Mann,
zu Robert Musil, Hermann Broch, bis zu
Alfred Doblin geben. Dort bleibt am Ende
jeweils nach der ironischen Entlarvung und
scharfsichtigen Diagnose des Zeitgesche-

1 Der vorliegende Text ist ein Abschnitt aus
einer Vorlesung iiber »Zeitprobleme im modernen
deutschen Roman« an der »Summer School« 1951
der Universitiit Fribourg, worin das Bild der Ge-
genwart und der Sinn der Zeit, vor allem nach
Werken von Th. Mann, R. M. Rilke, R. Musil,
A. Schaeffer, H. Broch, A. Doblin, dem vorliegen-

den und E. Langgisser zu zeichnen versucht wurde.

hens, soweit iiberhaupt eine Antwort ange-
deutet wird, nur der Hinweis auf eine
christliche, in dem oder jenem Sinne. Doch
mochte ich nicht so weit gehen und behaup-
ten, dies sei die einzige Moglichkeit einer
Heilung von der Krankheit der Zeit, die im
modernen Roman iiberhaupt offenstehe.
Aber jedenfalls ist es, in mehreren der be-
deutendsten Zeitromane 2, die wesentliche
Moglichkeit und Losung, wie man feststel-
len kann.

Gertrud von Le Fort ihrerseits stellt die
ganzen Zeitprobleme radikal, vom Ganzen
her, d. h. nicht in allen Einzelheiten — auf
diese kommt es ja nicht an — sondern an
der Wurzel, im Wesen und von innen her.
Sie ist nicht fasziniert vom Vergehen und
vom Flull der Zeit und den stromenden
Einzelheiten. Daher ist schon die Sprache
und Form ihres Romans verschieden von
derjenigen der Zeitromane, die den schwin-
denden Ablauf der Zeit schildern und die
unzihligen Stiicke, in welche die Zeit und
das Bild des Menschen zerfillt, sammeln
und zu verbinden suchen, ohne dal} es
ihnen gelingt, so lange sie sich nicht iiber

2 Vor allem, abgesehen von Langgisser, bei
Broch und Déblin.

607



die Zeit und die MaBe der Einzelstiicke
erheben.

Der Standpunkt, auf dem Gertrud von
Le Fort steht, befindet sich in doppelter
Hinsicht auBerhalb der Zeit: Einmal durch
ihren Katholizismus, dessen Gebote, Litur-
gie, Gesinnung und Lebenseinstellung den
Menschen ja stets in Gegensatz zum Ge-
schehen der Zeit bringen, und ihn dariiber
hinausweisen, Sodann dadurch, dal sie die
Handlung in einen Raum versetzt, dessen
dullere und geistige Gestalt von dauernden,
man darf wohl sagen von Ewigkeitswerten,
und von der Vergangenheit gezeichnet und
geprigt ist. Dies ist ganz besonders fiir den
ersten Band der Fall, aber auch weitgehend
fiir den zweiten.

Trotzdem stellt der Roman wesentlich
eine Auseinandersetzung mit den Zeitpro-
blemen dar, Schon in der Form ist er ein
Bekenntnis der Hauptperson, Veronika,
das sie dem Leser ohne Erklirungen, ohne
Umwege vorlegt — darin gleicht er den
»Aufzeichnungen des Malte«, und vielen
andern modernen Romanen. Nur ist das
Bekenntnis im Fall Veronikas noch unmit-
telbarer als bei Malte, da jene nicht so zer-
rissen und einsam ist, dal} sie nur einzelne
Bilder und Erinnerungen wiederzugeben
vermag, wie bei Rilke ?, die zwar innerlich
zusammengehoren, aber doch nicht ein
Ganzes bilden, wie bei Gertrud von Le Fort.
Bei ihr stellt das Bekenntnis Veronikas die
bestimmte, klare »Geschichte einer Seele«
dar: Sie sagt uns in ganz bestimmter Wei-
se, wo die Entscheidungen ihres Lebens la-
gen, sie legt die Griinde dafiir klar und
weist auf die Geheimnisse und Hintergriin-
de hin, die sie dabei bestimmen. Sie weil3,
welchen Sinn z. B. ihre Angst hat, oder die
Liebe oder der Tod. Das Unaussprechliche,
das Unsagbare 148t sich auch bei ihr nicht
verzihlen«, wie bei Rilke. Nur ist bei ihr

3 »DaB man erzihlte, wirklich erzihlte, das muB}
vor meiner Zeit gewesen sein. Ich habe nie je-
manden erzdhlen horeng, schreibt Malte.

603

nicht alles unsagbar, da sie weill, wo das
Geheimnis liegt und auch etwas vom Sinn
des Geheimnisses kennt, was bei Rilke
nicht der Fall ist% Sie kann daher alles,
was zum Geheimnis hinfiihrt oder was um
das Geheimnis herum liegt, was sichtbar,
horbar, wahrnehmbar und mit dem Ver-
stand und der Erfahrung erfaBlbar ist, er-
zihlen. Denn sie besitzt etwas Gemeinsa-
mes — sie besitzt, ebenfalls im Gegensatz
zu Rilkes Malte einen Gott, und folglich
auch eine Seele, sie weill, dal3 alles seinen
Sinn und Zusammenhang hat. Ich erinnere
hier an das Wort Maltes: »Wir haben kein
Theater, so wenig wir einen Gott haben,
dazu gehort Gemeinsamkeit.« Diese »Ge-
meinsamkeit« besitzt sie in Gott oder bes-
ser sie erhilt sie als Gnade und erwirbt sie
sich nach und nach als festen inneren Be-
sitz.

Der Raum, in dem Veronikas Seelenge-
schichte sich abspielt, ist im ersten Band:
Rom. Das antike und christliche Rom. Die
kleine Veronika lebt zur Zeit, wo sie ihre
Erzihlung beginnt, bei ihrer GroBmutter
und ihrer Tante gleich neben der Kirche
Santa Maria sopra Minerva in Rom. Vom
Wohnzimmer der GroBmutter aus sieht
man auf das Pantheon, denjenigen Bau,
den die GroBmutter, wegen der »antiken«
Schénheit unter allen rémischen Bauten
am meisten liebt. Von der GroBmutter
wird Veronika erzogen und in den Geist
und Pracht des sewigen« Rom eingefiihrt.
Diese GroBmutter ist eine der kraftvollsten,
lebendigsten — und »zeitlosesten« Gestal-
ten, welche die Dichterin dargestellt hat:
Sie ist ganz Menschlichkeit und Kultur, na-
tiirliche Giite, Klugheit, Entschiedenheit,
Majestit und scheint eine unversiegliche
Lebensstirke zu besitzen. Sie verkorpert
sozusagen die Liebe zu Rom, welche die
deutschen Gebildeten seit dem 18. Jahrhun-

4 Malte sagt: ». .. Und so gehen wir herum, ein
Gespott und eine Hilfte: weder Seiende, noch
Schauspieler.«



dert an zahlreichen Beispielen bewiesen
haben — von Winckelmann, Goethe, zu den
Romantikern bis zum Historiker Gregoro-
vius, den sie noch gekannt hat. Fiir das
christliche Rom empfindet sie eine aufrich-
tige Ehrfurcht und Achtung, ohne aber
selbst gldubig zu sein. Sie »war zwar ein
Kind ihrer Zeit«, sagt Veronika von ihr,
und trug deren Siegel an der Stirne, »aber
sie war auch ihrer Zeit gewachsen gewe-
sen«. Sie hat spiter, ganz wortlich nach
Rilke, ihren »eigenen Tod«. Veronika er-
zahlt dariiber: »Sie starb an dem, woran
alle groBen und starken Menschen sterben,
sie starb an ihrem eigenen Leben, an dieser
wundervollen, reichen und glinzenden
Fiille ihres Seins, welche sie so viele Jahre
lang feurig und stolz wie eine festliche
Krone getragen hatte und fiir die sie nun
plotzlich keine Kraft mehr besall, so, als
sei etwas daran zu stolz und zu festlich ge-
wesen: die Krone hatte sie erdriickt.« Fir
sie stand »im Anfang das Konigreich des
groBlen und edlen Menschen; um seinetwil-
len war die Erde erschaffen worden, um
seinetwillen waren alle Dinge da, um sei-
netwillen gab es eine Weltgeschichte«. Die
GroBmutter fiihrt Veronika nach und nach
durch ganz Rom. Zuerst durch Ruinen und
Museen — am meisten liebt sie das Forum.
Dann in die Basiliken, vor allem nach St.
Peter, wo sie miteinander den Zeremonien
der Karwoche beiwohnen. Rom ist fiir sie
Vergangenheit und Gegenwart, groBartig-
ster Ausdruck der Geschichte und Heimat
des Geistes. Es ist die vewige Stadt, wie es
keine zweite geben kann. Durch ihre Au-
gen und diejenigen Veronikas, gibt die
Dichterin ein so eindriickliches Bild der
Stadt, wie man es wohl in keinem moder-
nen deutschen Roman finden kann. Es fehlt
kaum eines der Denkmiler, die der Rom-
reisende jeweils besucht, von der spani-
schen Treppe bis zum Lateran, von Santa
Maria Antiqua zu San Clemente, vom Ko-
losseum zum Moses des Michelangelo und
zur Via Appia, aber alle sind in diesem Ro-

man in einem lebendigen Zusammenhang
und Geiste gesehen, welche der Gestalt der
GroBmutter entsprechen. Der Raum die-
ses Romans besitzt zwar diese GroBle in
der Bauart und der Geschichte, die sich
darin ausspricht, aber er wird hier auch
in seiner »ewigen Grofle« gesehen und
hingenommen — auller vom zeitverstrick-
ten Menschen, Zur GroBmutter, die eine
Deutsche ist, ebenso Veronika, kommen Ge-
lehrte, Kiinstler, Dichter — Menschen aller
Art. Thr Haus steht ihnen immer offen. So
lddt sie den jungen deutschen Dichter En-
zio ein, einen eigenwilligen begabten Men-
schen, den sie in den Geist Roms einfiih-
ren mochte, so wie sie ihn sieht. Aber er
geht nur halb auf ihr Ziel ein. Er liebt
mehr das Furchtbare und Grauenhafte —
die Ruinen, als Zeugen der Zerstorung, und
nicht als Zeugen vergangener Grille. Seine
Gedichte waren Ausdruck seiner Genera-
tion. Es war darin »viel die Rede von gro-
Ben Maschinen, welche wie riesenhafte,
kiinstliche Tiere die Seelen der Menschen
grausam frdflen und zermalmten; es war
die Rede von Geld, welches sie hart und
unenmpfindlich mache; von Verstand und
Wissen, durch welche der Geist klein, eng,
unfruchtbar und unglidubig werde. Dann
brachen Verwiinschungen gegen grolle,
schauerliche Stiddte los, Beschwérungen von
Krieg, Schrecken und Seuchen: man sah es
wie Gewitter von Eisen und Tod heraufdro-
hen; jauchzende Blitze schienen den Unter-
gang einer verruchten Welt anzukiindigen.
SchlieBlich brach alles mit einem Aufschrei
des Mitleids mit den gequilten Wesen der
Erde zusammen.« Enzio habe immer mit
der »Tiefe« zu tun, erzihlt Veronika. Er
fithlt sich geteilt zwischen der Liebe und
dem Hal} gegen seine Zeit und gegen die
Vergangenheit. Das Christentum lehnt er
vollstindig ab — er fiihlt auch nicht die
Ehrfurcht der GroBmutter ihm gegeniiber.
Wenn er schlieBlich doch noch eine grofle
sromische Ode« schreibt, worin er, in sei-
ner Art, seine Bewunderung fiir Rom aus-

609



spricht, so bleibt doch sein Grundgefiihl
gegeniiber dem Leben und den Menschen
das seiner Einsamkeit und Verlorenheit in
der Welt: »Mein Gott, wie verlassen ist der
Mensch im Universumg, ruft er eines Tages
aus, Er glaubt nicht an die Seele, er kennt
nur den »Lebensinstinkt«, er spricht ein-
mal beim Anblick Roms vom »Antlitz der
Spukhaftigkeit des gesamten Seins«, und
er sieht selbst ein, »dall der Kampf gegen
die eigene Zeit«, so wie er ihn fiithrt, »im
Grunde auch nur Zeit sei«. Veronika ihrer-
seits spricht vom »schauerlichen Bekennt-
nis zum Nichts«, das gelegentlich aus sei-
nen Gedichten »aufténe«.

Veronika, noch ein halbes Kind, liebt
ihn, und die beiden kommen sich immer
niher, bis Enzio Rom verldf3t.

Neben Enzio ist Veronikas Tante Edel-
gart, die einstige Verlobte ihres Vaters,
ein »Mensch der Zeit«. Nervos, immer wie-
der unentschlossen, ob sie zum Katholizis-
mus iibertreten wolle oder nicht, obwohl
sie eine tief religiose Natur ist, Die Grol3-
mutter durchschaut den innern Kampf und
die Haltlosigkeit
wiinscht die Bekehrung, damit diese end-
lich zur Ruhe kime. In dieser Gestalt der
Tante Edelgart spielt sich, ein erstes Mal,

ihrer Tochter wund

im Roman das Ringen des Glaubens und
der Gnade um den modernen Menschen ab.
Einem »Psychiater« gelingt es, sie wihrend
einiger Zeit zu beruhigen; die GroBmutter
hilt zwar nicht viel von »Psychiatern; sie
sagt von ihnen, »sie hitten die ganzen Au-
gen voll Seelenstaub, so dal} sie iiberhaupt
keine rechte und ganze Person mehr er-
Bald darauf jedoch
bricht die innere Unruhe in der Tante wie-
der aus. lhre Gleichgiiltickeit gegeniiber
dem Religiosen wandelt sich zum Hal3. In

kennen konnten.«

der Wut reiblt sie sogar das Kreuz in ihrem
Zimmervon der Wand und zerschligt es. Da
bricht sie zusammen und gesteht darauf in
einer langen Beichte, was in ihr seit Jah-

ren vorgegangen sei und wie sie immer von

610

neuem die Gnade verweigert habe. Dieses
ihr Bekenntnis zeigt, wie bewul3t die Dich-
terin, am Beispiel dieser Gestalt, den Kern
der modernen Angst und Zerspaltenheit
trifft: Tante Edelgart gesteht, sie habe bei
ihrer Zuriickweisung der Gnade, snicht
aus eigentlicher Selbstliebe« gehandelt,
»sondern’ es ist immer nur um mein ganzes
Ich gegangen! Ich habe mich versagt aus
Versagung, aus dem zihen, dumpfen, ban-
gen Trieb des Bleibens und Beharrens in
mir selber, aus dem, was in unserer physi-
schen Natur der Wille zum Dasein ist, aus
demselben heraus im Geist und in der See-
le. Denn das Gefil}, zu dem sich die ewige
Erbarmung herabgelassen hatte, war ein
ungewohnlich kleines und schwaches. Ich
habe von frith auf mit einer besonderen
Hemmung in meinem Gemiit zu kimpfen
gehabt, ndmlich mit einer groflen Ungewil3-
heit iiber mich selbst. Nicht in bezug auf
Charakter und Fihigkeiten, auch nicht in
bezug auf meine Geltung unter den Men-
schen, sondern in bezug auf die Wirklich-
keit und Unverlierbarkeit meines innersten
Ich. Ich habe diese Unsicherheit nicht er-

‘worben durch die Bekanntschaft mit den

auflosenden Gedanken iiber das Wesen der
menschlichen Person, wie sie meine Zeit
erfiillten — ich kannte diese Gedanken da-
mals gar nicht; denn ich stie3 schon aus
Angst auch in dieser Hinsicht alles von mir.
Sondern das, was meine Zeit in ihren Bii-
chern erfiillte, war mir schon angeboren,
als hitte es geheimnisvoll im SchoBle meiner
Mutter Wurzel geschlagen, so wie eine
Krankheit auch von einem Menschen wei-
tergetragen werden kann, der ihr selbst wi-
dersteht.«

Diese Angst vor dem Verlust der eigenen
Identitidt, wie man ihn ja sehr hiufig in der
modernen Literatur als Zeitausdruck fin-
det, weist hier zweifellos auf den Nihilis-
mus und die Psychoanalyse hin. Die Aus-
driicke: »Trieb des Bleibens«, »Wille zum
Dasein« u. a. zeigen es deutlich. Die Dich-



terin gibt zu verstehen, daBl dieses Verhal-
ten unter dem direkten Einflul} des B6sen
stehe. Tante Edelgart erkennt nun, worin
der Fehler und ihre Schuld liege. Sie fal3t
es in den Worten zusammen: »Wir sind
nichts einzelnes, wir sind Liebe.«

Die Handlung des ersten Bandes spielt
noch vor dem Ersten Weltkrieg. Der zweite
Band dagegen versetzt den Leser in die
Zeit nach dem Krieg. Veronika kommt nach
Heidelberg zu ihrem Vormund, einem

Das

Haus, worin dieser wohnt, ist noch erfiillt

Freund ihres verstorbenen Vaters,
von Erinnerungen an die deutsche Roman-
tik, an Brentano, Achim von Arnim, Gor-
res, Eichendorff, Veronika kommt also wie-
der in eine Umgebung, in der das Stadtbild,
das SchloB, die Universitiit, die Landschaft
und mancherlei literarische Uberlieferun-
gen an eine geistig lebhafte, sympathische,
schone Vergangenheit hier in ihrer eigenen
Heimat hinweisen. lhr Vormund verkor-
pert das Gute und Edle dieser deutschen
Vergangenheit mit einer dhnlichen Kraft,
Liebe und personlichen Griofle wie die
GroBmutter das ewige Rom. Er ist Univer-
liberaler
Denker, der noch einen Uberblick iiber das

sitdtsprofessor, ein glithender
abendlindische Denken besitzt, hervorra-
gender Redner, fiir den die Studenten be-
geistert sind. Der Schiiler, auf den er die
meisten Hoffnungen setzt, ist Enzio, der
nach dem Krieg hier seine Studien fort-
setzt, Dieser fiihlt sich unterdessen nicht
mehr als Dichter. Er ist Kriegsverwundeter
und stecktvollerHal3 und Abscheu gegendie
Feinde Deutschlands. Er kann die Nieder-
lage nicht verwinden und sieht nur ein Ziel
vor sich, dem er alle seine Energie und
Leidenschaft opfert: Deutschland wieder
gro3 zu machen. Er hallt nicht nur die
Gegner seines Landes, sondern noch mehr
das eigene Volk, das sich dem »fiirchterli-
chen Frieden« beugt. Davon, von diesem
Frieden, will er es zuerst befreien. Die deut-
sche Landschaft, Deutschland, ihre Heimat,
mit dem Rhein, den Wildern, die Veronika

tief beeindruckt, erscheint Enzio »vor allem
gefihrlich«. Sie hat fiir ihn »ein doppeltes
Antlitz — sie ruft Entscheidungen auf«.
Drauflen in der Ferne liegt fiir ihn nicht
mehr Rom wie fiir Veronika, sondern
Spever, die deutsche Kaiserstadt, und
Worms, die Stadt der Nibelungen. Nicht
mehr Rom, nur noch Deutschland existiert
jetzt fiir ihn. Er beschwort einen Streit her-
auf mit dem »Professor«, Veronikas Vor-
mund, den sie selbst immer besser versteht
und tiefer verehrt. In einer abendlichen
Auseinandersetzung im Kreise seiner Mit-
studenten, greift er ihn mit verletzender
Schirfe an: Er zieht den Trennungsstrich
zwischen der »biirgerlichen Kultur« des
Professors und den Aufgaben der neuen
Generation, die keine Kultur, keinen auch
liberalen Glauben und keine Sittengesetze,
iiberhaupt keine geistige und humanisti-
sche Uberlieferung mehr brauche. Sie habe
nur eine Aufgabe: den Kampf fiir die Gro-
Be Deutschlands. In Enzio ist alles, was der
spidtere Nationalsozialismus an nihilisti-
schen Auffassungen, an Zynik gegeniiber
der eigenen deutschen Vergangenheit und
Kultur, nicht nur der abendlindischen, an
Gefiihlskilte, HaBB und Energie fiir sein
eigenes Machtziel, in die Tat umgesetzt hat,
verkirpert. Er nennt die Vorlesung seines
Lehrers, die Veronika so tief gepackt hat,
die »Abschiedsvorlesung einer ganzen Kul-
tur«, Die Mehrzahl seiner Mitstudenten un-
terstiitzen Enzio. Etwas von seinen Zielen
hat er ibrigens schon in die Tat umgesetzt,
indem er Zeitungsartikel schreibt fiir die
neue Bewegung, an Stelle der frithern Ge-
dichte, und er hat in einem seiner frithern
Kriegskameraden, Starossow, einem einsti-
gen Offizier, einen Anhinger gefunden, der
ihm mit so absoluter Treue ergeben ist, dal}
er im Leben von gar nichts anderem mehr
weil} als von dieser Treue. Sie ersetzt ihm
die Religion und Kultur und jedes geistige
Lebensziel. In ihm sind die zahlreichen spa-
teren Gefolgsleute der Bewegung verkor-
pert.

611



In diese Umgebung kommt die glaubige,
christliche Veronika hinein. Ihre einstige
Liebe zu Enzio erwacht wieder neu, trotz
ihrer urspriinglichen Absicht, in Rom ins
Kloster einzutreten. Enzio seinerseits er-
widert ihre Liebe, so dab sie sich verloben.
Hier beginnen der innere Konflikt und das
Zeitproblem, das sich ihr in aller Schirfe
stellt: Sie empfindet aus innerstem Wesen
die »grenzenlose metaphysische Verlassen-
heit« Enzios und fiihlt sich doch mit ganzer
Seele an ihn gebunden. In der Nacht, in der
Enzio wihrend des Krieges verwundet
wurde, war sie plétzlich aufgewacht und
hatte stundenlang fiir ihn gebetet, wihrend
Enzio sich erinnert, wie er damals mit aller
Kraft ihren Namen gerufen habe. Immer
stirker kommt es Veronika zum Bewult-
sein, daf} es fiir Enzio keinen andern Aus-
weg mehr gebe, als wenn sie seine innere
»Verlassenheit« und Glaubenslosigkeit in
ihre eigene Liebe zu Gott hereinnehme. Sie
siecht keine andere Rettung mehr fiir ihn
als die »stellvertretende Liebe«. »Gott hatte
seinen (Enzios) Ruf nach mir gehort (in
der Kriegsnacht), noch ehe ich ihn erhéren
konnte, er hatte seine Liebe zu mir ange-
nommen; denn . . . diese Liebe war ja sel-
ber Gottes Ruf an mich gewesen!« Wie En-
zio sie fragt: »Du willst dich also gegen
mich fiir Gott entscheiden?«, da antwortet
., Gott hat fiir dich entschie-
den. Begreife doch: du bist ja selber Gottes
Ruf an mich — er liebt deine Liebe.« Um-
gekehrt sagt sie sich, dafl Enzio in ihrer
Liebe zu Gott eingeschlossen sei: »Wenn

sie: »Nein . .

ich morgens in der Messe kniete, kam mir
der langsam erglithende Raum des schénen
Gotteshauses immer wie das Herz der Kir-
che selbst vor, das den Freund und mich
gleicherweise umschlof3; denn nun kniete
ich ja wirklich an seiner Stelle! Er liebt
mich, die ich Gott liebe, also liebt er Gott
durch mich.« Das war ihr »unerschiitter-
licher Glaube«, wie sie sagt. »Gott selbst
hatte diesen Glauben bestitigt, er hatte aus
unser beiden Leben ein Leben gemacht.«

612

Enzio will nichts davon verstehen, wie sie
ihm spiter erklirt, »Goti« habe ihre Liebe
sangefangen«. »Die Liebe kommt von ihm.«
Woher sie denn das wisse, fragt er sie. Sie
erwidert: »Du sagst es jedesmal, wenn du
mich ansiehst. Ich weill es nur durch dich
— du bist doch Gottes Ruf an mich.» Aber
er kann es nicht verstehen trotz seiner Liebe
zu ihr. Im Bewulltsein dieser ihrer christ-
lichen Sendung, die sie an Enzio erfiillen
will, gibtsie die Verlobung nicht auf,obwohl
ihr ein geistlicher Berater in Heidelberg
und auch ihr Vormund, der die Gesinnung
Enzios durchschaut und Veronika in ihrem
reinen Glauben stiitzt, auch wenn er selbst
diesen Glauben nicht mehr besitzt — er er-
kennt nur dessen unermefliche Bedeutung
fiir die abendlindische Kultur der Vergan-
genheit und Zukunft, aber er selbst sehe
nur »Abendréte«, nicht mehr die zukiinf-
tige Sonne, sagt er —, trotzdem die beiden
ihr anraten, die Verlobung aufzulésen, hilt
sie an ihrer Sendung fest®. Ihr geistlicher
Berater legt ihr die Bedingungen dar, wel-
che ihr Gatte trotz seines Unglaubens, im
Fall einer katholischen Ehe annehmen und
erfiillen miisse. Sie zihlt darauf, dal} Enzio
sie aus Liebe zu ihr annehmen werde, aber
dieser weigert sich, ja sein Hal3 gegen die
Kirche nimmt von da an noch zu, Doch
hilt sie an ihrer Liebe fest. Sie geht sogar
soweit, dal} sie seinem Dréangen zur baldi-
gen Hochzeit nachgibt, ihren Glauben und
ihr eigenes Seelenheil aufs Spiel setzt, um
diesen Ungldubigen retten zu konnen. Die
Liebe, in die sie Enzio einzuschlieBen
hoffte, ihre »stellvertretende Liebe« gibt
sie nicht auf, aber sie kann Enzio damit
nicht gewinnen. Sie mul} sich iiberzeugen,
daB3 sie ihn nur dadurch gewinnen kann,
daB sie auf die Vorschriften der Kirche ver-
zichtet und sich dullerlich von ihr entfernt,

5 Siehe dariiber: Gertrud von Le Fort, Werk
und Bedeutung. »Der Kranz der Engel« im Wider-
streit der Meinungen. Ehrenwirth Verlag, Miinchen
1950, wo negative wie positive Besprechungen vor
allem von Theologen wiedergegeben werden.



um, vielleicht eben auf die Gefahr, ihr See-
lenheil zu verlieren, seine Seele zu retten.
Die Gefahr, in die sie sich begibt, wird da-
durch noch groBler, dal} sie das Haus ihres
Vormunds verlassen mul3 und sich nach
einiger Zeit sogar gezwungen sieht, zu ihrer
kranken

iiberzusiedeln, um sie zu pflegen. Damit

zukiinftigen Schwiegermutter
ist sie schutzlos im Hause Enzios, und des-
sen Mutter unternimmt alles, damit die
Heirat bald zustande komme.

Im EntschluB}, ihr Seelenheil fiir Enzio
aufs Spiel zu setzen, liegt die scharf umstrit-
tene Frage dieses Romans. Die Dichterin
lifit hier auch tatsichlich eine ihrer Ge-

stalten einen EntschluB} auf sich nehmen,

der weit iiber das hinausgeht, was in ihren
andern Werken an religioser Kithnheit, an
dullersten religiosen Entscheidungen zu fin-
den ist. IThr geistlicher Berater macht Vero-
nika im Beichtstuhl auf die Tragweite ihres
Vorhabens aufmerksam. Sie erwidert ihm
jedoch: »Diese Liebe zu einem Unwiirdi-
gen ist ja gerade mein Bekenntnis zu Chri-
stus.« Er warnt sie, aber sieht doch ein, wie
er wortlich sagt, »da3 Ihr (Veronikas) Plan
nichts mit eigentlichem Gliicksverlangen
zu tun habe«. »Ihr Erliegenc, sagt er wei-
ter, sei »kein Erliegen im gewdohnlichen
Sinne, ich meine, kein Erliegen Ihrer reli-
giosen Haltung, sondern Ihr Erliegen war
— religios. Sie wihnen die Nachfolge Chri-
sti zu vollziehen durch einen Akt stellver-
tretenden seelischen Entbehrens und Lei-
dens. Ich glaube an Thren subjektiv reinen
Willen.« Aber objektiv halte er es trotzdem
fiir moglich, daB sie im Irrtum sei und daB
die »innere Aufforderung«, der sie nachzu-
kommen glaube, auf einer Tauschung be-
ruhe, er halte das sogar fiir wahrscheinlich;
»denn Gott kann nicht die Zerstorung Ihres
religiosen Menschen fordern, die mit die-
sem Schritt unvermeidlich eintreten wiirde.
Bedenken Sie doch, daB es das Opfer eines
Gottes war, das Sie wiederholen wollen —
an diesem Punkt liegt, soweit unsere Augen

reichen, die unerbittliche Grenze, die un-
serer Nachfolge Christi gesteckt ist. Nur
Gott selbst kann wagen, den Himmel und
die Seligkeit des Himmels zu verlassen !«
Er erklirt, die Kirche konne nicht mehr
tun, als sie »einer letzten Gnade« anbefeh-
len, und fordert sie auf, viel zu beten und
Gott »zum absoluten Herrn Threr Ent-
schliisse« zu machen.

Sie begibt sich also in diese dullerste re-
ligiése Gefahr und fiihlt sich in einer ent-
setzlichen innern Ode und Verlassenheit,
da sie nicht mehr wagt, in diesem Zustand
des Ungehorsams gegeniiber den Geboten
der Kirche zu den Sakramenten zu gehen.
Uberall sieht sie nur die Bestitigung der
Einsamkeit und Verlorenheit. Sie fiihlt, wie
sie wortlich erzihlt, »die Zerstorung« ihres
vganzen inneren Menschen« »unaufhalt-
sam« iiber sich hereinbrechen. Es ist ihr,
als fiihlte sie ein »fremdes Herz« in sich.
Sie hort alle Einwénde ihrer Umgebung ge-
gen das Christentum und fiihlt, »dal3 weder
Gott noch ich selber« mehr »Macht« iiber
ihr Herz besallen. Sie hat »die Gewillheit,
daB sie sich selbst »entschwinde, entschwin-
den« miisse. Und sie erkennt nun den vol-
len Sinn eines Wortes, das ihr Tante Edel-
gart gesprochen hatte: »Die Seele des Men-
schen ist im All befestigt einzig durch die
Erbarmung Gottes, und sobald sie sich von
dieser 16st, kann man sie nicht mehr erken-
nen; sie ist dann nur noch wie ein Spuk um
leere Hiuser.«

Mit andern Worten, wir sehen hier die
letzte christliche Hingabe, einen christli-
chen Nihilismus, wenn man so sagen kann,
der, nach der Auffassung der Dichterin, das
einzige vollwertige Gegengewicht gegen den
ungldubigen, modernen Nihilismus, gegen
die moderne Zerstorung des Menschenbil-
des darstellt. Wir finden in diesem letzten
Text: Zeit und Raum, die den modernen
Menschen so sehr bestiirmen, vereint: das

All, in dem die Seele des Menschen durch
die Erbarmung Gottes befestigt ist, ver-

613



einigt sie; lost sie sich davon, so ist »sie nur
noch wie ein Spuk um leere Hiuser«.
Veronikas Weg ist damit noch nicht zu
Ende: sie erleidet noch vor dem Hal} gegen
sie selbst und gegen Gott und dem Selbst-
mord von Enzios Freund Starossow, die
»Todesangst«, sie erlebt die Nidhe der
»Schwarzgefliigelten«, hort das »schauer-
liche Wort«: »Ich will keine Verzeihung,
ich fluche wieder !«, als sie den Sterbenden
anfleht, zu beten. Sie erlebt, wie sie sagt,
»das dullerste Mal} des Bosen« und nimmt
auch hier noch den »Fluch« des Freundes
auf sich, indem sie dem Freunde Enzios
zuruft: »Alles, was sein (Enzios) ist, ist
mein, auch Thr Fluch — wir sind nichts ein-
zelnes, wir sind Liebe !« Darauf verliert sie
das BewuBtsein, wird schwer krank — und
das Ergebnis ihres Opfers ist, wie man am
Ende des Romans sieht, dal Veronika Sie-
gerin ist, Enzios Hirte ist erweicht, er hofft
nur noch auf ihre (Veronikas) Liebe, und
man kann voraussehen, daf3 es nur noch

ein Leben fiir ihn und Veronika geben wer-

. de in Zukunft. Ihr dullerstes Opfer war da-

her nicht umsonst.

Es gibt daher, nach Gertrud von Le Forts
Roman, nur einen Weg, um den im Nihilis-
mus vollig verstrickten Menschen zu retten:
das ist die dullerste, stellvertretende Liebe
des Christen, ein dullerstes Vertrauen in die
Hilfe Gottes, ein Vertrauen, das bis zur
Selbstvernichtung geht. Dem Nichts, der
Macht des Nichts, welcher der moderne
Mensch verfallen ist, wird hier die Selbst-
hingabe, bis zum Nichts, in die Hand Got-
tes entgegengestellt. Wir sehen hier auch
das Damonische wieder, in anderer Weise
als in Thomas Manns »Doktor Faustus« und
D6blins sNovember 1918«, als eine der
Krifte, die allein eine Erklirung fiir den
Wahnsinn der Zeit zu geben vermag nach
diesen drei Schriftstellern; auch sei daran
erinnert, daly ihre Romane fast zur gleichen
Zeit geschrieben wurden.

(Schlul3 folgt.)

UMSCHAU

ZUM NEUEN BEGINN
DER LITERARISCHEN WIRKSAMKEIT
FRIEDRICH WILHELM FOERSTERS

Ist es nicht mehr als seltsam, wenn man bei
einem 82-Jihrigen vom Neubeginn literarischen
Schaffens redet? Liegt der Gedanke an den Ab-
schluB, an die letzte Ernte da nicht viel niher?
Aber die Schicksale, denen dieser Mann und seine
Werke anheimfielen, sind eben von einer einmali-
gen Seltsamkeit.

Ohne Ubertreibung darf man die Behauptung
wagen, dall es im letzten Jahrhundert keinen zwei-
ten Pidagogen deutscher Sprache gab, der wie Foer-
ster durch die Kraft seines gesprochenen und ge-
druckten Wortes dermaBlen Hunderttausende von
Menschen in den Bann seines Geistes zwang und
zu ernstem Mit- und Nachdenken anregte. Die Al-
teren unter uns erinnern sich an die Jahre etwa von
1900 bis zum Beginn des Ersten Weltkrieges. Auf
einmal etwa gegen 1910 war der Name Foerster so-
zusagen allen Ménnern und Frauen vertraut, fiir die

614

Erziehungsfragen eine besondere Bedeutung hatten.
Man sprach von Foersters »Jugendlehre«, man gab
der heranwachsenden Jugend Biicher wie »Lebens-
kunde« und »Lebensfithrung« in die Hand. Wenn
Foerster in einer groBen Stadt in der Offentlichkeit
auftrat, etwa auf den Tagungen des Vereins fiir
christliche Erziehungswissenschaft, so stromten die
Zuhérer zu Hunderten herbei. Und dabei lag im
Wesen und Auftreten dieses Mannes so gar nichts
ReiBerisches. Er wirkte nicht mit den Mitteln einer
glinzenden Rhetorik. Aber seine Zuhorer wurden
gepackt durch die Wucht einer Personlichkeit, der
nichts ferner lag als eitle Schaustellung, die von
unbedingter Wahrheitsliebe erfiillt war und von
dem Willen, der Wahrheit zum Siege zu verhelfen.
Was die Menschen in besonderem MafBle fesselte,
das war das bestindige Bemiihen des Redners, Leh-
re und Leben in ihrer innigen Wechselbeziehung
zu zeigen, sie einander gegeniiberzustellen, das Le-
ben mit der Wahrheit zu durchleuchten und zu
richten, die Kraft der Wahrheit in ihrer Bedeutung
fiir Lebenswirklichkeit iiberzeugend faBbar zu



	Zeitprobleme in Gertrud von Le Forts "Schweisstuch der Veronika"

