
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 38 (1951)

Heft: 19: Unterricht in der biblischen Geschichte ; Zeitprobleme von Le Forts

Artikel: Zeitprobleme in Gertrud von Le Forts "Schweisstuch der Veronika"

Autor: Grossrieder, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


heiligmäßige Menschen, es gibt, auch bei

uns Menschen, die opfern und leiden, es

gibt apostolisch wirkende Seelen in Spitälern,

Fabriken, Sprechzimmern, armseligen

Klösterlein und Wohnstuben, und es

haben Missionäre und Missionsschwestern
auch aus der Schweiz für den Glauben
blutend gelitten und andere stehen ständig vor

dem drohenden Tode, aber in unsern Dörfern

und auch Städten begnügen wir uns
allzuoft damit, den andern mit Bibeltexten
zu beweisen, daß die katholische Weltkirche

die alleinseligmachende Kirche ist, statt
daß wir mit unserm Leben zeigen, daß aus

unserm Glauben Ströme lebendigen Wassers

fließen.

HITTE1ÜCHVIE

ZEITPROBLEME IN GERTRUD VON LE FORTS
»SCHWEISSTUCH DER VERONIKA«1

Von Dr. Hans Großrieder, Freiburg

In Gertrud von Le Forts »Schweißtuch
der Veronika«, erster Band: »Der römische
Brunnen« (1928), zweiter: »Der Kranz der

Engel« (1946), finden wir die Zeit im
Spiegelbild des Katholizismus betrachtet;
eines Katholizismus, der in keiner Weise

engherzig ist. Doch kann man sich fragen,
ob Gertrud von Le Fort einen wirklichen
Bezug haben konnte zu den Zeitproblemen,
ob sie nicht der Zeit zu fern steht, sowohl
in ihrem Wesen, wie in diesem Roman, und
ob ihre Auseinandersetzung mit der Zeit
nicht zum vornherein auf eine Verurteilung

der Zeit und ein Gericht über die Zeit
hinauslaufen mußte. Die Antwort auf diese

Frage könnte schon allein die Betrachtung
deutscher Zeitromane, von Thomas Mann,
zu Robert Musil, Hermann Broch, bis zu
Alfred Döblin geben. Dort bleibt am Ende
jeweils nach der ironischen Entlarvung und
scharfsichtigen Diagnose des Zeitgesche-

1 Der vorliegende Text ist ein Abschnitt aus

einer Vorlesung über »Zeitprobleme im modernen
deutseben Roman« an der »Summer School« 1951

der Universität Fribourg, worin das Bild der
Gegenwart und der Sinn der Zeit, vor allem nach
Werken von Th. Mann, R. M. Rilke, R. Musil,
A. Schaeffer, H. Broch, A. Döblin, dem vorliegenden

und E. Langgässer zu zeichnen versucht wurde.

hens, soweit überhaupt eine Antwort
angedeutet wird, nur der Hinweis auf eine

christliche, in dem oder jenem Sinne. Doch
möchte ich nicht so weit gehen und behaupten,

dies sei die einzige Möglichkeit einer
Heilung von der Krankheit der Zeit, die im
modernen Roman überhaupt offenstehe.
Aber jedenfalls ist es, in mehreren der
bedeutendsten Zeitromane 2, die wesentliche
Möglichkeit und Lösimg, wie man feststellen

kann.

Gertrud von Le Fort ihrerseits stellt die

ganzen Zeitprobleme radikal, vom Ganzen

her, d. h. nicht in allen Einzelheiten — auf
diese kommt es ja nicht an — sondern an
der Wurzel, im Wesen und von innen her.
Sie ist nicht fasziniert vom Vergehen und
vom Fluß der Zeit und den strömenden
Einzelheiten. Daher ist schon die Sprache
und Form ihres Romans verschieden von
derjenigen der Zeitromane, die den schwindenden

Ablauf der Zeit schildern und die
unzähligen Stücke, in welche die Zeit und
das Bild des Menschen zerfällt, sammeln
und zu verbinden suchen, ohne daß es

ihnen gelingt, so lange sie sich nicht über

2 V or allem, abgesehen von Langgässer, bei
Broch und Döblin.

607



die Zeit und die Maße der Einzelstücke
erheben.

Der Standpunkt, auf dem Gertrud von
Le Fort steht, befindet sich in doppelter
Hinsicht außerhalb der Zeit: Einmal durch
ihren Katholizismus, dessen Gebote, Liturgie,

Gesinnung und Lebenseinstellung den
Menschen ja stets in Gegensatz zum
Geschehen der Zeit bringen, und ihn darüber
hinausweisen. Sodann dadurch, daß sie die

Handlung in einen Raum versetzt, dessen

äußere und geistige Gestalt von dauernden,
man darf wohl sagen von Ewigkeitswerten,
und von der Vergangenheit gezeichnet und
geprägt ist. Dies ist ganz besonders für den
ersten Band der Fall, aber auch weitgehend
für den zweiten.

Trotzdem stellt der Roman wesentlich
eine Auseinandersetzung mit den Zeitproblemen

dar. Schon in der Form ist er ein
Bekenntnis der Hauptperson, Veronika,
das sie dem Leser ohne Erklärungen, ohne

Umwege vorlegt — darin gleicht er den

»Aufzeichnungen des Malte«, und vielen
andern modernen Romanen. Nur ist das

Bekenntnis im Fall Veronikas noch
unmittelbarer als bei Malte, da jene nicht so
zerrissen und einsam ist, daß sie nur einzelne
Bilder und Erinnerungen wiederzugeben

vermag, wie bei Rilke 3, die zwar innerlich
zusammengehören, aber doch nicht ein
Ganzes bilden, wie bei Gertrud von Le Fort.
Bei ihr stellt das Bekenntnis Veronikas die
bestimmte, klare »Geschichte einer Seele«

dar: Sie sagt uns in ganz bestimmter Weise,

wo die Entscheidungen ihres Lebens

lagen, sie legt die Gründe dafür klar und
weist auf die Geheimnisse und Hintergründe

hin, die sie dabei bestimmen. Sie weiß,
welchen Sinn z. B. ihre Angst hat, oder die
Liebe oder der Tod. Das Unaussprechliche,
das Unsagbare läßt sich auch bei ihr nicht
»erzählen«, wie bei Rilke. Nur ist bei ihr

3 »Daß man erzählte, wirklich erzählte, das muß

vor meiner Zeit gewesen sein. Ich habe nie
jemanden erzählen hören«, schreibt Malte.

nicht alles unsagbar, da sie weiß, wo das

Geheimnis hegt und auch etwas vom Sinn
des Geheimnisses kennt, was bei Rilke
nicht der Fall ist4. Sie kann daher alles,
was zum Geheimnis hinführt oder was um
das Geheimnis herum hegt, was sichtbar,
hörbar, wahrnehmbar und mit dem
Verstand und der Erfahrung erfaßbar ist,
erzählen. Denn sie besitzt etwas Gemeinsames

— sie besitzt, ebenfalls im Gegensatz

zu Rilkes Malte einen Gott, und folglich
auch eine Seele, sie weiß, daß alles seinen
Sinn und Zusammenhang hat. Ich erinnere
hier an das Wort Maltes: »Wir haben kein
Theater, so wenig wir einen Gott haben,
dazu gehört Gemeinsamkeit.« Diese
»Gemeinsamkeit« besitzt sie in Gott oder besser

sie erhält sie als Gnade und erwirbt sie
sich nach und nach als festen inneren
Besitz.

Der Raum, in dem Veronikas Seelengeschichte

sich abspielt, ist im ersten Band:
Rom. Das antike und christliche Rom. Die
kleine Veronika lebt zur Zeit, wo sie ihre
Erzählung beginnt, bei ihrer Großmutter
und ihrer Tante gleich neben der Kirche
Santa Maria sopra Minerva in Rom. Vom
Wohnzimmer der Großmutter aus sieht

man auf das Pantheon, denjenigen Bau,
den die Großmutter, wegen der »antiken«
Schönheit unter allen römischen Bauten

am meisten hebt. Von der Großmutter
wird Veronika erzogen und in den Geist
und Pracht des »ewigen« Rom eingeführt.
Diese Großmutter ist eine der kraftvollsten,
lebendigsten — und »zeitlosesten« Gestalten,

welche die Dichterin dargestellt hat:
Sie ist ganz Menschlichkeit und Kultur,
natürliche Güte, Klugheit, Entschiedenheit,
Majestät und scheint eine unversiegliche
Lebensstärke zu besitzen. Sie verkörpert
sozusagen die Liebe zu Rom, welche die
deutschen Gebildeten seit dem 18. J ahrhun-

4 Malte sagt: ». Und so gehen wir herum, ein
Gespött und eine Hälfte: weder Seiende, noch
Schauspieler.«

608



dert an zahlreichen Beispielen bewiesen

haben — von Winckelmann, Goethe, zu den
Romantikern bis zum Historiker Gregoro-
vius, den sie noch gekannt hat. Für das

christliche Rom empfindet sie eine aufrichtige

Ehrfurcht und Achtimg, ohne aber
selbst gläubig zu sein. Sie »war zwar ein
Kind ihrer Zeit«, sagt Veronika von ihr,
und trug deren Siegel an der Stirne, »aber
sie war auch ihrer Zeit gewachsen gewesen«.

Sie hat später, ganz wörtlich nach

Rilke, ihren »eigenen Tod«. Veronika
erzählt darüber: »Sie starb an dem, woran
alle großen und starken Menschen sterben,
sie starb an ihrem eigenen Leben, an dieser
wundervollen, reichen und glänzenden
Fülle ihres Seins, welche sie so viele Jahre
lang feurig und stolz wie eine festliche
Krone getragen hatte und für die sie nun
plötzlich keine Kraft mehr besaß, so, als

sei etwas daran zu stolz und zu festlich
gewesen: die Krone hatte sie erdrückt.« Für
sie stand »im Anfang das Königreich des

großen und edlen Menschen; um seinetwillen

war die Erde erschaffen worden, um
seinetwillen waren alle Dinge da, um
seinetwillen gab es eine Weltgeschichte«. Die
Großmutter führt Veronika nach und nach
durch ganz Rom. Zuerst durch Ruinen und
Museen — am meisten hebt sie das Forum.
Dann in die Basiliken, vor allem nach St.

Peter, wo sie miteinander den Zeremonien
der Karwoche beiwohnen. Rom ist für sie

Vergangenheit und Gegenwart, großartigster

Ausdruck der Geschichte und Heimat
des Geistes. Es ist die »ewige Stadt«, wie es

keine zweite geben kann. Durch ihre Augen

und diejenigen Veronikas, gibt die
Dichterin ein so eindrückliches Bild der
Stadt, wie man es wohl in keinem modernen

deutschen Roman finden kann. Es fehlt
kaum eines der Denkmäler, die der
Romreisende jeweils besucht, von der spanischen

Treppe bis zum Lateran, von Santa
Maria Antiqua zu San Clemente, vom
Kolosseum zum Moses des Michelangelo und
zur Via Appia, aber alle sind in diesem Ro¬

man in einem lebendigen Zusammenhang
und Geiste gesehen, welche der Gestalt der
Großmutter entsprechen. Der Raum dieses

Romans besitzt zwar diese Größe in
der Bauart und der Geschichte, die sich

darin ausspricht, aber er wird hier auch

in seiner »ewigen Größe« gesehen und

hingenommen — außer vom zeitverstrickten

Menschen. Zur Großmutter, die eine
Deutsche ist, ebenso Veronika, kommen
Gelehrte, Künstler, Dichter — Menschen aller
Art. Ihr Haus steht ihnen immer offen. So

lädt sie den jungen deutschen Dichter En-
zio ein, einen eigenwilligen begabten
Menschen, den sie in den Geist Roms einführen

möchte, so wie sie ihn sieht. Aber er
geht nur halb auf ihr Ziel ein. Er hebt
mehr das Furchtbare und Grauenhafte —
die Ruinen, als Zeugen der Zerstörimg, und
nicht als Zeugen vergangener Größe. Seine
Gedichte waren Ausdruck seiner Generation.

Es war darin »viel die Rede von
großen Maschinen, welche wie riesenhafte,
künstliche Tiere die Seelen der Menschen

grausam fräßen und zermalmten; es war
die Rede von Geld, welches sie hart und
unenmpfindlich mache; von Verstand und
Wissen, durch welche der Geist klein, eng,
unfruchtbar und ungläubig werde. Dann
brachen Verwünschungen gegen große,
schauerliche Städte los, Beschwörungen von
Krieg, Schrecken und Seuchen: man sah es

wie Gewitter von Eisen und Tod heraufdro-
hen; jauchzende Blitze schienen den Untergang

einer verruchten Welt anzukündigen.
Schließlich brach alles mit einem Aufschrei
des Mitleids mit den gequälten Wesen der
Erde zusammen.« Enzio habe immer mit
der »Tiefe« zu tun, erzählt Veronika. Er
fühlt sich geteilt zwischen der Liebe und
dem Haß gegen seine Zeit und gegen die
Vergangenheit. Das Christentum lehnt er
vollständig ab — er fühlt auch nicht die
Ehrfurcht der Großmutter ihm gegenüber.
Wenn er schließlich doch noch eine große
»römische Ode« schreibt, worin er, in
seiner Art, seine Bewunderung für Rom aus-

609



spricht, so bleibt doch sein Grundgefühl
gegenüber dem Leben und den Menschen
das seiner Einsamkeit und Verlorenheit in
der Welt: »Mein Gott, wie verlassen ist der
Mensch im Universum«, ruft er eines Tages
aus. Er glaubt nicht an die Seele, er kennt
nur den »Lebensinstinkt«, er spricht
einmal beim Anblick Roms vom »Antlitz der
Spukhaftigkeit des gesamten Seins«, und
er sieht selbst ein, »daß der Kampf gegen
die eigene Zeit«, so wie er ihn führt, »im
Grunde auch nur Zeit sei«. Veronika ihrerseits

spricht vom »schauerlichen Bekenntnis

zum Nichts«, das gelegentlich aus
seinen Gedichten »auftöne«.

Veronika, noch ein halbes Kind, liebt
ihn, und die beiden kommen sich immer
näher, bis Enzio Rom verläßt.

Neben Enzio ist Veronikas Tante Edel-

gart, die einstige Verlobte ihres Vaters,
ein »Mensch der Zeit«. Nervös, immer wieder

unentschlossen, ob sie zum Katholizismus

übertreten wolle oder nicht, obwohl
sie eine tief religiöse Natur ist. Die
Großmutter durchschaut den innern Kampf und
die Haltlosigkeit ihrer Tochter und
wünscht die Bekehrung, damit diese endlich

zur Ruhe käme. In dieser Gestalt der
Tante Edelgart spielt sich, ein erstes Mal,
im Roman das Ringen des Glaubens und
der Gnade um den modernen Menschen ab.

Einem »Psychiater« gelingt es, sie während
einiger Zeit zu beruhigen; die Großmutter
hält zwar nicht viel von »Psychiatern«; sie

sagt von ihnen, »sie hätten die ganzen Augen

voll Seelenstaub, so daß sie überhaupt
keine rechte und ganze Person mehr
erkennen könnten.« Bald darauf jedoch
bricht die innere Unruhe in der Tante wieder

aus. Ihre Gleichgültigkeit gegenüber
dem Religiösen wandelt sich zum Haß. In
der Wut reißt sie sogar das Kreuz in ihrem
Zimmer von der Wand und zerschlägt es. Da
bricht sie zusammen und gesteht darauf in
einer langen Beichte, was in ihr seit Jahren

vorgegangen sei und wie sie immer von

neuem die Gnade verweigert habe. Dieses

ihr Bekenntnis zeigt, wie bewußt die
Dichterin, am Beispiel dieser Gestalt, den Kern
der modernen Angst und Zerspaltenheit
trifft: Tante Edelgart gesteht, sie habe bei
ihrer Zurückweisung der Gnade, »nicht
aus eigentlicher Selbstliebe« gehandelt,
»sondern es ist immer nur um mein ganzes
Ich gegangen! Ich habe mich versagt aus

Versagung, aus dem zähen, dumpfen, bangen

Trieb des Bleibens und Beharrens in
mir selber, aus dem, was in unserer physischen

Natur der Wille zum Dasein ist, aus
demselben heraus int Geist und in der Seele.

Denn das Gefäß, zu dem sich die ewige
Erbarmung herabgelassen hatte, war ein
ungewöhnlich kleines und schwaches. Ich
habe von früh auf mit einer besonderen

Hemmung in meinem Gemüt zu kämpfen
gehabt, nämlich mit einer großen Ungewißheit

über mich selbst. Nicht in bezug auf
Charakter und Fähigkeiten, auch nicht in
bezug auf meine Geltung unter den
Menschen, sondern in bezug auf die Wirklichkeit

und Unverlierbarkeit meines innersten
Ich. Ich habe diese Unsicherheit nicht
erworben durch die Bekanntschaft mit den
auflösenden Gedanken über das Wesen der
menschlichen Person, wie sie meine Zeit
erfüllten — ich kannte diese Gedanken
damals gar nicht; denn ich stieß schon aus

Angst auch in dieser Hinsicht alles von mir.
Sondern das, was meine Zeit in ihren
Büchern erfüllte, war mir schon angeboren,
als hätte es geheimnisvoll im Schöße meiner
Mutter Wurzel geschlagen, so wie eine

Krankheit auch von einem Menschen

weitergetragen werden kann, der ihr selbst
widersteht.«

Diese Angst vor dem Verlust der eigenen

Identität, wie man ihn ja sehr häufig in der
modernen Literatur als Zeitausdruck
findet, weist hier zweifellos auf den Nihilismus

und die Psychoanalyse hin. Die
Ausdrücke: »Trieb des Bleibens«, »Wille zum
Dasein« u. a. zeigen es deutlich. Die Dich-

610



terin gibt zu verstehen, daß dieses Verhalten

unter dem direkten Einfluß des Bösen
stehe. Tante Edelgart erkennt nun, worin
der Fehler und ihre Schuld liege. Sie faßt
es in den Worten zusammen: »Wir sind
nichts einzelnes, wir sind Liebe.«

Die Handlung des ersten Bandes spielt
noch vor dem Ersten Weltkrieg. Der zweite
Band dagegen versetzt den Leser in die
Zeit nach dem Krieg. Veronika kommt nach

Heidelberg zu ihrem Vormund, einem
Freund ihres verstorbenen Vaters. Das

Haus, worin dieser wohnt, ist noch erfüllt
von Erinnerungen an die deutsche Romantik,

an Brentano, Achim von Arnim, Corres,

Eichendorff. Veronika kommt also wieder

in eine Umgebung, in der das Stadtbild,
das Schloß, die Universität, die Landschaft
und mancherlei literarische Überlieferungen

an eine geistig lebhafte, sympathische,
schöne Vergangenheit hier in ihrer eigenen
Heimat hinweisen. Ihr Vormund verkörpert

das Gute und Edle dieser deutschen

Vergangenheit mit einer ähnlichen Kraft,
Liebe und persönlichen Größe wie die
Großmutter das ewige Rom. Er ist
Universitätsprofessor, ein glühender liberaler
Denker, der noch einen Überblick über das

abendländische Denken besitzt, hervorragender

Redner, für den die Studenten
begeistert sind. Der Schüler, auf den er die
meisten Hoffnungen setzt, ist Enzio, der
nach dem Krieg hier seine Studien
fortsetzt. Dieser fühlt sich unterdessen nicht
mehr als Dichter. Er ist Kriegsverwundeter
und stecktvollerHaß und Abscheu gegen die

Feinde Deutschlands. Er kann die Niederlage

nicht verwinden und sieht nur ein Ziel
vor sich, dem er alle seine Energie und
Leidenschaft opfert: Deutschland wieder
groß zu machen. Er haßt nicht nur die
Gegner seines Landes, sondern noch mehr
das eigene Volk, das sich dem »fürchterlichen

Frieden« beugt. Davon, von diesem

Frieden, will er es zuerst befreien. Die deutsche

Landschaft, Deutschland, ihre Heimat,
mit dem Rhein, den Wäldern, die Veronika

tief beeindruckt, erscheint Enzio »vor allem
gefährlich«. Sie hat für ihn »ein doppeltes
Antlitz — sie ruft Entscheidungen auf«.
Draußen in der Ferne liegt für ihn nicht
mehr Rom wie für Veronika, sondern

Speyer, die deutsche Kaiserstadt, und
Worms, die Stadt der Nibelungen. Nicht
mehr Rom, nur noch Deutschland existiert
jetzt für ihn. Er beschwört einen Streit herauf

mit dem »Professor«, Veronikas \ or-
mund, den sie selbst immer besser versteht
und tiefer verehrt. In einer abendlichen
Auseinandersetzung im Kreise seiner
Mitstudenten, greift er ihn mit verletzender
Schärfe an: Er zieht den Trennungsstrich
zwischen der »bürgerlichen Kultur« des

Professors und den Aufgaben der neuen
Generation, die keine Kultur, keinen auch
liberalen Glauben und keine Sittengesetze,
überhaupt keine geistige und humanistische

Überlieferung mehr brauche. Sie habe

nur eine Aufgabe: den Kampf für die Größe

Deutschlands. In Enzio ist alles, was der
spätere Nationalsozialismus an nihilistischen

Auffassungen, an Zynik gegenüber
der eigenen deutschen Vergangenheit und
Kultur, nicht nur der abendländischen, an
Gefühlskälte, Haß und Energie für sein

eigenes Machtziel, in die Tat umgesetzt hat,
verkörpert. Er nennt die Vorlesung seines

Lehrers, die Veronika so tief gepackt hat,
die »Abschiedsvorlesung einer ganzen
Kultur«. Die Mehrzahl seiner Mitstudenten
unterstützen Enzio. Etwas von seinen Zielen
hat er übrigens schon in die Tat umgesetzt,
indem er Zeitungsartikel schreibt für die

neue Bewegung, an Stelle der frühern
Gedichte, und er hat in einem seiner frühern
Kriegskameraden, Starossow, einem einstigen

Offizier, einen Anhänger gefunden, der
ihm mit so absoluter Treue ergeben ist, daß

er im Leben von gar nichts anderem mehr
weiß als von dieser Treue. Sie ersetzt ihm
die Religion und Kultur und jedes geistige
Lebensziel. In ihm sind die zahlreichen
späteren Gefolgsleute der Bewegung verkörpert.

611



In diese Umgebung kommt die gläubige,
christliche Veronika hinein. Ihre einstige
Liebe zu Enzio erwacht wieder neu, trotz
ihrer ursprünglichen Absicht, in Rom ins
Kloster einzutreten. Enzio seinerseits
erwidert ihre Liebe, so daß sie sich verloben.
Hier beginnen der innere Konflikt und das

Zeitproblem, das sich ihr in aller Schärfe
stellt: Sie empfindet aus innerstem Wesen

die »grenzenlose metaphysische Verlassenheit«

Enzios und fühlt sich doch mit ganzer
Seele an ihn gebunden. In der Nacht, in der
Enzio während des Krieges verwundet
wurde, war sie plötzlich aufgewacht und
hatte stundenlang für ihn gebetet, während
Enzio sich erinnert, wie er damals mit aller
Kraft ihren Namen gerufen habe. Immer
stärker kommt es Veronika zum Bewußtsein,

daß es für Enzio keinen andern Ausweg

mehr gebe, als wenn sie seine innere
»Verlassenheit« und Glaubenslosigkeit in
ihre eigene Liebe zu Gott hereinnehme. Sie

sieht keine andere Rettung mehr für ihn
als die »stellvertretende Liebe«. »Gott hatte
seinen (Enzios) Ruf nach mir gehört (in
der Kriegsnacht), noch ehe ich ihn erhören
konnte, er hatte seine Liebe zu mir
angenommen; denn diese Liebe war ja
selber Gottes Ruf an mich gewesen!« Wie Enzio

sie fragt: »Du willst dich also gegen
mich für Gott entscheiden?«, da antwortet
sie: »Nein Gott hat für dich entschieden.

Begreife doch: du bist ja selber Gottes

Ruf an mich — er liebt deine Liebe.«
Umgekehrt sagt sie sich, daß Enzio in ihrer
Liebe zu Gott eingeschlossen sei: »Wenn
ich morgens in der Messe kniete, kam mir
der langsam erglühende Raum des schönen
Gotteshauses immer wie das Herz der Kirche

selbst vor, das den Freund und mich
gleicherweise umschloß; denn nun kniete
ich ja wirklich an seiner Stelle! Er liebt
mich, die ich Gott liebe, also liebt er Gott
durch mich.« Das wTar ihr »unerschütterlicher

Glaube«, wie sie sagt. »Gott selbst

hatte diesen Glauben bestätigt, er hatte aus

unser beiden Leben ein Leben gemacht.«

Enzio will nichts davon verstehen, wie sie

ihm später erklärt, »Gott« habe ihre Liebe
»angefangen«. »Die Liebe kommt von ihm.«
Woher sie denn das wisse, fragt er sie. Sie
erwidert: »Du sagst es jedesmal, wenn du
mich ansiehst. Ich weiß es nur durch dich
— du bist doch Gottes Ruf an mich.» Aber
er kann es nicht verstehen trotz seiner Liebe
zu ihr. Im Bewußtsein dieser ihrer christlichen

Sendung, die sie an Enzio erfüllen
will, gibtsie dieVerlobimg nicht auf, obwohl
ihr ein geistlicher Berater in Heidelberg
und auch ihr Vormund, der die Gesinnung
Enzios durchschaut und Veronika in ihrem
reinen Glauben stützt, auch wenn er selbst
diesen Glauben nicht mehr besitzt — er
erkennt nur dessen unermeßliche Bedeutung
für die abendländische Kultur der Vergangenheit

und Zukunft, aber er selbst sehe

nur »Abendröte«, nicht mehr die zukünftige

Sonne, sagt er —, trotzdem die beiden
ihr anraten, die Verlobung aufzulösen, hält
sie an ihrer Sendung fest5. Ihr geistlicher
Berater legt ihr die Bedingungen dar, welche

ihr Gatte trotz seines Unglaubens, im
Fall einer katholischen Ehe annehmen und
erfüllen müsse. Sie zählt darauf, daß Enzio
sie aus Liebe zu ihr annehmen werde, aber
dieser weigert sich, ja sein Haß gegen die
Kirche nimmt von da an noch zu. Doch
hält sie an ihrer Liebe fest. Sie geht sogar
soweit, daß sie seinem Drängen zur baldigen

Hochzeit nachgibt, ihren Glauben und
ihr eigenes Seelenheil aufs Spiel setzt, um
diesen Ungläubigen retten zu können. Die
Liebe, in die sie Enzio einzuschließen

hoffte, ihre »stellvertretende Liebe« gibt
sie nicht auf, aber sie kann Enzio damit
nicht gewinnen. Sie muß sich überzeugen,
daß sie ihn nur dadurch gewinnen kann,
daß sie auf die Vorschriften der Kirche
verzichtet und sich äußerlich von ihr entfernt,

5 Siehe darüber: Gertrud von Le Fort, Werk
und Bedeutung. »Der Kranz der Engel« im Widerstreit

der Meinungen. Ehrenwirth Verlag, München
1950, wo negative wie positive Besprechungen vor
allem von Theologen wiedergegeben werden.

612



um, vielleicht eben auf die Gefahr, ihr
Seelenheil zu verlieren, seine Seele zu retten.
Die Gefahr, in die sie sich begibt, wird
dadurch noch größer, daß sie das Haus ihres
Vormunds verlassen muß und sich nach

einiger Zeit sogar gezwungen sieht, zu ihrer
kranken zukünftigen Schwiegermutter
überzusiedeln, um sie zu pflegen. Damit
ist sie schutzlos im Hause Enzios, und dessen

Mutter unternimmt alles, damit die
Heirat bald zustande komme.

Im Entschluß, ihr Seelenheil für Enzio
aufs Spiel zu setzen, liegt die scharf umstrittene

Frage dieses Romans. Die Dichterin
läßt hier auch tatsächlich eine ihrer
Gestalten einen Entschluß auf sich nehmen,
der weit über das hinausgeht, was in ihren
andern Werken an religiöser Kühnheit, an
äußersten religiösen Entscheidungen zu
finden ist. Ihr geistlicher Berater macht Veronika

im Beichtstuhl auf die Tragweite ihres
Vorhabens aufmerksam. Sie erwidert ihm
jedoch: »Diese Liebe zu einem Unwürdigen

ist ja gerade mein Bekenntnis zu
Christus.« Er warnt sie, aber sieht doch ein, wie
er wörtlich sagt, »daß Ihr (Veronikas) Plan
nichts mit eigentlichem Glücksverlangen
zu tun habe«. »Ihr Erliegen«, sagt er weiter,

sei »kein Erliegen im gewöhnlichen
Sinne, ich meine, kein Erbegen Ihrer reli-
giösen Haltung, sondern Ihr Erliegen war
— religiös. Sie wähnen die Nachfolge Christi

zu vollziehen durch einen Akt
stellvertretenden seelischen Entbehrens und
Leidens. Ich glaube an Ihren subjektiv reinen
Willen.« Aber objektiv halte eres trotzdem
für möglich, daß sie im Irrtum sei und daß

die »innere Aufforderung«, der sie
nachzukommen glaube, auf einer Täuschung
beruhe, er halte das sogar für wahrscheinlich;
»denn Gott kann nicht die Zerstörung Ihres

religiösen Menschen fordern, die mit
diesem Schritt unvermeidhch eintreten würde.
Bedenken Sie doch, daß es das Opfer eines

Gottes war, das Sie wiederholen wollen —
an diesem Punkt liegt, soweit unsere Augen

reichen, die unerbittliche Grenze, die
unserer Nachfolge Christi gesteckt ist. Nur
Gott selbst kann wagen, den Himmel und
die Seligkeit des Himmels zu verlassen!«
Er erklärt, die Kirche könne nicht mehr
tun, als sie »einer letzten Gnade« anbefehlen,

und fordert sie auf, viel zu beten und
Gott »zum absoluten Herrn Ihrer
Entschlüsse« zu machen.

Sie begibt sich also in diese äußerste
religiöse Gefahr und fühlt sich in einer
entsetzlichen innern Öde und Verlassenheit,
da sie nicht mehr wagt, in diesem Zustand
des Ungehorsams gegenüber den Geboten
der Kirche zu den Sakramenten zu gehen.
Überall sieht sie nur die Bestätigung der
Einsamkeit und Verlorenheit. Sie fühlt, wie
sie wörtlich erzählt, »die Zerstörung« ihres

»ganzen inneren Menschen« »unaufhaltsam«

über sich hereinbrechen. Es ist ihr,
als fühlte sie ein »fremdes Herz« in sich.
Sie hört alle Einwände ihrer Umgebung
gegen das Christentum und fühlt, »daß weder
Gott noch ich selber« mehr »Macht« über
ihr Herz besaßen. Sie hat »die Gewißheit,
daß sie sich selbst »entschwinde, entschwinden«

müsse. Und sie erkennt nun den vollen

Sinn eines Wortes, das ihr Tante Edel-

gart gesprochen hatte: »Die Seele des
Menschen ist im All befestigt einzig durch die

Erbarmung Gottes, und sobald sie sich von
dieser löst, kann man sie nicht mehr erkennen;

sie ist dann nur noch wie ein Spuk um
leere Häuser.«

Mit andern Worten, wir sehen hier die
letzte christliche Hingabe, einen christlichen

Nihilismus, wenn man so sagen kann,
der, nach der Auffassung der Dichterin, das

einzige vollwertige Gegengewicht gegen den

ungläubigen, modernen Nihilismus, gegen
die moderne Zerstörung des Menschenbildes

darstellt. Wir finden in diesem letzten
Text: Zeit und Raum, die den modernen
Menschen so sehr bestürmen, vereint: das

All, in dem die Seele des Menschen durch
die Erbarmung Gottes befestigt ist, ver-

613



einigt sie; löst sie sich davon, so ist »sie nur
noch wie ein Spuk um leere Häuser«.

Veronikas Weg ist damit noch nicht zu
Ende: sie erleidet noch vor dem Haß gegen
sie selbst und gegen Gott und dem Selbstmord

von Enzios Freund Starossow, die
»Todesangst«, sie erlebt die Nähe der

»Schwarzgeflügelten«, hört das »schauerliche

Wort«: »Ich will keine Verzeihung,
ich fluche wieder!«, als sie den Sterbenden

anfleht, zu beten. Sie erlebt, wie sie sagt,
»das äußerste Maß des Bösen« und nimmt
auch hier noch den »Fluch« des Freundes
auf sich, indem sie dem Freunde Enzios
zuruft: »Alles, was sein (Enzios) ist, ist
mein, auch Ihr Fluch — wir sind nichts
einzelnes, wir sind Liebe!« Darauf verliert sie

das Bewußtsein, wird schwer krank — und
das Ergebnis ihres Opfers ist, wie man am
Ende des Romans sieht, daß Veronika
Siegerin ist, Enzios Härte ist erweicht, er hofft
nur noch auf ihre (Veronikas) Liebe, und
man kann voraussehen, daß es nur noch

ein Leben für ihn und Veronika geben werde

in Zukunft. Ihr äußerstes Opfer war
daher nicht umsonst.

Es gibt daher, nach Gertrud von Le Forts
Roman, nur einen Weg, um den im Nihilismus

völlig verstrickten Menschen zu retten:
das ist die äußerste, stellvertretende Liebe
des Christen, ein äußerstes Vertrauen in die
Hilfe Gottes, ein Vertrauen, das bis zur
Selbstvernichtung geht. Dem Nichts, der
Macht des Nichts, welcher der moderne
Mensch verfallen ist, wird hier die Selbst-

liingabe, bis zum Nichts, in die Hand Gottes

entgegengestellt. Wir sehen hier auch
das Dämonische wieder, in anderer Weise
als in Thomas Manns »Doktor Faustus« und
Döblins »November 1918«, als eine der
Kräfte, die allein eine Erklärung für den
Wahnsinn der Zeit zu geben vermag nach
diesen drei Schriftstellern; auch sei daran
erinnert, daß ihre Romane fast zur gleichen
Zeit geschrieben wurden.

(Schluß folgt.)

U 31 S C H A U

ZUM NEUEN BEGINN
DER LITERARISCHEN WIRKSAMKEIT

FRIEDRICH WILHELM FOERSTERS

Ist es nicht mehr als seltsam, wenn man bei
einem 82-Jährigen vom Neubeginn literarischen
Schaffens redet? Liegt der Gedanke an den
Abschluß, an die letzte Ernte da nicht viel näher?
Aber die Schicksale, denen dieser Mann und seine
Werke anheimfielen, sind eben von einer einmaligen

Seltsamkeit.

Ohne Übertreibung darf man die Behauptung
wagen, daß es im letzten Jahrhundert keinen zweiten

Pädagogen deutscher Sprache gab, der wieFoer-
ster durch die Kraft seines gesprochenen und
gedruckten Wortes dermaßen Hunderttausende von
Menschen in den Bann seines Geistes zwang und
zu ernstem Mit- und Nachdenken anregte. Die
Älteren unter uns erinnern sich an die Jahre etwa von
1900 bis zum Beginn des Ersten Weltkrieges. Auf
einmal etwa gegen 1910 war der Name Foerster

sozusagen allen Männern und Frauen vertraut, für die

Erziehungsfragen eine besondere Bedeutung hatten.
Man sprach von Foersters »Jugendlehre«, man gab
der heranwachsenden Jugend Bücher wie »Lebenskunde«

und »Lebensführung« in die Hand. Wenn
Foerster in einer großen Stadt in der Öffentlichkeit
auftrat, etwa auf den Tagungen des Vereins für
christliche Erziehungswissenschaft, so strömten die
Zuhörer zu Hunderten herbei. Und dabei lag im
Wesen und Auftreten dieses Mannes so gar nichts
Reißerisches. Er wirkte nicht mit den Mitteln einer
glänzenden Rhetorik. Aber seine Zuhörer wurden
gepackt durch die Wucht einer Persönlichkeit, der
nichts ferner lag als eitle Schaustellung, die von
unbedingter Wahrheitsliebe erfüllt war und von
dem Willen, der Wahrheit zum Siege zu verhelfen.
Was die Menschen in besonderem Maße fesselte,
das war das beständige Bemühen des Redners, Lehre

und Leben in ihrer innigen Wechselbeziehung

zu zeigen, sie einander gegenüberzustellen, das
Leben mit der Wahrheit zu durchleuchten und zu

richten, die Kraft der Wahrheit in ihrer Bedeutung
für Lebenswirklichkeit überzeugend faßbar zu

614


	Zeitprobleme in Gertrud von Le Forts "Schweisstuch der Veronika"

