
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 38 (1951)

Heft: 19: Unterricht in der biblischen Geschichte ; Zeitprobleme von Le Forts

Artikel: Noch einige freimütige Gedanken zum Bibelunterricht

Autor: Schöbi, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sentlichen Ausdrücke und Begriffe, wie
etwa Pharisäer, Gnade, Golgatha usw., kurz
erläutern würde.

Ferner sollte ein neues künstlerisches
Bilderwerk geschaffen werden, das die be¬

kannten Fugelbilder gelegentlich ersetzen
könnte. Für eine künstlerische und reichlich

illustrierte Schülerbibel haben wir ja
bereits in der Bibel mit den Stocker-Bildern
einen verheißungsvollen Anfang.

NOCH EINIGE FREIMÜTIGE GEDANKEN ZUM BIBELUNTERRICHT
Von Johann Schöbt

Negative Tatsachen haben uns an der
Macht der weltanschaulichen Erziehimg
durch die Schule irre werden lassen. Wir
schauen mit den Händen im Schoß zu,
glaubend, daß es so sein müsse und nicht anders
werden könne. Das Elternhaus schiebt die
Schuld der Schule zu, und diese zweifelt am
eigenen Vermögen. Wir zweifeln weiter und
denken kaum mehr dran, was noch vor Jahren

im Dritten Reich geschah. Hier hat der
Staat durch seine weltanschauliche Schulung

die heranwachsende Jugend in kürzester

Zeit derart geformt, daß sich die Kinder

gegen die Eltern stellten und zu
Märtyrern ihrer Überzeugung wurden. Noch

einige Jahre, und es wäre ein neues Volk
eigener Prägung entstanden. Das vermag
die Schule! Geschieht leider nicht auch
ähnlich Furchtbares im Osten?

Der Nationalsozialismus suchte das Kind
in seiner gesamten Persönlichkeit zu erfassen,

zu jeder Zeit, mit allen Mitteln und in
allen Fächern. Sogar im Rechenunterricht
ging man so weit, daß nach dem
Zusammenbruch aus österreichischen Schulen der
Ruf zu uns gelangte, man möge ihnen
Ersatzrechenhefte senden, weil sich die
gebräuchlichen wegen der weltanschaulichen
Hinweise nicht mehr verwenden ließen.

An den Früchten werdet ihr sie erkennen.

Die Erfolge sprechen ganz einseitig
für die nationalsozialistischen ßeeinflus-
sungsmethoden: die Schulen waren doch

mächtiger, als wir glaubten! Irgendwo muß
es bei uns hapern, daß es so gar nicht vor¬

wärts gehen will. Dort begeistertes Mitgehen

und hier beinahe Schlaf — dort
Leben und bei uns beinahe Tod! Wir können
die Verhältnisse bei uns gar nicht schwarz

genug sehen — wieviele reiben sich in ihren
Werken beinahe auf, und nichts will gelingen

— kämpfen wir denn nicht für eine

viel bessere Sache, stehen auf unserer Seite

nicht edelste Menschen, gibt es irgendeine
Weltanschauung, die auf gleich viel und
gleich bewundernswerte Pioniere für höchste

Ideale zählen könnte? Und dennoch
dieser Mißerfolg. Die Jugend will oft nicht
mehr mit, wir verstehen sie nicht mehr zu
fassen. Läßt sie sich nur noch für das

Schlechte begeistern oder sind wir auf
falschen Wegen? Müssen wir nicht aus jenem
System lernen?

Fürs erste lehrt uns der Nationalsozialismus,

daß wir weit mehr tun müssen. Zwei
oder höchstens drei Stunden in der Woche

genügen nicht — er erfaßte den Menschen

immer. Müssen wir uns da nicht schwere

Vorwürfe machen lassen? Selbstverständlich

sind den katholischen Lehrkräften in
den gemischten Schulen Schranken gesetzt.
Aber ist es in der Innerschweiz oder bei
unseren konfessionellen Schulen besser?

Spürt man gar einen Unterschied Es hätte
in Italien, in Polen, in Frankreich und auch
bei uns nicht so weit kommen können,
wenn wir uns nicht immer und immer wieder

auf Pflichtstunden beschränkt hätten.
Also als erste Forderung: viel, viel, viel
mehr!

Fürs zweite lehrt uns aber auch der Na-

602



tionalsozialismus, daß wir es ganz anders

tun müssen.

Erfolg und Mißerfolg hangen in der
Schule recht häufig von der Methode ab.

Was wir bis jetzt erreichten, spricht nicht
für die Güte unserer Wege — und nun komme

ich zum Kernpunkt des Problems, ich
kann gar nicht glauben, daß unser heutige
Religionsunterricht den modernen
psychologischen Forderungen entspricht. Wir
können nur zum Kinde kommen, wenn wir
in der Sprache des Kindes reden und von
diesem verstanden werden.

In erster Linie wird das Kind durch
Beispiele geformt. Sodann spielen beispielgebende

Erzählungen bei den Kleinen eine
überaus große Rolle. Mit ihren lebhaften,
phantasievollen Schilderungen haben einst
die Großmütter das junge Volk beeinflußt.
Auch jetzt noch reißen Märchen die Kleinen

aufpeitschend mit und sind im Innern
weit aktiver, als viele ahnen. Hexengeschichten

und Geisterschilderungen wirken oft
derart nach, daß sie sogar alte Leute nicht
mehr frei werden lassen. Hier erzählt die
Psychologie des Unbewußten von
wunderwirkenden Einflüssen. Und es muß auch so

sein, es muß uns gelingen können, die Kleinen

schon sehr früh für das ganze Leben zu
sichern. Darum werden in bestimmten
Völkern ganz bestimmte Märchen gezüchtet;
die Weisheit von Jahrhunderten Heß sie

das Rechte finden. »Rotkäppchen« schützte
die Jugend vor dem großen deutschen

Wald; ähnlichen Zielen diente das

»Schneewittchen«; für jede gefährliche Situation
entstund ein passendes Werk. Jetzt noch
wirken diese Märchen in der Jugend mächtig

nach, die dadurch unbeachtet mitgerissen

wird und zu bestimmten Idealen
gebracht werden kann. Dieser Geist der
Märchen kann uns aber nicht genügen, sie

entstammen einer heidnischen Zeit, wir müssen

den Kleinen Besseres bieten. Damit ist
schon die Bedeutung der biblischen
Erzählungen umschrieben. Sie haben das

gefährliche Erbgut vorchristlicher Zeiten zu

ersetzen und ein neues Geschlecht zu
erziehen. Es mag im ersten Augenblick
verletzen, wenn ich den Märchen biblische
Erzählungen gleichsetze — haben w ir es doch

im einen Falle mit Phantasiegebilden, im
andern mit Tatsachen zu tun. —, ich kann
mir aber für unsere biblischen Erzählungen

nichts Schöneres ausdenken, als derart
intensiv an der Formung der Menschen

mittätig zu sein, wie es einst die Märchen

waren. Selbstverständlich können für diese

Mission nur jene Erzählungen in Frage
kommen, die der Aufnahmefähigkeit der
Hörenden entsprechen. An diesen Gaben
besteht kein Mangel — welch herrliche
Geschichten bieten das Alte und das Neue
Testament. — Wir müssen wiederum neue
Bücher schaffen, mustergültig ausgestattet
wie die schlanken Absatz findenden Mär-
chenbilderbüclier, die die Alten zum
Erzählen anregen und die Kleinsten sogar
mitreißen. Und unsere ersten Religionsstunden

haben in nichts anderem als im
Erzählen zu bestehen, zuerst in jenem von
tatsächlichen biblischen Ereignissen, dann in
Erweiterungen, die in kluger Weise Stein
auf Stein zum Bau des Gebäudes der
christlichen Kirche erstellen. Wie kann doch
schon der kleine Erstkläßler begeistert werden

— und was wird zerbrochen, wenn man
die ersten Religionsstunden mit unverstandenen

Gebetchen und gar mit der
Katechismusfrage: »Wozu sind wir Erden?«
beginnen

Ein natürliches Erzählen! Leider können

wir nicht mehr erzählen — und doch
gibt es nur diese Art, zum kleinen Kinde
zu kommen. Die neuere Methodik beginnt
das berüchtigte Frag- und Antwortspiel —
man nennt es bezeichnenderweise die
katechetische Methode — immer mehr
abzulehnen, oben und noch viel selbstverständlicher

in erster Linie unten. Und es geht
oft ungeahnt gut oben und wird unten noch
viel besser gehen. Wie sind es herrliche
Stunden, wenn man, die Kleinen um sich
geschart, aus sprudelnden Quellen fabulie-

603



ren kann, wenn man die feurige Phantasie
spielen lassen darf und die Schüler gläubig
an den Lippen hangen.

Jede Erzählung, die wir dem Kinde
bieten, muß ganz verborgen von der Güte Gottes

in seinen Werken, in der Sorge um uns
Menschen und in seiner unendlichen
Barmherzigkeit berichten. Es darf dies nicht
aufdringlich geschehen, aber die Darbietungen
müssen im Kinde die heiligen Kräfte wek-

ken, diese unendliche Liebe mit Gaben

eigener Liebe zu vergelten. Wie lassen sich
doch Kinder in diesem Alter begeistern —
nichts ist ihnen zu viel. Sorgen wir dafür,
daß die hellodernde Flamme nicht mehr
erlischt! All dies ist mögüch, ohne daß wir
die Kleinen mit der Hölle schrecken. Wir
dürfen dies unter keinen Umständen um
billiger Augenblickserfolge willen tun. Mit
dem Satze: Wenn du nicht folgst, kommst
du in die Hölle, wird man in den ersten
Perioden wunderbare Früchte ernten, aber
die Kinder werden derart unruhig, daß sie

nachts nicht mehr zum Schlafen kommen,
aufschreien und kaum mehr zu trösten sind.
Und das Unrecht geht noch tiefer! Lügen
wir denn nicht, und verleumden wir denn

nicht den himmlischen Vater, wenn wir für
Kinderfehler die Hölle in Aussicht stellen
Werden nicht die Kinder später als
Heranwachsende gerade wegen der Übertreibungen

ihrer Erzieher nicht mehr an die
furchtbare Tatsache der Hölle glauben,
gerade dann, wenn die Hölle ihnen wirklich
zu drohen beginnt

Als konsequente Folgerung aus meiner
Erfahrung und aus den vorstehenden
Überlegungen verlange ich für die Elementarstufe
einen ans Herz appellierenden Gesinnungsunterricht

; ich denke an die J osefsgeschich-

te, an die herrlichen Taten eines Samson

und Gedeon, eines Heb, Samuel und David,
Daniel und hauptsächlich der Makkabäer.
Gerade auf dieser Stufe, auf der der kritische

Geist noch schläft, wirken diese Gaben

am besten. Man biete sie einzeln, ohne
geschichtliche Verbindung, als Merkmale der

immer tätigen Liebe Gottes und der Größe

von Menschen, die diese Liebe erfaßte. Man
biete sie auch warm, daß der Funke zündet
und vertiefe, indem man sie oftmals
wiederholt. Auch dies gehört zum' Eigentümlichen

des Kindes, daß es bereit ist, dutzendmal

der gleichen Erzählung zuzuhören, mit
glänzenden Augen und offenem Munde. So

erzählenGroßmütter immerund immerwie-
der das Gleiche, aber derart eindringlich,
daß die Eindrücke unauslöschlich bleiben.
Der Erfolg ist selbst bei den Dümmsten da,
auch wenn nichts wiederholt werden kann,
noch muß.

Nach dieser erstenPeriode der mitreißenden

Gesinnungsstoffe beginnenwir vom Wirken

des Heilandes und in erster Linie von
seinen Wundern zu erzählen. Dies hat etwas
früher zu geschehen, als es dem psychologischen

Alter entspricht, weil die Kinder
zur hl. Kommunion vorbereitet werden
müssen. Ich kam erst in der 6. Klasse dazu
und sträubte mich lange gegen die neuen
Kommunionmandate Papst Pius' X., aber
daraufhin sah ich meine eigenen Kinder
zur ersten hl. Kommunion treten, derart
andächtig und gefaßt, daß ich nun weiß,
daß es mit ganz wenig Vorbereitung
mindestens so würdig geht, wie es bei uns ebenfalls

geschah.

Im vierten und fünften Schuljahr
beginnt allmählich die logische Vernunft zu
erwachen. Jetzt dürfen schon anspruchsvollere

Stücke der Bibel mit schwereren
Gleichnissen durchgenommen werden.
Immer aber denke man an das, was L. Bopp in
seiner »Katechetik« schrieb: Ist das Erlebnis

tief gegangen, dann wird man die
Weihestunde nicht künstlich wieder durch
intellektuelle Erörterungen vernichten,
sondern sie von selber verklingen lassen. Und
Schüßler schreibt in seiner »Arbeitsschulmethode

und katholischer Religionsunterricht«:

Die Lektionen des größten
Lehrmeisters aller Zeiten waren nicht aus Analyse,

Assoziation, System und dgl.
zusammengebastelt, aber Jesus bot seine Ge-

604



schichten so meisterhaft geformt dar, daß

jedermann selbst »verknüpfte« und
»zusammenfaßte« und über die Anwendung
nachsann.

Diese beiden, zweifellos sehr erfahrenen
Katecheten weisen uns mit ihren
Bemerkungen auch den methodischen Weg. Es ist
uns streng verboten, am Wahrheitsgehalt
der Lehrstücke in irgendeiner Weise zu
rütteln. Wohl wünsche ich für die Unterstufe
Erweiterungen, doch diese nur insofern, als
sie dem eindringlichen Verständnis dienen.

Notwendig sind in erster Linie
Ortsschilderungen. Die Kinder müssen mit den
tatsächlichen Verhältnissen nach Vermögen
vertraut werden, sie sollen auch die
Menschen in ihrem tatsächlichen Milieu mit
ihrer wahrscheinlichen Mentalität handeln
sehen — darüber hinaus muß auf alles
nicht in der Linie liegende Beiwerk unbedingt

verzichtet werden. Am besten wird es

in allen Fällen sein, wenn man die Biblische

Geschichte so genau als möglich nach
dem Buche bietet. Dies kann ohne Bedenken

geschehen, wenn man in einer
Vorbesprechung die Schwierigkeiten wegräumt,

Hierauf bin ich so altertümlich, daß ich
das Durchgenommene auf der Oberstufe so

gut als möglich memorieren lasse, wobei ich
selbstverständlich gerne gestatte, sich kin-
dertümlich auszudrücken, sofern man sich
der wichtigen Reden wörtlich bedient.

Es gab eine Zeit einer methodischen Ver-
irrung, in der man sich vor dem
Auswendiglernen bestimmter Stoffe hütete. Das

Kind sollte in seiner eigenen Ausdrucksfähigkeit

voll zur Geltung kommen. Aber
seither ist man wiederum daran, zurückzu-
revidieren. Wohl ist zuzugeben, daß das

Auswendiglernen keine höheren geistigen
Kräfte mobilisiert, aber ohne ein bestimmtes,

einem eigen gewordenes Wissen geht es

einfach nicht, und besonders in Glaubenssachen,

im Wissen um Glaubenswahrheiten

sind wir auf die genaue Kenntnis der
Tatsachen und auf die wörtliche Wiedergabe

bestimmter Stellen angewiesen.

Dieses Wissen spielt später bei der
Behandlung des Katechismus eine sehr große
Rolle: dann ist vorhanden, worauf aufgebaut

werden kann, dann sind die Schüler
Realschüler geworden, dann beginnen sie

logisch denken zu können und werden nun,
aber erst jetzt, imstande sein, die verschiedenen

Probleme zu bemeistern. Wenn wir
mit dem Katechismusunterricht bis ins se-

kundarschulfähige Alter zuwarten, und aus

psychologischen Gründen müssen wir dies,
dann verliert der beständige Kampf um
Lehrplanfragen seinen Sinn. Dann kann der

Biblischgeschichtsunterricht kindertüm-
lich, naturgemäß aufgebaut werden. Unter
den bisherigen Umständen trennen wir uns
in zwei scharfe Lager. Immerhin hat sich
schon vor Jahren die Fuldaer Bischofskonferenz

auf unsere Seite gestellt, indem sie

als Leitsatz die Forderung aufstellte: Als
eigentlicher Zweck der Bibelkatechese darf
nicht die Entwicklung von möglichst vielen

Katechismussätzen betrachtet werden.
Im allgemeinen kann die Auswertung der
einzelnen biblischen Geschichten sich darauf

beschränken, eine große Wahrheit klar
und bestimmt hervor zu heben, zu bewerten

und für das christliche Leben fruchtbar
zu machen.

Selbstverständlich hat es auch keinen
Sinn, eine Geschichte nur der Geschichte

wegen durchzunehmen. Hier folge ich ebenfalls

mit Freuden den Entschließungen der
Fuldaer Bischofskonferenz: »Mit jedem
Lehrstück muß etwas Positives verbunden
werden.« Hie und da besteht dieses Positive
nur darin, daß das Dargebotene ein wichtiges

Glied in der großen Kette bedeutet,
doch sollten wir diese Fälle so selten als

möglich machen; denn wichtiger ist, daß

jedesmal etwas fürs Leben in der kirchlichen

und weltlichen Gemeinschaft heim
genommen werden kann. Leider spricht man
dem Kinde derart häufig zu, daß es mit der
Zeit immer unempfänglicher wird. Es
beginnt die stereotype Frage nach dem, was
wir nun lernen könnten, richtig abzustoßen.

60S



Bei mir sind es 50 J ahre seither, und ich
erinnere mich noch mit Widerwillen daran,
daß nicht nur die biblischen, sondern auch
die andern Erzählungen immer mit der Frage:

Was können wir daraus lernen? endigten.

Eine Geschichte, bei der der Kern des

ethischen Gehaltes nur mühsam herausgeschält

werden kann, taugt in derRegel nicht
viel. Meistens braucht in den biblischen
Geschichten kaum darnach gesucht zu werden,

weil fast immer ein so nebenbei
angebrachter Hinweis vollauf genügt. Oft ist es

auch möglich, daß das Kind die richtigen
Schlüsse zieht, sie aber nicht sprachlich zu
formulieren versteht. Lasse man in diesem
Falle ohne große Enttäuschung ruhig die
Gnade walten, der Geist des Herrn weht,
wo er will! Und die Ärmsten kommen
dabei sicher nicht zu kurz.

Besonders wertvoll sind Bibeltexte, die
sich auf brennende Probleme beziehen.
Sind bestimmte Fragen aktuell, dann
verlasse man das vorgesehene Geleise, um die
Bibel die Antwort geben zu lassen. Heute
denke ich in erster Linie an das Gleichnis
vom barmherzigen Samariter. Dieses ist ein
Musterbeispiel, wie Kinder positiv beeinflußt

werden können. Bleiben wir aber in
solchen Fällen ja nicht bei der einzigen
Geschichte stehen, suchen wir recht eindringliche

Begleitstoffe — andere Beispiele
solcher Samariter im engen Kreise der Familie,

der Gemeinde, des Staates und aller
Völker! Quintessenz der Besprechung sei

nicht die Erkenntnis: So könnte man's
machen, sondern der feste Entschluß: So mache

ich's!
Der öffentlichen Meinimg zum Trotz hin

ich der Ansicht, daß die heutige Jugend
besser geworden ist. Was hat die einstige
Generation an Nachtbubenstücklein einer
niederen Gesinnung angestellt, während
unsere Buben und Mädchen nach positiven
Leistungen lechzen. Wir müssen sie nur
einzuspannen verstehen, sonst springen sie

in die Sportverbände ab. Wieviel Kraft
ließe sich einfangen, wenn wir es verstün¬

den, sich diese dienstbar zu machen. Um
eines kleinen Lobes, um eines zweifelhaften

ersten Ranges willen, nimmt man
Entsagungen und Opfer auf sich, die am
richtigen Orte angewandt, Heilige schaffen
müßten. Um eines kleinen Lobes willen —
weil wir in der Schule mit dem Lob und
der Anerkennung so spärlich umgehen und
hauptsächlich die geistigen Stiefkinder der
Natur trotz guten Willens oft rücksichtslos
übergehen.

Es lassen sich auch heute noch Wunder
wirken und mit W orten der Anerkennung
bei den Kindern Berge versetzen. In dieser

Beziehung verfügen in erster Linie die
Priester über wunderbare ungeahnte Kräfte!

Was können sie mit einem einzigen
W orte des Lobes aufbauen, was aber auch
mit Schimpfen niederreißen! Jedem Kinde,

überhaupt jedem Menschen sind positive

W erte eigen. Forschen wir nach diesen
und nicht immer nach dem Negativen!

W irsind katholischerseitswegen der
mangelnden Erfolge unseres Religionsunterrichtes

deprimiert, und wir haben Grund,
es zu sein, denn wie wenig Land wurde zum
Beispiel seit der Reformation zurückerobert!

Wer die Geschichte studiert, wird
erkennen, daß die Reformation wie eine
schwere Krankheit kommen mußte, nur
sollte man sie schon längst überwunden
haben. Es war schrecklich, daß uns die
Glaubenstrennung derart in zwei Lager schied,
aber nicht minder traurig, daß man als Folge

der Spaltung den Religionsunterricht
einseitig auf die religiösen Auseinandersetzungen

einstellte. Mag das katholische
Mittelalter vieles unterlassen haben, so hat
es doch aus dem lebenskräftigen Glaubensimpuls

heraus W underbares zustande
gebracht.

W' as haben wir in der Schweiz diesen
Tatsachen gegenüber zu stellen? Brennen
wir noch genügend, um die andern an
unserem Feuer zu entzünden? Gewiß, es gibt
auch bei uns so viele verborgen lebende

606



heiligmäßige Menschen, es gibt, auch bei

uns Menschen, die opfern und leiden, es

gibt apostolisch wirkende Seelen in Spitälern,

Fabriken, Sprechzimmern, armseligen

Klösterlein und Wohnstuben, und es

haben Missionäre und Missionsschwestern
auch aus der Schweiz für den Glauben
blutend gelitten und andere stehen ständig vor

dem drohenden Tode, aber in unsern Dörfern

und auch Städten begnügen wir uns
allzuoft damit, den andern mit Bibeltexten
zu beweisen, daß die katholische Weltkirche

die alleinseligmachende Kirche ist, statt
daß wir mit unserm Leben zeigen, daß aus

unserm Glauben Ströme lebendigen Wassers

fließen.

HITTE1ÜCHVIE

ZEITPROBLEME IN GERTRUD VON LE FORTS
»SCHWEISSTUCH DER VERONIKA«1

Von Dr. Hans Großrieder, Freiburg

In Gertrud von Le Forts »Schweißtuch
der Veronika«, erster Band: »Der römische
Brunnen« (1928), zweiter: »Der Kranz der

Engel« (1946), finden wir die Zeit im
Spiegelbild des Katholizismus betrachtet;
eines Katholizismus, der in keiner Weise

engherzig ist. Doch kann man sich fragen,
ob Gertrud von Le Fort einen wirklichen
Bezug haben konnte zu den Zeitproblemen,
ob sie nicht der Zeit zu fern steht, sowohl
in ihrem Wesen, wie in diesem Roman, und
ob ihre Auseinandersetzung mit der Zeit
nicht zum vornherein auf eine Verurteilung

der Zeit und ein Gericht über die Zeit
hinauslaufen mußte. Die Antwort auf diese

Frage könnte schon allein die Betrachtung
deutscher Zeitromane, von Thomas Mann,
zu Robert Musil, Hermann Broch, bis zu
Alfred Döblin geben. Dort bleibt am Ende
jeweils nach der ironischen Entlarvung und
scharfsichtigen Diagnose des Zeitgesche-

1 Der vorliegende Text ist ein Abschnitt aus

einer Vorlesung über »Zeitprobleme im modernen
deutseben Roman« an der »Summer School« 1951

der Universität Fribourg, worin das Bild der
Gegenwart und der Sinn der Zeit, vor allem nach
Werken von Th. Mann, R. M. Rilke, R. Musil,
A. Schaeffer, H. Broch, A. Döblin, dem vorliegenden

und E. Langgässer zu zeichnen versucht wurde.

hens, soweit überhaupt eine Antwort
angedeutet wird, nur der Hinweis auf eine

christliche, in dem oder jenem Sinne. Doch
möchte ich nicht so weit gehen und behaupten,

dies sei die einzige Möglichkeit einer
Heilung von der Krankheit der Zeit, die im
modernen Roman überhaupt offenstehe.
Aber jedenfalls ist es, in mehreren der
bedeutendsten Zeitromane 2, die wesentliche
Möglichkeit und Lösimg, wie man feststellen

kann.

Gertrud von Le Fort ihrerseits stellt die

ganzen Zeitprobleme radikal, vom Ganzen

her, d. h. nicht in allen Einzelheiten — auf
diese kommt es ja nicht an — sondern an
der Wurzel, im Wesen und von innen her.
Sie ist nicht fasziniert vom Vergehen und
vom Fluß der Zeit und den strömenden
Einzelheiten. Daher ist schon die Sprache
und Form ihres Romans verschieden von
derjenigen der Zeitromane, die den schwindenden

Ablauf der Zeit schildern und die
unzähligen Stücke, in welche die Zeit und
das Bild des Menschen zerfällt, sammeln
und zu verbinden suchen, ohne daß es

ihnen gelingt, so lange sie sich nicht über

2 V or allem, abgesehen von Langgässer, bei
Broch und Döblin.

607


	Noch einige freimütige Gedanken zum Bibelunterricht

