
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 38 (1951)

Heft: 6: Die Chronologie des Lebens Jesu ; Die katechetischen Verhältnisse
in der Stadt Zürich

Artikel: Die Chronologie des Lebens Jesu

Autor: Schwegler, P. Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE CHRONOLOGIE DES LEBENS JESU
Von Dr. P. Theodor Schwegler OSBEinsiedeln

Auf die Fragen: Wann wurde Jesus
geboren? In welchem Alter starb er? Wie
lange dauerte seine öffentliche Wirksamkeit?

wird wohl die Großzahl der Christen
und selbst der Gebildeten bedenkenlos
antworten: Geboren wurde er im Jahre 1

unserer Zeitrechnung oder im vorangehenden
Jahre; denn wozu sonst zählen wir unsere
Jahre »nach Christi Geburt«? Und gestorben

ist er, 33 Jahre alt, im J. 33 unserer
Zeitrechnung; oder hat nicht die Kirche
1933 die 1900jährige Wiederkehr der
Erlösung der Menschheit eigens mit einem
allgemeinen Jubiläum gefeiert? Wer aber

in größern Werken der Welt- und
Kirchengeschichte oder in Enzyklopädien des

allgemeinen Wissens nach den Lebensdaten
Jesu sucht, findet entweder unsichere
Angaben oder solche, die von den eingangs

genannten beträchtlich abweichen, so z. B.

im »Herderschen Konversationslexikon«
(3. Aufl. 1902—1907; Bd. 4, Sp. 1061/62),
im »Lexikon für Theologie und Kirche«
(Herder, 1930—1938; Bd. 5, Sp. 337), im
»Großen Brockhaus« (Leipzig, 1928—1935;
Bd. 9, S. 415); »Der Große Herder« und
das »Schweizer Lexikon« machen teils keine,

teils veraltete Angaben. Woher kommt
diese Unsicherheit? Haben sich die
frühem Geschlechter in der Datierung der für
das Heil der Menschheit wichtigsten Daten

geirrt? Ist es überhaupt möglich, diese Daten

zu ermitteln? Auf diese Fragen, die
gewiß jeden echten Christen und nicht
zuletzt das christliche Lehrpersonal interessieren,

soll im folgenden, soweit es in dem

zu Gebote stehenden Rahmen und bei der

vorliegenden Quellenlage möglich ist,
Antwort gegeben werden.

Alle Völker, die im Laufe der Zeit den

julianisch-gregorianischen Kalender
angenommen haben, zählen die J alire »nach der
Geburt Christi«. Aber diese sog. christliche
A era wurde erstmals zwischen 525 und 532

von dem gelehrten skythischen Mönche

Dionysius Exiguns (d. Kleinen), der in den
Jahren 500—540 in einem römischen Kloster

lebte und im Dienste der Kirche eine
reiche literarische Tätigkeit entfaltete, im
Zusammenhang mit seinen Ostertafeln
errechnet und aufgestellt; zwei Jahrhunderte
später wurde sie erstmals in einem
wissenschaftlichen Werke folgerichtig angewandt
und durchgeführt, in der Historia ecclesia-

stica gentis Anglorum (der englischen
Kirchengeschichte) des gelehrten angelsächsischen

Mönches Beda d. Ehrwürdigen (f
735) und erstmals in einem öffentlichen
Dokumente verwendet in den Akten des

Concilium Germanicum (1. deutsches Konzil)

v. J. 742; der erste christliche
Herrscher, der nach dieser Aera datierte, ist
Karl der Große (768—814), und der erste

Papst, der sie verwendete, ist Johannes
XIII. (965—972); an den Kanzleien des

Papstes und der weltlichen Herrscher hat
sich die christliche oder dionysianische Aera
erst in der Zeit zwischen 1200 und 1500

allgemein durchgesetzt. Diese Aera ist also

bedeutend jünger als ihre Epoche, d. h. als

ihr Ausgangspunkt. Als der skythische
Gelehrte das Jahr 1 der christlichen Zeitrechnung

auf das Jahr 754 der Gründung Roms

(urbis conditae u. c.) ansetzte, verrechnete

er sich um einige J ahre. Darauf machte
der italienische Gelehrte Sanclemente am
Ende des 18. Jahrhunderts erstmals

aufmerksam, und heute steht dies für alle Kenner

der Frage unzweifelhaft fest. Wie dieser
Fehler entstand und wie groß er ist, läßt
sich nicht ermitteln. Mit dem ersten Lebensdatum

Jesu werden aber auch die weitern
unsicher, soweit sie auf die dionysianische
Aera bezogen werden.

Der Irrtum des Dionysius d. Kl. hängt im
allgemeinen zusammen mit der Zeitrechnung,

der Chronologie, wie sie zur Zeit Jesu

170



allgemein in Übung war, und mit der
Zeitrechnung der Hl. Schrift, zumal des N. T. im
besondern.

Im Altertum war es Brauch, die
geschichtlichen Begebenheiten und Lebensdaten

nach den Regierungsjähren der Herrscher

und im republikanischen und kaiserlichen

Rom nach den jährlichen Konsuln
zu datieren, in der kaiserlichen Zeit (seit
d. J. 31 v. Chr.) auch nach den Regierungsjahren

des jeweiligen Casars und Augustus,
d. i. des Kaisers. Die von Terenz Varro (116
bis 27 v. Chr.) errechnete und auch nach
ihm benannte Aera u. c. wurde bloß in
wissenschaftlichen Werken benützt. In
Griechenland rechnete man nach Olympiaden,
die im J. 776 v. Chr. begannen und von
denen jede vier Jahre umfaßte. In Syrien
und in den angrenzenden Ländern war die
Aera der Seleuciden in Brauch, deren Epoche

die Thronbesteigung des Seleucos I. Ni-
kator (312 v. Chr.) ist. Während der ersten
christlichen Jahrhunderte fingen die Christen

und die Juden auch an, die Jahre nach
der Erschaffung der Welt zu zählen:
Adams-Aera; aber ihre Epochen weichen
stark voneinander ab (s. Heft 14, Jahrg.
37, S. 461, Anm. 17 u. 19).

Was die Zeitangaben des A. T. betrifft,
findet sich erst in den jüngsten Geschichtsbüchern,

in I. u. II. Mak, eine Aera, nämlich

die der Seleuciden. In der Zeit der
Patriarchen und der Frühgeschichte Israels,
also bis etwa zum Jahre 1000 v. Chr., wurden

die geschichtlichen Begebenheiten nach
dem Lebensalter des betreffenden Helden
und Trägers der Geschichte datiert; nach
1. Mos 7, 6 trat die Sintflut im 600sten Le¬

bensjahre Noes ein; nach 12, 4 wanderte
Abraham im 75. Lebensjahre in Kanaan
ein und nach 47, 9 Jakob im Alter von 130

Jahren in Ägypten. Anderwärts werden
relative Daten gegeben, d. h. es wird die
Dauer von einem wichtigen Ereignis bis zu
einem andern vermerkt; z. B. dauerte der
Aufenthalt Israels in Ägypten nach 2. Mos

12, 40 (nach dem hebräisch-masoretischen

Texte) 430 Jahre, und nach 1. (3.) Kg 6, 1

verflossen 480 Jahre vom Auszug aus Ägypten

bis zur Grundsteinlegung des salomonischen

Tempels. Während der sog. Königszeit

und während der Herrschaft der Perser
werden die Ereignisse nach den Regierungsjahren

des jeweiligen Regenten datiert.
Nicht selten aber lassen sich im heutigen
Bibeltexte diese Zeitangabe und sog.
Synchronismen nur sehr schwer oder gar nicht
miteinander in Einklang bringen: offenbar
für uns ein Wink von oben, daß den
biblischen Verfassern die Zeitrechnung und
genaue Datierung nicht das erste Anliegen

war, und sie darum nicht selten

Annäherungswerte oder symbolische Zahlen boten
oder auch uns noch unbekannte Wege
einschlugen, und daß wir mit verschiedenen
Textverderbnissen rechnen müssen.

Im N. T. endlich und zumal in den vier
Evangelien, die die Hauptquelle für das

Leben Jesu sind, liegen die Dinge noch viel
ungünstiger. Die wenigen Zeitangaben sind

vag und weitmaschig, und die einzige, die
den Anschein hat, genau zu sein, läßt mehr
denn eine Deutung zu und betrifft zudem
das Leben Jesu nur indirekt, nämlich Lk
3, 1. — Bei den Kirchenschriftstellern und
Vätern der ersten christlichen Jahrhun-

Berufliche Weiterbildung, Erneuerung in Theorie und Praxis, gegenseitige

Anregungen durch kollegialen Erfahrungsaustausch im 18. Pädagogischen
Ferienkurs der Universität Frybürg vom 2) .bis 28. Juli 1951 in Fryburg

171



derte finden sich nicht wenige Angaben
über die Zeit der Geburt, des Auftretens
und des Todes Jesu. Aber bei einer
übersichtlichen Zusammenstellung, wie z. B. P.
Holzmeister in seiner Chronologia Vitae
Christi (Romae 1933) eine solche bietet,
wird ganz offenkundig, daß darüber eine aus
den Zeiten der Apostel stammende einheitliche

Überlieferung gar nicht vorhanden ist.
Darum kann sich der Historiker von heute
auf eine solche auch nicht berufen; allfällige

patristische Zeitangaben über das
Leben Jesu können höchstens in Verbindung
mit andern Nachrichten als brauchbar und
wertvoll sich erweisen. Was nicht-christliche

Autoren, z. B. der Jude Josephos Fla-
vius (f um 100) und die Römer Tacitus

(f um 120) und Sueton (f um 150) über
Jesus selber berichten, ist für dessen

Chronologie unergiebig; sie bieten aber mitunter
wertvolles Material zur Datierung wichtiger

zeitgeschichtlicher Begebenheiten, wie
wir noch sehen werden. Angesichts dieser

Quellenlage wird sieh der einsichtige Leser

nicht wundern, wenn der Historiker nur
mit einer mehr oder weniger großen
Annäherung die Hauptdaten des Lebens Jesu

und damit der ganzen Weltgeschichte
bestimmen kann. Darin liegt offenbar eine

Fügung des Lenkers der ganzen
Menschheitsgeschichte: das glaubensvolle Erleben
des Lebenswerkes Jesu ist für uns
Menschen unvergleichlich wichtiger als das

theoretische Wissen um die einzelnen Daten

und Zeitpunkte dieses Lebenswerkes.

A. ZUR DATIERUNG DER
GEBURT JESU

liegen zwei Angaben der hl. Evangelien
vor: nach Mt 2 wurde Jesus noch zu
Lebzeiten des Königs Herodes d. Gr. geboren,
und zwar nach Lk 2, 1 anläßlich einer
Volkszählung und Schätzung, die Kaiser
Augustus angeordnet hatte und auch im
jüdischen Vasallen-Staate durchführen ließ.

Aus Mt 2 ergibt sich, daß die Weisen
oder Magier des Morgen- (oder Ost-) Lan¬

des, die durch die Erscheinung eines
wunderbaren Sternes zur Geburtsstätte des

Weltheilandes geführt wurden, geraume
Zeit, im Höchstfalle zwei Jahre (s. 2, 7. 16)

nach der Geburt Jesu eintrafen, zu einer
Zeit, wo der Gesundheitszustand es dem
Herodes noch erlaubte zu erklären, auch er
wolle hingehen, um dem (neu-)gebornen
König der Juden zu huldigen (2, 8).
Alsbald nachdem die Magier dem Gotteskind
ihre Huldigung dargebracht hatten, erhielt
Joseph von Oben den Befehl, das Kind
samt der Mutter vor der Mörderhand des

Herodes nach Ägypten in Sicherheit zu
bringen (2, 13), und dort blieb Joseph bis

zum Tod des Herodes (2,19 f.).

Wann aber und unter welchen Umständen

starb Herodes? Darüber macht
Josephos Flavius in seinem Werk »Die
Jüdischen Altertümer« so zahlreiche und sich

gegenseitig ergänzende Mitteilungen, daß
sich Todesjahr und Todestag des Herodes

mit hinreichender Genauigkeit bestimmen
lassen. Darnach starb also Herodes 37 Jahre,
nachdem er aus der Hand der Römer die

Königskrone erlangt, und 34 Jahre, nachdem

er in Jerusalem seinen Thron
aufgerichtet hatte; er starb einige Tage nach

einer Mondfinsternis zu Jericho, wo er
wegen seines schweren und unheilbaren Un-

terleibsleidens die Thermen von Kallirrhoe
aufgesucht hatte. Die Königskrone hatte
Herodes aus der Hand des Antonius unter
dem Konsulat des Domitius Calvinus II.
und des Asinio Pollio erlangt, d. h. im J.

714 u. c. 40 v. Chr., und erst drei Jahre

später gelang es ihm, die Hauptstadt
Jerusalem in seine Gewalt zu bringen und
faktisch das Königtum anzutreten. Zieht man
noch die Angaben beran, die Josephos
Flavius über Dauer und Ende der Herrschaft
seiner drei Söhne, des Archelaos, des

Philippus und des Herodes Antipas macht, so

kommt der Historiker immer auf das J. 750

u. c. 4 v. Chr. als das Todesjahr des

Herodes. Die Angabe des jüdischen Ge-

172



schichtsschreibers und Zeitgenossen, Anti-
pas habe 42 regiert, wird außerdem durch
die Numismatik bestätigt, insofern die
datierten Münzen dieses Kleinkönigs nicht
über das 42. Regierungsjahr, das J. 792 u. c.

39 n. Chr. hinausführen. Auf die für das

Lebensende des Herodes in Betracht
kommende Zeit fallen nun zwei Mondfinsternisse,

die totale vom 15. September 749 u. c.

und die partielle vom 12. März 750 u. c.

Zieht man in Betracht, daß Herodes zur
Linderung seiner Peinen die Thermen von
Jericho nicht in der am.Toten Meere
unerträglichen Sommerhitze, sondern in den

kühlen Wintermonaten aufgesucht haben

wird, so wird man sich eher für die zweite
Finsternis entscheiden: dann aber starb
Herodes in der zweiten Hälfte März d. J. 750

u. c. 4 v. Chr.
Bestimmte und genauere Anhaltspunkte,

sowohl wie lange nach der Geburt Jesu die

Anbetung durch die Magier stattfand, wie
auch, welche Lebenszeit nachher noch dem
Herodes vergönnt war, bietet das Mt-Evan-

gelium nicht; wir sind also da auf Vermutungen

angewiesen. Wir werden aber nicht
weit fehlgreifen, wenn wir das Alter Jesu

bei der Anbetung durch die Weisen auf
IV2 Jahre schätzen und den Aufenthalt
der Hl. Familie in Ägypten auf ein Jahr
ausdehnen. Somit wäre Jesus beim Tod des

Herodes 2 bis 3 Jahre alt gewesen, und
seine Geburt fällt vermutlich in die Jahre
747 oder 746 u. c. 7 oder 8 v. Chr.

Erwähnt sei in diesem Zusammenhang
noch die bereits vom deutschen Astronomen

J.Kepler (fl630) ausgesprochene

Meinung, der Stern der Weisen sei die

Konjunktion der Planeten Jupiter und Saturn
im Sternbild der Fische, die im J. 747 u. c.

7 v. Chr. das auffälligste Phänomen am
nächtlichen Himmel war, sowie die

Meinung einiger neuerer Astronomen, der Stern
der Magier sei der Halleysche Komet, der
im J. 742 u. c. 12 v. Chr. die Aufmerksamkeit

der Himmelsbeobachter auf sich

zog. Von Seiten der Zeitrechnung läßt sich

gegen die erstgenannte Annahme nichts
einwenden, gegen die zweite Annahme muß

vor allem die Angabe des Alters Jesu bei
der Taufe (Lk 3, 23) geltend gemacht werden.

Was das Phänomen selber betrifft,
stand es Gott ohne allen Zweifel frei, sich
auch eines natürlichen Mittels, also eines
ordentlichen Gliedes unseres Sonnensystems zu
bedienen, um den Heiden die Ankunft
seines menschgewordenen Sohnes kundzutun.
Die Frage ist nur, ob die wirkliche und die
scheinbare Bewegung eines Planeten oder
eines Kometen dem Berichte von Mt 2, 9

entspricht oder nicht. Wenn man dem
Wortlaut der Stelle: »Der Stern ging vor
ihnen her, bis er zum Orte kam und stille
stand, wo das Kind war« nicht Gewalt
antun will, wird man die eine und die andere
Annahme fallen lassen und eine wunderbare

Lichterscheinung zugeben müssen.

Die Zeitangabe von Mt 2 wird ergänzt
durch Lk 2, 1. 2: »In jenen Tagen erging
vom Kaiser Augustus ein Befehl, eine
allgemeine Reichszählung vorzunehmen. Das

war die erste (proote) Aufschreibung und
fand statt unter Quirinius, dem Statthalter
von Syrien.« Infolge dieser Schätzung hatten

sich Joseph und Maria von ihrem
bisherigen Wohnort Nazareth nach der Davids-
Stadt Bethlehem zu begeben, wo dann Jesus

geboren wurde. — Die hiemit gewählte
Wiedergabe von V. 2 setzt voraus, daß
Quirinius schon vor der Schätzung, die er in
den Jahren 758/759 u. c. 5/6 n. Chr.)
durchführte, und die Anlaß zum Aufstand
des Judas von Gamala gab (s. A. G. 5, 37),
eine andere durchgeführt hat, und nachdem

sowohl durch eine Angabe des

Geschichtsschreibers Tacitus wie durch eine

Inschrift, die 1912 der Engländer Ramsay
bei Antiochien entdeckt hat, ein militärischer

Oberbefehl des Quirinius in Syrien
und Cilicien in den Jahren 743—745 u. c.

11—9 v. Chr.) gesichert ist, ist diese

Deutung durchaus haltbar. Die Stelle läßt
sich aber auch mit P. Lagrange OP (f 1938)

173



auf jene Volkszählung deuten, die der
durch den genannten Aufstand berühmt
gewordenen voranging. Im ersten Falle hat

»proote« »prima« superlativischen Sinn
erste), im zweiten Falle komparativen

Sinn früher als).

Das Testament mit dem Verzeichnis über
die Finanzquellen und die Wehrkraft des

römischen Reiches, das Augustus seinem

Nachfolger Tiberius hinterließ, setzt
derartige Volkszählungen und Schätzungen
auch in den Vasallenstaaten voraus, und
durch geschichtliche Nachrichten sind
solche Schätzungen für die Jahre 726 und 767

u. c. bezeugt. Bekannt ist ferner, daß in den
Provinzen eine solche Schatzimg jedes
vierzehnte J ahr vorgenommen wurde — darauf
beruht die sog. Indictionen-Zählung — und
durch Papyri, die im trockenen Sande

Ägyptens erhalten blieben, sind solche
tatsächlich nachgewiesen für die Jahre 800/801

u. c. (47/48 n. Chr.), 786/787, 772/773,
758/759; geht man abermals 14 Jahre
zurück, also auf 744/745, so erhält man die
Schätzung, die in Lk 2, 1 gemeint ist. Nach
einer Angabe des afrikanischen
Kirchenschriftstellers Tertullian (f 1. Hälfte d. 3.

Jahrh.) führte der römische Statthalter von
Syrien Sentius Saturninus diese Volkszählung

zu Ende. Dann hätte Saturninus bei
der ersten Deutung von Lk 2, 2 das ausgeführt,

was Quirinius begonnen hatte, und
es steht der Annahme nichts im Wege, daß
sich .im Vasallenstaat Judäa diese Schätzung

etwas verzögerte und erst etwa zwei
Jahre später zum Abschluß kam, und
damit wären wir wieder bei dem Datum, auf
das uns Mt 2 geführt hat.

Was die Jahreszeit dieser Schätzung und
damit der Geburt Jesu betrifft, so ist ziemlich

wahrscheinlich, aber nicht sicher, daß

eine solche Schätzung, bei der sich jeder in
seiner Heimat einzufinden hatte, in die

stille Winterzeit, insbesondere in die Zeit
zwischen dem Früh- und dem Spätregen

verlegt wurde. Weder für noch gegen diese

Annahme spricht die Angabe von Lk 2, 8,

wonach in jener Nacht die Hirten bei ihren
Herden Wache hielten; denn die
Nomadenhirten haben keine Ställe für ihr Klein-
und Großvieh und ziehen sich nur in strengen

Wintern in die Niederungen am Toten
Meer und in der Jordanebene zurück. Auch
die liturgische Feier der Geburt des Herrn
am 25. Dezember (Weihnachten) kann
nicht als geschichtliche Erinnerung an den
historischen Geburtstag Jesu gewertet werden,

da feststeht, daß dieses Fest in der
römischen Kirche im 3. oder 4. Jahrhundert
aufgekommen ist und in Rom offenkundig
die Aufgabe hatte, das heidnische
Sonnenwendefest des Sol invictus durch einen
christlichen Brauch zu verdrängen.

B. FÜR DIE DATIERUNG
DER TAUFE UND DES BEGINNES

SEINER ÖFFENTLICHEN
WIRKSAMKEIT

kommen Lk 3, 1 und 3, 23 in Frage, dazu

Jo 2, 20.

Nach Lk 3, 1 trat im 15. Jahre der
Herrschaft des Kaisers Tiberius Johannes der
Täufer als Bußprediger auf; seine Aufgabe

war, Jesu, dem kommenden Messias, den

Weg zum Herzen des Volkes zu bereiten.
Als dann weiteste Volkskreise von der
Taufbewegung erfaßt waren, kam auch Jesus

zur Taufe (Lk 7, 21; Mt 3, 13; Mk 1, 9),
trat darauf sein 40tägiges Fasten an und
eröffnete bald nachher seine messianische
Wirksamkeit (Mt 4 u. Lk 4).

Nun starb Kaiser Augustus am 19. August
767 u. c. 14 n. Chr.), und ihm folgte als

Alleinherrscher Tiberius. Für die Römer
und die Griechen und die Völker, die im
Bannkreis der griechisch-römischen Kultur
standen und noch stehen, und hierher
gehört fast ganz Europa, lief das 15.

Regierungsjahr des Tiberius vom 19. August 781

bis 19. August 782 u. c. (28/29 n. Chr.).
Aber diese Datumsangabe vermittelten dem
Verfasser des dritten Evangeliums nicht
Griechen und Römer, sondern Juden bzw.

174



Judenchristen, bei denen er genaue
Nachforschungen über Jesu Leben und Werk
angestellt hatte (Lk 1, 2—4). Die Juden aber

folgten in der Zählung und Berechnung der
Herrscherjähre den Gepflogenheiten der

Babylonier, der Syrer und der Ägypter, und
so zählten sie die Kalenderjahre, in denen

ein Herrscher die Regierung antrat, als ganzes

Regierungsjähr; das begonnene Jahr
wurde, wie auch der begonnene Tag, als

ganz gerechnet. Außerdem wurden allfällige

Jahre einer Mitregentschaft als wahre
Regierangsjähre gezählt: so entfallen von
den 15 oder 16 Jahren, die in 2. (4.) Kg
15, 33 und 2. Chr. 27, 8 dem König Joatham

von Juda zugeschrieben werden, 12 Jahre
auf die Regentschaft an Stelle seines

aussätzigen Vaters Azarias Ozias. Nun wurde,

wie die römischen Geschichtsschreiber
Tacitus und Sueton berichten, Tiberius im
Laufe des Jahres 765 u. c. 12 n. Chr.)
als Mitregent angenommen und mit der

Verwaltung der östlichen Provinzen
betraut; zu diesen zählte auch die Provinz
Syrien, der Palästina zugeteilt war, soweit
dieses nicht von Vasallenkönigen (Tetrar-
chen) regiert wurde. Für die Juden war
demnach Tiberius seit dem Jahre 765 u. c.

der Herrscher, und so, wie geborne Juden,

in unserm Falle Judenchristen, dem Hellenisten

Lukas das Datum für den Beginn der
messianischen Zeit überlieferten, nahm dieser

es auch in sein Geschichtswerk auf; er
hatte ja keinen Grand, an der Richtigkeit
dieser Auskunft zu zweifeln, hatte vielleicht
nicht einmal die Möglichkeit, diese Angabe
nach der griechisch-römischen Auffassung
richtigzustellen. Für die Chronologie des

Lebens Jesu bedeutet diese Feststellung die
Möglichkeit, den Beginn der öffentlichen
Wirksamkeit volle ein oder zwei Jahre früher

anzusetzen, als es bisher üblich war,
und wir werden im weitern Verlauf der
Abhandlung sehen, daß sowohl die Historiker
wie die Exegeten Grund haben, diese
Möglichkeit zu begrüßen.

Anläßlich der Taufe Jesu machte der
dritte Evangelist die Bemerkung, Jesus sei

bei seinem Auftreten »ungefähr (hosei) 30

Jahre« alt gewesen (3, 23). Den Israeliten
galt das Alter von 30 Jahren als der richtige
Zeitpunkt, um in die breite Öffentlichkeit

zu treten. Mit 30 Jahren wurde Joseph

Vizekönig (Großvesir) von Ägypten (1.
Mos 41, 46) und David König über Juda (2.
Sm 5, 4).

Wie ist aber dieses »ungefähr« zu verstehen?

Das kommt ganz auf die Kenntnis des

Berichterstatters an. Das Nächstliegende ist,
daß Lukas diese Altersangabe aus dem

Mund der ersten Begleiter und Augenzeugen

Jesu, der Altapostel, hatte, bei denen

er den Stoff zu seinem Evangelium
sammelte (1, 2 f.). Diese aber beurteilten das

Alter J esu nach dessen Aussehen, nach dem

Augenscheine, und da kann das Wörtchen
»ungefähr« leicht einen Zeitraum von
mehreren Jahren umfassen. Es ist aber denkbar
und möglich, daß diese Altersangabe direkt
oder indirekt auf Maria, die Mutter Jesu

selber, zurückgeht. In unsern modernen
Verhältnissen, im Zeitalter der Kalender
und Familienchroniken, ist man geneigt, bei

Altersangaben, die Vater oder Mutter oder
Geschwister über ein Familienglied
machen, dem Wörtchen »ungefähr« einen
bedeutend engern Rahmen zu ziehen, in un-
sermFalle, ihm einen Spielraum von einigen
Monaten oder Wochen zu lassen. Aber noch
heute kommen Frauen aus dem Volke,
denen die häuslichen Pflichten nicht erlauben,

sich mit Chronikalien zu beschäftigen,
in Verlegenheit, wenn sie nach dem Alter
ihrer erwachsenen Kinder gefragt werden.
Nun war Maria wohl die Sündenlose und
die Hochbegnadigte, und sie hatte sich alle

Begebenheiten, die ihr Kind angingen,
wohl gemerkt (Lk 2, 19. 51), aber nach der
menschlichen Seite hin unterschied sie sich
nicht von irgendeiner andern klugen und
geschäftsgewandten Tochter ihres Volkes
und einer vielbeschäftigten Hausfrau, und

175



darum dürfte das allenfalls auf sie

zurückgehende »ungefähr« in unserm Falle
wiederum bedeuten »30 ^ mehrere Jahre«.
Mit einer solchen Zeitangabe ist aber einem
Historiker wiederum nicht geholfen, und
somit scheidet Lk 3, 23 für die Chronologie
des Lebens so gut wie sicher aus.

Es bleibt noch Jo 2, 20 f. Als Jesus den

Tempel zu Jerusalem von dem Marktbetriebe,

der sich dort eingenistet hatte,
säuberte und er darob von der Tempelbehörde

zur Rede gestellt wurde, erwiderte er:
»Reißt diesen Tempel nieder, und in drei
Tagen will ich ihn wieder aufrichten.« Darauf

sprachen die Interpellanten: »46 Jahre
hat man an diesem Tempel gebaut, und du
willst ihn in drei Tagen wiederherstellen?«

Der vierte Evangelist setzt diese Bege-
benheit an den Anfang der öffentlichen
Wirksamkeit Jesu. Von einer ganz ähnlichen

Tempelreinigung und deren Nachspiel
reden aber die drei Synoptiker in der
Leidenswoche (Mt 21, 12—27; Mk 11, 15—17.

27—33; Lk 19, 45 f.; 20,1—8). Auch spielte
nach Mt 26, 61 und Mk 14, 57—59 das

Wort Jesu vom Niederreißen und Wiederaufbau

des Tempels (Jo 2, 19) in dem nun
bald anhebenden Prozesse Jesu eine große
Rolle. Nun ist es wenig wahrscheinlich, daß
sich einerseits dieselbe Begebenheit der

Tempelreinigung zweimal abgespielt habe,
und daß anderseits man im Prozesse Jesu
auf ein vor Jahren gesprochenes Wort
zurückgegriffen hätte. Darum neigen heute
die Schrifterklärer dahin, die von Johannes
berichtete Tempelreinigung mit den Synoptikern

an das Ende der öffentlichen
Wirksamkeit Jesu zu verlegen. Damit aber
verliert die Aussage der Hierarchen in Jo 2,
20 viel von ihrer Bedeutung für die
Chronologie des öffentlichen Lebens Jesu. Dabei
ist noch nicht berücksichtigt, daß dem Juden
seine semitische Sprache nicht erlaubt, bei
Zahlen über 10 einen Unterschied zwischen
der Grund- und Rangzahl, in unserm Falle
zwischen den bereits verflossenen Jahren

und dem gerade laufenden Jahre zu
machen. Es macht aber ein Jahr aus, je nachdem

Jo 2,20 gedeutet wird.: Es sind bereits
46 Jahre verflossen, oder es ist das 46. Jahr,
seitdem man am Tempel baut.

Seit wann aber baute man am Tempel?
Gemeint ist der Umbau des zorobabelschen

Tempels durch Herodes d. Gr. Nach Jose-

phos Flavius faßte dieser Emporkömmling,
der mit diesem Werke die Herzen der ihm
abgeneigten Juden gewinnen wollte, den

Plan, den Tempel umzubauen, im Jahre
731/2 u. c. 23/22 v. Chr.). Aber bis das

Baumaterial zusammengebracht und die
Priester, die das eigentliche Tempelgebäude

selber bauen sollten und durften, in diese

Arbeiten eingeführt waren, verlief noch
eine geraume Zeit, die leider Josephos
Flavius nicht näher bezeichnet. Somit bleibt
neben dem Endpunkt und dem wahren
Betrage der Zählung auch der Ausgangspunkt
im Ungewissen, und damit ist auch diese

Angabe für die genaue Chronologie des
Lebens J esu unbrauchbar.

C. ZUR BESTIMMUNG
DER DAUER DER ÖFFENTLICHEN

WIRKSAMKEIT JESU

bieten die synoptischen Evangelien keine
sicheren Anhaltspunkte, wohl aber das Jo-

Evangelium. Man hat zwar versucht, das

Wort Jesu von dem »gnadenvollen Jahre«,
das mit seinem Auftreten begonnen hatte
(Lk 4,19), für eine einjährige Wirksamkeit
Jesu in Anspruch zu nehmen. Aber mit
demselben Rechte oder Unrechte kann für
eine dreijährige Wirksamkeit das Gleichnis

Jesu in Lk 13, 6—9 und seine Antwort
an den »Fuchs« Herodes in Lk 13, 32 f.
ausgewertet werden: in dem angeführten
Gleichnis sucht ein Gartenbesitzer an dem

Feigenbaum schon das dritte Jahr umsonst
nach Früchten, und in der genannten
Antwort sagt Jesus: heute und morgen treibe er
Teufel aus und wirke Heilwunder, und am
dritten Tage vollende er seine Laufbahn;
die drei nächsten Tage müsse er noch wan-

176



dem, um dann im prophetenmörderischen
Jerusalem getötet zu werden. Der Stoff, den
die drei synoptischen Evangelien (samt
dem vierten) über das öffentliche Leben
Jesu berichten, ist trotz allem nicht so

reich, daß er nicht auf ein J ahr zusammengedrängt

werden könnte oder auf drei oder

gar mehr Jahre verteilt werden müßte. Den

Ausschlag gibt das vierte Evangelium, das

ausdrücklich drei Pascha-(Oster-) Feste

aufzählt, die in das öffentliche Leben Jesu

einfallen: Jo 2, 13 (Beginn), 6, 4

(Höhepunkt), 13, 1 (Ende). Man hat zwar
versucht, auch das Jo-Evangelium als Stütze
sowohl der ein- wie der dreijährigen
Wirksamkeit Jesu zu gebrauchen. Aber das erste
ist nur möglich, wenn das Paschafest von
Jo 6, 4 aus dem Text gestrichen wird; der
Beweis aber für die Unechtheit dieser
Worte muß als mißlungen und aussichtslos
bezeichnet werden, weil die Bezeugung zu

gut ist. Das andere setzt voraus, daß das

ungenannte Fest von Jo 5, 1, an dem Jesus

am Bethesda-Teich einen seit 38 Jahren
kranken Mann heilte, ein Osterfest sei, das

zweite im öffentlichen Leben Jesu. Aber
dieser Auffassung wird dadurch das Fundament

entzogen, daß die Reise Jesu durch
Samaria (Jo 4), statt in den Winter, in den

vorangehenden Frühsommer verlegt wird,
ferner dadurch, daß Kap. 5 und 6 umgestellt
werden. Für das erste spricht der Umstand,
daß die fünf oder sechs Jünger, die Jesus

am Jordan gewonnen hatte (s.Jo 1,37—51),
und die ihn seither begleitet hatten, sich

ihm noch nicht definitiv angeschlossen hatten

und darum kaum 9 Monate und mehr

von ihren gewohnten Geschäften ferngeblieben

sind; und diese Verlegung ist möglich,
wenn V. 33 übersetzt wird: »(Die Saat) ist
vier Monate alt, und dann kommt die Ernte«,

was grammatikalisch einwandfrei ist.
Die Umstellung der Kap. 5 und 6 wird
gefordert oder doch sehr nahe gelegt durch
die Selbstverteidigung Jesu am Laubhüttenfeste

(Jo 7, 23), die um so verständli¬

cher und wirksamer war, je weniger weit
jene Heilung zurücklag. Werden die beiden

Kapitel umgestellt, dann ist das Fest von Jo
5, 1, das Pfingstfest im 2. Jahre des öffentlichen

Wirkens. Die drei Pascha-Feste aber,
die im Johannes-Evangelium aufgeführt
werden, setzen einerseits eine mindestens

zweijährige Wirksamkeit Jesu voraus;
anderseits genügt diese auch, um die
Vertrauenskrise, die mit der Eucharistie-Rede

von Jo 6 beginnt, innerhalb eines Jahres

zur Katastrophe des Leidens-Paschas aus-
wachsen zu lassen.

Nicht selten wird für eine drei- (bzw.
3%-)jährige Wirksamkeit Jesu die halbe
Jahrwoche von Dan 9, 27 ins Feld geführt;
aber völlig zu unrecht. Denn die sog. dan-
nielschen Jahrwochen gelten in erster Linie
der Zeit der Makkabäer und des Antiochus
IV. und gehen erst in zweiter Linie auf
Christus und die Endzeit, insofern die
Ereignisse zur Zeit der Makkabäer ein
Vorherbild der Ereignisse bei der ersten und
zweiten Ankunft Christi sind. Die sog. mak-
kabäische Deutung ist biblisch dadurch
gesichert, daß in 1. Mak. 1, 54 die von Antiochus

IV. vorgenommenen religionsfeindlichen

Maßnahmen als »der Greuel der
Verwüstung« bezeichnet werden, von denen in
Dan 9, 27 die Rede ist; nicht minder ist
aber auch die messianische und eschatolo-

gische Bedeutung der Zukunftschau durch
den Hinweis Christi selber in Mt 24, 15

gesichert. Der durch Antiochüs IV. bewirkte
Unterbruch des immerwährenden Opfers
während einer halben Jahrwoche (Dan 9,

27) wird das Vorherbild sein, nicht für eine

3%jährige Wirksamkeit Jesu, sondern für
das Wüten und Obsiegen der gottfeindlichen

Mächte während 42 Monaten (Geh.
Off. 11, 2) oder während 1260 Tagen (12,

6) oder Zeiten (12/14). Die schon
wiederholt versuchte direkte messianische

Deutung der Danielschen Jahrwochen muß
zudem als Ausgangspunkt oder Epoche die

Sendung des Esdras nach Jerusalem wäli-

177



len, obschon in dessen Beglaubigungsschreiben

mit keiner Silbe der Wiederaufbau der
Stadt erwähnt wird (Esd 7, 12—26); erst
13 Jahre später, im 20. Jahr des Perserkönigs

Artaxerxes I., d. h. im Jahre 445 v.

Chr., erhielt Nehemias den diesbezüglichen
Befehl (Neh 2); dann aber stimmt die
Rechnimg nicht mehr Statt den Ausgangspunkt

der Zählung der Jahrwochen auf ein
unbiblisches und unhistorisches Datum zu
verschieben, um eine 3%]ährige Dauer der
Wirksamkeit Jesu herauszubekommen, ist
es Gottes und des inspirierten Buches
würdiger, die direkt messianische Deutung der
Jahrwochen zugunsten der bloß indirekt-
messianischen aufzugeben und für die
Chronologie des Lebens Jesu die Danielsche
Zukunftschau außer Spiel zu lassen.

D. FÜR DIE DATIERUNG
DES TODES JESU

liefern alle vier Evangelien wichtiges und
grundlegendes Material, das aber für sich
allein nicht genügt, sondern von verschiedenen

Hilfswissenschaften der Geschichtsforschung

verarbeitet werden muß. Die
hauptsächlichsten Angaben, die für die Zeit
des Todes Jesu in Frage kommen, sind, daß
Jesus durch den Landpfleger Pontius Pilatus

zum Tode verurteilt wurde (Mt 27,
2—26; Mk 15, 1—15; Lk 23, 1—25; Jo 18,

28—19, 16; dazu A. G. 3, 13; 4, 27; 13, 28;
1. Tim 6, 13) und an einem Freitag starb,
auf den damals das jüdische Pascha-Fest

fiel bzw. folgte (Mt 27, 62; Mk 15, 42; Lk
23, 54; Jol9,14.31.42).

Gehen wir auf die einzelnen Umstände
ein!

Pontius Pilatus war nach der
Geschichtsdarstellung des Josephos Flavius Procurator

(Landpfleger) von Judäa in den Jahren
779—789 u. c. 26—36 n. Chr.). Jesu

öffentliche Wirksamkeit fällt weder an den

Beginn noch an das Ende seiner Amtsführung;

das erste ergibt sich daraus, daß er
schon im Amte war, als Johannes der Täu¬

fer auftrat (Lk 3, 1); das andere aus dem

späten Datum.

Da das mosaische Gesetz den Israeliten
an den Wochensabbaten jegliche Arbeit
verbot, auch das Anfachen von Feuer (s.

2. Mos 35, 3; 3. Mos 23, 3), so mußten sie

am Vorsabbat, d. h. am Freitag für die
Lebensbedürfnisse des Sabbats alle Vorkehrungen

treffen, und so erhielt dieser Tag
den Beinamen »Rüsttag« (Paraskeve).

Viel verwickelter und zugleich entscheidend

für die Datierung des Todes Jesu ist
der Umstand des jüdischen Pascha-Festes.

Wir haben zuerst, so weit es nötig ist, vom
damaligen jüdischen Kalender überhaupt
und vom Festkalender im besondern zu
handeln, sodann die scheinbare oder wirkliche

Datums-Differenz zwischen der
synoptischen und johanneischen Darstellung
abzuklären.

Der damalige jüdische Kalender samt
dem Festkalender beruhte einerseits auf
uralten, von den Babyloniern übernommenen

und auch von den Syriern und Griechen

befolgten Bräuchen, anderseits auf
bestimmten Vorschriften des mosaischen
Gesetzes.

Wie die andern Kulturvölker des Altertums

begannen (und beginnen noch heute)
die Juden einen neuen Tag mit Sonnenuntergang

und einen neuen Monat mit dem

Neulicht, d. h. mit dem ersten Sichtbarwerden

der Mondsichel. Das Neulicht zu
berechnen, ist erst der neuern Astronomie

möglich; dessen zyklische Bestimmung, wie
sie der Grieche Meton (5. Jahrh. v. Chr.)
einführte, und die im allgemeinen das Richtige

trifft, wurde erst seit dem dritten
nachchristlichen Jahrhundert von den Christen
und Juden übernommen; sie liegt heute
noch dem kirchlichen Kalender zugrunde.
Zur Zeit Christi mußte das Neulicht noch
beobachtet werden. Da der synodische
Monat, damals wie heute, 29 Tage und 12%
Stunden umfaßt, konnte ein solcher
Mondmonat nur 29 oder 30 Tage zählen; jene

178



hießen »mangelhaft« oder »hohl«, diese

»voll«; auf 100 Monate trifft es 53 volle
und 47 hohle. Erst als man zur zyklischen
Bestimmung der Monate überging, erhielten

die einzelnen Monate eine feste Anzahl
von Tagen. Konnte wegen trüber Witterung

das fällige Neulicht nicht beobachtet
werden, so wurde der laufende Monat voll
genommen, falls nicht schon zwei volle
Monate vorausgegangen waren. Ein allfälliger
Fehlerwurde beim nächsten oder übernächsten

Neulicht wieder behoben, so daß sich

nur vorübergehend das bürgerliche Datum
gegenüber dem richtigen Mondalter um
einen oder zwei Tage verspäten konnte;
aber kaum je ging es diesem um einen Tag
voraus.

Da zwölf solcher Monate (im
Durchschnitt) 354 Tage ergeben, ist ein solches

Mondjahr rund elf Tage (genauer 10 Tage
21 Stunden) kürzer als ein Sonnenjahr mit
seinen rund 365% Tagen. Aber wegen des

Festkalenders, den wir gleich kennen
lernen werden, mußte das bürgerliche Jahr
einigermaßen mit dem Sonnenjahr im
Einklang bleiben. Das wurde dadurch erzielt,
daß ungefähr jedes dritte Jahr am Ende
des bürgerlichen Jahres ein ganzer Monat
eingeschaltet -wurde; die Chronologen nennen

dies das »gebundene Mondjahr«. Eine
feste Schaltregel kam auch da erst mit der
zyklischen Bestimmung des Neulichtes auf.

Was nun den Festkalender der Juden
betrifft, so hatte Moses beim Auszug aus

Ägypten und während der Wüstenwanderung

angeordnet, der Monat Abib (d. h. der
reifenden Ähre), von den Babyloniern Ni-
sannu (Nisan) geheißen, solle der erste Monat

des (liturgischen) Jahres sein. Am
Abend des 14. Nisan und damit am Beginn
des 15., war das Pascha-Lamm zu essen,
und es begann zugleich die Oktav der
»ungesäuerten Brote«, der sog. Mazzen; am
15. Nisan seiher war Fest-Sabbat mit
Festversammlung, und am 16. Nisan mußte die
erste Garbe reifen Getreides geopfert wer¬

den: liturgische Eröffnung der Getreide-
Ernte (2. Mos 12, 56; 3. Mos 23, 4—14;
4. Mos 28, 16 f.; 5. Mos 16, 1—8). Das
Pascha fiel also stets auf den Vollmond; ebenso

der erste Tag des Laubhüttenfestes, das,
6 Monate später, am 15. Tischri, begann.
Dieser Umstand war für die Wallfahrten
der Festpilger sehr vorteilhaft. Um der
Vorschrift bzgl. der ersten Opfergarbe zu
genügen, handhabten die jüdischen
Kalendermacher, d. h. der Hohe Rat, mindestens
bis zum Untergang des (herodianischen)
Tempels im Jahre 70 n. Chr., die Schaltregel

so, daß das Pascha praktisch immer in
den römischen Monat April fiel; der Monat

Mai kam nicht mehr in Betracht, und
der Monat März wohl nur ausnahmsweise.

Damit ist die Hauptgrundlage zur Bestimmung

des Leidens-Paschas Jesu gegeben.
Vorher ist aber noch, soweit als möglich,
die Datums-Differenz zwischen dem
synoptischen und johanneischen Passionsberichte

zu behandeln.
Nach dem übereinstimmenden Bericht

der Synoptiker hielt Jesus, bevor er den
Todesgang antrat, gemeinsam mit den Aposteln

zur gewohnten gesetzlichen Zeit und
in üblicher Weise das Pascha-Mahl, das er
mit dem eucharistischen Mahle krönte (Mt
26, 17—30; Mk 14, 12—26; Lk 22, 7—22;
bes. V. 14). Wenn dem so ist, so war der
folgende Tag, an dem er starb, der 15. Nisan,
ein Festsabbat. Aber die Verhaftung Jesu
durch die Wachtmannschaft des Hohen Rates

(Mt 26, 47. 55; Mk 14, 43. 48; Lk 22,
52), das Verhalten der Priesterschaft
gegenüber dem Sündengeld des Judas (Mt 27,
6); die (Land- und) Fronarbeit des Simon
von Cyrene (Mt 27, 32; Mk 15, 21; Lk 23,
26) verraten nichts von der gesetzlichen
Sabbatruhe, außer man wolle den Fall der
Notwehr zum Schutz der mosaischen Religion

annehmen, für die Jesus in den Augen
der Juden eine Gefahr bedeutete. Der Zweifel

an dem Sabbatcharakter des Todestages
Jesu wird bestätigt durch den Bericht des

Jo-Evangeliums. Nach Jo 18, 28 betraten an

179



jenem Tage die Hierarchen das Amtshaus
des Pilatus nicht, damit sie sich durch die

Berührimg mit dem als unrein geltenden
Heiden selber nicht verunreinigten und
dadurch verhindert würden, am Abend das

Pascha zu essen; sie hatten also das Paschamahl

noch nicht gehalten. — Nach Jo 19,

31 drängten die Juden auf eine rasche

Bestattung der Gehenkten, weil der nachfolgende

Sabbat ein großer Festtag war; das

war er, wenn Fest- und Wochensabbat
zusammenfielen; also war der Todestag Jesu

erst der 14. Nisan. — Endlich erblickt der
Evangelist in dem Umstand, daß die Schenkel

Jesu nicht zerschmettert wurden wie
bei den beiden Schachern, die Erfüllung
einer das Pascha-Lamm betreffenden
Anordnung des Gesetzes (2. Mos 12, 46; Jo 19,

33—36), und damit in Jesu selber das wahre,

alle Yorherbilder und Weissagungen
erfüllende Pascha-Lamm; das war Jesus in
der Auffassung der Juden aber nur, wenn
er zur gleichen Stunde, wie die Pascha-Lämmer

im Tempel, geschlachtet wurde, also

gegen den Abend des 14. Nisan. — Um nun
nicht dadurch diese Beweisführung
abzuschwächen, daß am Abend vor seinem Tode
J esus ein Paschamahl hielt, verrät der vierte
Evangelist mit keinem Worte, daß beim
Abschiedsmahl an jenem Abend das
Pascha gegessen worden sei (Jo 13). —

Ausgehend von dem an sich richtigen
Gedanken, daß sich die inspirierten Verfasser
nicht widersprechen könnten, suchten seit
alters die Exegeten nach einem Ausgleich
dieser beiden verschiedenen Darstellungen,
meistens in der Weise, daß sie Jo nach den

Synoptikern oder die Synoptiker nach Jo
erklärten. Aber gegen alle derartige alte
und neue Versuche spricht zu deutlich der
Wortlaut der Berichte. Will man nicht auf
jede irgendwie befriedigende Erklärung
verzichten, so bleiben nur die von Chivol-
son und die von Strack und Billerbeck, von
denen freilich weder die eine noch die
andere streng beweisbar ist, sich aber doch auf

gute Gründe stützen kann.

Nach der erstgenannten wäre es allgemeiner

und rechtlich anerkannter Brauch
gewesen, daß die Festpilger, die in den
Privathäusern von Jerusalem ihr Paschamahl
hielten (s. Mk 14, 12—15; Lk 22, 10—12),
dies eben am Abend des 13. Nisan taten,
während die Einheimischen erst am Abend
des 14. Nisan ihr Pascha aßen; so »kamen
die Leute besser aneinander vorbei«. —
Nach der zweiten Erklärung schaute die
Pharisäer-Partei und mit ihr das Volk darauf,

Fest- und Wochensabbat möglichst
getrennt zu begehen, während die sadduzä-
ischen Hohenpriester Fest- und Wochensabbat

möglichst zusammenlegten — auch
bei den Christen finden sich seit langem
dieselben Tendenzen —. Wenn nun durch eine

sog. Überschlagsrechnung zu erwarten war,
daß Wochen- und Festsabbat zusammenträfen,

so bestellte jede Partei ihre Beobachter

für das Neulicht, und was heute noch
bei den Moslim vorkommt, kam auch
damals vor: je nach dem Interesse ihrer Partei

sahen die einen Beobachter das

Neulicht, das hart an der Grenze der
Sichtbarkeit war, und die andern sahen nichts.
Konnte man sich dann im Hohen Bate
nicht einigen, so hielt jede Partei an ihrem
Tage das Paschamahl, und die Priester und
die Hausbesitzer waren froh, daß sich die
Arbeit ganz legitim auf zwei Tage verteilte.
Was nach Chwolson immer der Fall war,
trat nach Strack und Billerbeck nur ein,
wenn am Abend nach dem Frühlingsneumond

die Mondsichel sich hart an der Grenze

der Sichtbarkeit befand. — Für die
Chronologie des Todes Jesu ist aber diese Differenz

der Daten, wenn eine solche wirklich
vorhanden ist, so gut wie belanglos, da bei
der damaligen Bestimmungsart sowieso mit
einer Differenz von einem Tag gerechnet
werden muß.

Nach diesen vorbereitenden Darlegungen
über die Eigenart und die »Tücke« des

damaligen Kalenders ist es nun möglich,
wenigstens die Jahre zu bezeichnen, die als

Todesjahr Jesu nicht ernstlich oder gar

180



nicht in Frage kommen, weil in ihnen der
14. Nisan, der Frühlingsvollmond, nicht
auf einen Freitag oder in dessen unmittelbare

Nähe fiel. Neulicht und Vollmond lassen

sich mit den heutigen astronomischen
Tafeln für die ganze vergangene geschichtlich

faßbare Zeit beliebig genau berechnen,
und speziell für die Zeit Jesu sind von
verschiedenen Autoren diese Berechnungen
auch gemacht worden, besonders systematisch

vom Redemptoristenpater Schaumber-

ger (Zeitschrift »Verbum Domini«, Rom,
Bibelinstitut, 1933, S. 104—113).

An Hand einer solchen Zusammenstellung

kann man nun unschwer feststellen,
daß während der Statthalterschaft des Pontius

Pilatus, außer den J ahren, die aus

exegetischen Gründen als zu früh (nämlich
die Jahre 27 und 28 n. Chr.) oder als

zu spät (nämlich die Jahre 35 und 36)
außer Betracht fallen, aus astronomischen
Gründen sicher die Jahre 29 und 32 und
höchstwahrscheinlich auch die Jahre 31

und 34 ausscheiden, weil der Pascha-Vollmond

zu weit von einem Freitag absteht.
Es bleiben somit nur übrig die Jahre 30

und 33 n. Chr. 783 bzw. 786 u. c.), die
den oben genannten Bedingungen genügen.
Im Jahre 30 lag der Fall vor, der oben bei
der Darlegung der Theorie von Strack und
Billerbeck genannt wurde, da am Abend
des 23. März in Jerusalem die Mondsichel
an der Grenze der Sichtbarkeit stand;
infolgedessen konnte von der interessierten
Partei (der Pharisäer) der 24. März als 1.

Nisan ausgerufen werden; dann war Freitag,

den 7. April, der 15. Nisan, der Pascha-

Festtag. Aber mit gleichem und wohl noch
mit besserem Rechte riefen die sadduzä-

ischen Hierarchen als Monatsanfang erst
den 25. März aus; dann aber fand das

Paschamahl des 14. Nisan erst am Abend des

7. April statt. — Für das Jahr 33 kommt
diese Möglichkeit nicht in Frage, weil am
Abend des 20. März, von der Witterung
abgesehen, das Neulicht sicher sichtbar war,
und weil der vorangehende Monat (astro¬

nomisch) bereits voll war. Somit fiel der
14. Nisan mit dem Paschamahle auf Freitag,

den 3. April; am Abend des vorangehenden

Donnerstag war das Paschamahl
Jesu und seiner Jünger nur möglich bei der

Erklärung von Chwolson. Dabei ist aber zu
bedenken, daß, wenn das Jahr 33 786

u. c.) als sein Todesjahr angenommen wird,
Jesus beinahe 40 alt wurde, und gegen ein
so hohes Alter spricht einerseits die
Altersangabe bei der Taufe (s. Lk 3, 23) und
anderseits die nur zwei-, höchstens dreijährige

öffentliche Wirksamkeit Jesu. Unter
diesen Umständen wird sich der Exeget und
der Historiker eher für das Jahr 30 als

Todesjahr Jesu entscheiden.
Das Zeugnis der Tradition kann auch in

diesem Falle nicht angerufen werden, weil
die Angaben der Kirchenväter und
Kirchenschriftsteller zu jung und zu
widersprechend sind, als daß sie auf einer
apostolischen Überlieferung beruhen könnten.
Nur die eine Überlieferung und Praxis in
der alten Kirche ist apostolischen, speziell
johanneischen Ursprungs, nämlich der
Brauch der Kleinasiaten, den Tod des

Herrn, ohne Rücksicht auf den Wochentag,
jeweils am 14. Nisan zu begehen, weshalb
sie alsQuartadezimaner bezeichnet wurden.
Nicht weil irrig, sondern weil von der Praxis

der Gesamtkirche abweichend, wurde
dieser Brauch seit der Mitte des 2. Jahrhunderts

bekämpft und allmählich beseitigt.

ZUSAMMENFASSUNG

Die vorstehende Abhandlung hat gezeigt,
daß kein einziges Datum des irdischen
Lebens des Erlösers sich genau feststellen
läßt; wir müssen uns immer mit einem
mehr oder weniger weiten Rahmen begnügen,

in den ein solches Datum gestellt werden

kann. Wenn wir aber von den Rändern
dieses Rahmens absehen und aus den
Zeitangaben der Evangelien nicht mehr herauslesen,

als wirklich darin liegt, so dürfen wir
mit großer Wahrscheinlichkeit als Geburtsjahr

die Jahre 746 oder 747 u. c. 8 oder

181



7 v. Chr.) betrachten, als Jahr seines
Auftretens das Jahr 780 oder 781 u. c. (27 oder
28 n. Chr.) und als sein Todesdatum den
7. April des Jahres 783 u. c. 30 n. Chr.).
Von wenigen Ausnahmen abgesehen, werden

denn auch diese Daten von den Schrift-
erklärern und Historikern der Gegenwart

angenommen und vertreten als Ergebnis
der zahlreichen Untersuchungen, die seit
der Mitte des 18. Jahrhunderts bis zur
Gegenwart zur Aufhellung der strittigen Fragen

von Exegeten, Historikern und Chronologen

von den verschiedensten Seiten her
angestellt worden sind. Zahlreiche Lösungs¬

versuche mußten mißglücken, teils weil die
Exegeten und Historiker die astronomische

Chronologie nicht zu Rate zogen, teils weil
die Historiker und Chronologen auf den

biblischen Text zu wenig Rücksicht
nahmen, teils endlich, weil die Exegeten von
vorgefaßten Meinungen ausgingen und die

Schrifterklärung in den Dienst dieser ihrer
Auffassung stellten. Erst aus der
Zusammenarbeit der Vertreter der genannten
Disziplinen kann ein Ergebnis hervorgehen,
das Aussicht hat, sich zu bewähren, und
nur mit untergeordneten Korrekturen rechnen

muß.

RELIGIO X S l'XTERRICHT

DIE KATECHETISCHEN VERHÄLTNISSE IN DER STADT ZÜRICH
Von Dr. Eugen Egloff

Das kirchliche Gesetzbuch verlangt ganz
allgemein, daß der Jugend eine ihrem Alter
entspechende religiöse Unterweisung gegeben

werde (CJC can. 1373 § 1). In allen
schweizerischen Diözesen wird diese

Unterweisung in mehreren Schulstunden geboten,

wobei vielfach der SchuHehrer die
Bibel und der Priester (in zwei Stunden) den
Katechismus erklärt.

In Zürich liegen die Dinge etwas anders :

Das heute geltende zürcherische Schulgesetz

vom 11. Juni 1899 sieht in der Primarund

Sekundärschule einen Unterricht in
»Bibel- und Sittenlehre« vor (§§ 23 und
67). Die Paragraphen 26, 27, 28 und 29

bestimmen sodann: »Der Unterricht in biblischer

Geschichte und Sittenlehre wird in
den ersten sechs Schuljahren durch den
Lehrer erteilt und ist so zu gestalten, daß
Schüler verschiedener Konfessionen ohne

Beeinträchtigung der Gewissensfreiheit an
demselben teilnehmen können. Betreffend
den Besuch dieses Unterrichtes sind Art. 49

der Bundesverfassung und Art. 63 der

Staatsverfassung maßgebend. — Der
Unterricht in biblischer Geschichte und
Sittenlehre wird im 7. und 8. Schuljahr in der

Regel durch den Geistlichen der betreffenden

Kirchgemeinde erteilt... Der Lehrplan

und die Lehrmittel für den Unterricht
in der 7. und 8. Klasse in biblischer
Geschichte und Sittenlehre sind vor deren

endgültigen Einführung dem Kirchenrat
zur Begutachtung vorzulegen. — Die
Schulpflegen haben den konfessionellen Minderheiten,

welche einen erheblichen Teil der

Bevölkerung bilden, auf ihr Begehren zur
Erteilung des Religionsunterrichtes in den
schulfreien Stunden die nötigen Schullokale

unentgeltlich zur Verfügung zu
stellen.« Für die Sekundärschulen bestimmen
die Paragraphen 68 und 70 noch besonders:
»Der Besuch der sämtlichen Fächer, mit
Ausnahme des Unterrichtes in biblischer
Geschichte und Sittenlehre, ist für die Schüler

obligatorisch. Der Unterricht in
biblischer Geschichte und Sittenlehre wird in
der Regel von einem Mitglied der zürche-

182


	Die Chronologie des Lebens Jesu

