
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 37 (1950)

Heft: 7: Der Glaubenskampf in der Eidgenossenschaft

Artikel: Zur Frage des ersten Villmergerkrieges (1656)

Autor: Rey, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die liit falschlich verleiten?
ir hand im syne Seiten

uf der luten gar zerstreckt

syn äschen mit erdrych verteckt.«

Der Tod des schweizerischen Führers des

Protestantismus bleibt letzten Endes ein
Geheimnis. Aber viele Zeitgenossen sahen
den tiefsten Grund der Katastrophe darin,
daß Zwingli das Schwert gebrauchte und
den Weg der Gewalt beschritt. Einst hatten
die Neuerer für sich den Grundsatz
verkündet, daß der Glaube frei und eine Gabe
Gottes sei. Zwingli strafte diesen Grundsatz
Lügen. Er verweigerte den V Orten die
Freiheit der Entscheidung im Glauben. Er
wollte die protestantische Glaubenseinheit

erzwingen, unbekümmert um alle Tradition

und alle historischen Rechte, deren
Kraft und Bindegewalt er verkannte. Nicht
von ungefähr urteilte der edle Basler Boni-
faz Amerbach in einem Brief an den Prä-
dikanten von Konstanz, Thomas Blaurer:

»Zwingli war ein guter Mann, aber er suchte
in Christi Sache immer etwas Eigennutz.
Ich schreibe dies, um meine Ansicht, die
ich nicht aussprechen darf, anzudeuten. Für
die Ausbreitung des Evangeliums kenne ich
nur den Weg, auf dem Christus uns
vorangegangen ist. Wenn wir ihm in Worten und
Werken mit gegenseitiger Liebe und
reinem Lebenswandel nacheifern, haben wir
schon gesiegt. Das ist die einzige Art der

Kriegführung, durch welche das Evangelium

an Gebiet gewinnt, und dabei ist keine
Feigheit und kein Abfall zu befürchten85.«
Der Untergang Zwingiis bedeutete die
Rettung des Katholizismus in der Schweiz für
die Zukunft und er bereitete endlich den
Boden für den Frieden vor.

85 Briefwechsel der Brüder Ambr. u. Thomas

Blaurer, hg. von Tr. Schieß I, 310 Thom.
Blaurer an Bonifaz Amerbach am 6.. Jan. 1532;
325 Antwort Amerbachs vom 13. Febr. 1532.

ZUR FRAGE DES ERSTEN VILLMERGERKRIEGES (1656)
Von Dr. A. Rey, Schtvyz

Manche Gründe mögen dafür sprechen,
die Spanne Zeit zwischen 1531 und 1712

im Gebiete der Eidgenossenschaft als

geschichtliche Einheit zu begreifen. Es könnten

dann das Kappeler Friedensinstrument,
die Trienter Reformdekrete und die ganze
konfessioneUe Bündnispolitik eine
gedachte Mittelachse bilden, auf die die Summe

der Geschehnisse ordnend bezogen werden

dürften.
Auf katholischer Seite sah man das

Hauptproblem der Zeit in der homogenen
Kirchenreform: die Kirche selbst sollte

jene Kräfte aus sich entwickeln, die die
Krise zu überwinden hatten. Daneben aber

erkannten die Staatsmänner wohl, daß eine

unverbesserte Kirche die eigentliche
BruchsteBe ihres Gemeinwesens darstellte.

Dies war um so bedrohlicher, als die
machtmäßig überlegene Gegenseite ihr
Staatsideal in einer zentralisierten
Eidgenossenschaft mit städtisch - reformierter
Führung erblickte. Ohne alten Glauben
und die innenpolitische Freiheit aber hätte
der eidgenössische Bund für die katholischen

Orte vollends seinen Sinn verloren.
Es galt deswegen vor allem, den
verfassungsmäßigen Rechts- und Besitzstand von
1531 durch ein umfassendes nationales und
übernationales Bündnissystem machtpolitisch

zu wahren (Goldener Bund, Spanisches

Bündnis usw.).
Die innere Sicherung aber konnte nur

aus der Selbstreform der Kirche kommen.
In ihre erste, mehr programmatische Phase

fällt das »herkulische« Jahrzehnt (1570 bis

215



1580), wo nach den grundlegenden Trien-
ter und Konstanzer Dekreten die bekannten

energischen institutionellen
Reformmaßnahmen vorgetragen wurden (Schweizerreise

C. Borromeos, Errichtung der
Luzerner Schule und der Nuntiatur, Öffnung
der italienischen Seminarien, Berufung der
Reformorden). Allein in diesem gesteigert
schöpferischen Augenblick trat noch ein
letztes Mal die Reaktion auf den Plan, der

linke, reformfeindliche Flügel des Vier-
waldstätterkapitels (Heil, Hürlimann). Es

ging da vor allem gegen das aktive »Köpfchen«

der Reformexekutive, den Nuntius,
der dem bisherigen Laxismus die integral
kirchenrechtliche Linie entgegensetzte,
ohne aber auch dafür sofort die nötigen
Voraussetzungen bieten zu können, woraus
sich dann die starke Spannung zwischen
Vollen und Können ergab. Die Stichflamme

von Trient wird immer ein Ding von
großartig-düsterem Glanz bleiben; daß aber
der Buchstahe langsam zum beengenden
Panzer wurde, dafür hat bekanntlich die

Aufklärung ihre Rechnung gestellt.

An diese erste borromäische schließt sich
eine mehr praktisch-pastorelle Phase an,
der wir das Luzerner Kommissariat (1605),
die Reformverfassung des Luzerner Kapitels

(1608) und die neugefaßten Bistumsstatuten

von Konstanz (1609) verdanken.Venn
auch die Reformdekrete des Vierwaldstät-
terkapitels gewisse Reformfortschritte
nachweisen, so muß doch im Urteil Vorsicht
walten. Es klingt reichlich verfrüht, ja
kokett, wenn damals die Konstanzer Kurie bei
den Regierungen sich über einen zu großen
Anfall von Primizianten beklagt. Die zeitlich

nicht weit abliegenden Arther Vorfälle
von 1629 30 und 1655 zeigen mit ehrlicher
Schroffheit, daß der Tag nicht vor dem
Abend zu loben war.

Die religiösen Rückschläge im 17.
Jahrhundert trafen nun diesmal ironischerweise
gerade Schwyz, die sonstige Angriffsspitze
der katholischen Front. Sie bilden die be¬

ste Auskunft über die Festigkeit der Lage,
und wie sehr eine geschickte neugläubige
Propaganda auch nach 1531 noch mit
Erfolgen in den V Orten rechnen konnte.
Schwyz hatte zwar an offener Landsgemeinde

(1523) sich für den alten Glauben
entschieden, jede neugläubige Predigt und
jeden Traktätchenschmuggel schwer
verpönt, dann auf Glaubenswechsel, sei es zum
Zwinglianismus oder Täufertum (1531/32)
Verlust von Leib und Gut gesetzt, allein die
immer wache Gegenseite fand das Loch in
der Schranke bald heraus.

Arth, um das es sich hier handelt, hatte
noch um 1550 einige »Lutherey« merken
lassen; mit dem späten Rückfall im 17.

Jahrhundert aber steht es einzig da. Die
Lage des Fleckens an der Gotthardstraße,
an der Rigi, am See, an der Pilgerstraße
nach Einsiedeln und Steinerberg, an der
Zollstätte und an der Sust förderte die

Begegnung der Konfessionen: Viehhändler,
Krämer, Säumer und landwirtschaftliche
Arbeiter kamen und gingen, einheimische
Handwerksburschen und Ährenleserinnen

zogen weit in neugläubige Lande. Der
Pfarrsprengel war weitläufig und im Randgebiet
zumindest nachweisbar mangelhaft betreut.
Auf jeden Fall erlaubte es die kirchliche
Lage nach 1620 einem Täufer, namens Ba-

schi Meyer, sich im Flecken eine Gemeinde

zu sammeln, wobei ihm zustatten kam, daß

er sich unter Bauern auf Kräuterheilkunde
verstand.

Diese Arther Täufergemeinde ist die
ersterweckte protestantische Gemeinde des 17.

Jahrhunderts. Sie führt nicht etwa eine

zwinglische Vorgängerin weiter, im Gegenteil

wurde sie von einer zwinglischen Richtung

beinahe völlig abgelöst. Die
Predigttätigkeit des Täuferführers und eine Menge

bekanntgewordenes Brauchtum, Verbindun-

gen mit Zürcher Taufgemeinden am See,

der Übername »Hümmel«, der vom
eigenartigen täuferischen Brauch herrührte, daß

sich »Brüder« und »Schwestern« Hummeln

216



in den Mund fliegen ließen, um so den

Pfingstgeist zu empfangen (wobei das Summen

der Hummeln das Geistbrausen ver-
sinnbilden sollte!), ferner das Arkan-
geheimnis, die verstohlenen Versammlungen
nachts: winters in den Gaden, sommers in
den Wäldern, die gemeinsamen Mähler, der
Bruderkuß, das Psalmensingen und Bibellesen,

die gelegentliche Forderung auf Wei-
bergemeinschaft, Eidweigerung und
Antimilitarismus und verschiedenes anderes

mehr bezeugen genügend, wen man hier
vor sich hatte. Als dann die Regierung
Meyer und einige Glieder der Familie
Hospenthal gefänglich einzog, gelang dem
Prediger die Flucht nach dem Knonaueramt.
Die getarnten Seelsorgsreisen der bekannten

Täuferführer Egli und Schneebeli nach

Arth, der Brief- und Bücherverkehr in den

Flecken konnten den Niedergang der
Gemeinde ohne Oberhaupt nicht mehr
aufhalten: zwischen 1630 und 1650 schmolz sie

auf vier Familien zusammen.

Einer dieser Täufer, Martin von Hospen-
thal, geriet bei einem Arztbesuch in Zürich
um 1651 in Bekanntschaft mit dem Hausener

Prädikanten Kesselring, und diese

Begegnung wurde der Arther Gemeinde zum
Schicksal. Ein Teil der Arther Täufer, fast

vollzählig zur Sippe der Hospenthals gehörig,

gingen nun mit Martin zum Zwinglianismus

über, behielten die Fühlung mit
Hausen und bekamen den Spitznamen
»Nikodemiten« von ihren nächtlichen Besuchen

her. Martin v. Hospenthal übernahm

nun die Führung des Arther Dissidenten-

tums, besaß großen Einfluß als Säckelmeister

des Viertels, als reicher Mann,
Verwandter und Anhänger der französischen

Parteihäupter in Schwyz. Eine gleichzeitig
aufflackernde demokratische Bewegung und
wirtschaftliche Spannungen zwischen Ober-

und Unterallmeind tarnten den konfessionellen

Widerstand. Indes beschleunigte die

Rückendeckung Zürichs den Reifungsprozeß:

die Nikodemiten wurden immer küh¬

ner. Neben der Parität forderten sie auch
den freien Zug. Sie schmähten nicht bloß
den Pfarrer, sondern auch die zu einem
Leichenessen versammelten Schwyzer
Geistlichen mit dem Wortspiel »Pfäffen-Affen«,
bedrohten Prediger und Zeugen und gingen
schließlich soweit, daß sie von Zürich Prä-
dikantenbesuclie empfingen und in ihren
Rigi-Alphütten dissidenten Gottesdienst
hielten. Damit aber war das Maß
vollgeworden. Volk und Geistlichkeit forderten
trotz eines Vernebelungsversuches
Wolfdietrichs v. Reding den Eingriff der Regierung,

die Donnerstag, den 23. Sept. 1655,

die gesamte Gegenkirche gefänglich einziehen

ließ. Allein der Hauptharst der Zwing-
lianer hatte aus Zug und Schwyz Winke
erhalten und war Mittwoch nachts zu Schiff
nach Zug, von da über Baar nach Kappel
geflohen, wo er 37 Personen stark um vier
Uhr morgens ankam und anderntags nach
Zürich geführt wurde. Diese Flucht erbitterte

die Schwyzer Regierung sehr. Sie

wurde der Täufer habhaft und einiger minder

belasteter Nikodemiten, während das

Gut der Flüchtigen mit dem der Täufer
eingezogen wurde (Täuf.: 23 200 gl., Nik.:
15—16 000 gl.). Die Flüchtigen wurden
sofort aus Zürich nach Schwyz zitiert, sie
selbst forderten brieflich ihre Güter heraus.
Der Prozeß gegen die Gefangenen endete
mit vier Todesurteilen gegen Täufer, drei
Verbannungen gegen wahrscheinliche
Nikodemiten, einigen Bußen und vielen
Freisprüchen.

Die Intervention der reformierten Orte
auch für die Täufer zeigte die Verwirrung.
Die eidgenössischen Orte gingen in zwei
Lager auf. Schwyz belastete sofort Zürich
mit dem Angriff, denn Zürich habe vom
Auszug der Prädikanten gewußt und hätte
ihn verhindern sollen. Er verstoße gegen den

zweiten Landfrieden, der jede Propaganda
in fremdem Ortsgebiet untersage (Rigipre-
digt, Traktätchen). Zürich habe sodann das

Stanser Verkommnis verletzt, indem es

217



scliwyzerische Untertanen vom Ortsglauben
und Ortsgebiet abspenstig gemacht habe,
denn Zürich habe nicht bloß zum Abfall
vom Glauben gereizt, sondern auch die
Flucht mitorganisieren helfen (Kesselring).
Schließlich verletzte Zürichs Vorgehen noch
den Zürcher Bund, der Malefizverbre-
chern auf Zürcher Boden Aufenthalt und
Verköstigung versage: die Arther aber
seien malefizisch, und zwar als Täufer,
Apostaten und Rebellen.

Daß unter den Arthern frühere Täufer
waren, ist nicht ahzustreiten, allein ihre
Konversion zum Zwinglianismus dürfte
ebenso feststehen. Der Vorwurf der Aposta-
sie zählte nicht, denn Zürich beurteilte den
Fall entgegengesetzt. Blieb noch die Rebellion.

Sie war auf der Person von den
konfessionellen Gründen nicht zu trennen, und
ein nochmaliges Verhör, das freilich
bundeswidrig war, brachte das Gegenteil
zutage.

Wenn man allerdings die weite Fassung
des Begriffes Rehellion seit dem Bauernkrieg

und die strenge Praxis gegen seine

eigenen Unruheelemente (etwa die Wä-
denswiler Prozesse) mit dem Schuldkonto
der Arther vergleicht, dann kann man
kaum zweifeln, wie Zürich im gleichen Falle
gehandelt hätte. Die Forderungen der
Arther auf Parität und freien Zug konnten

nur durch Umsturz der bisherigen Verfassung

erfüllt werden!

Den Kern des Streitfalles aber stellte die
Auslieferung der Flüchtlinge und der Güter

dar. Was das letzte betrifft, so gab es

hier kein eidgenössisch bindendes Recht,
und Zürich und Schwyz waren keine
Konkordatsorte. Wenn es auch manchmal eine

gemeinsame Praxis gab auf Gegenrecht, so

konnte das nach der Reformation nicht
mehr gelten. Nur Erbschaften und Wegzüge
mit Erlaubnis der Vögte wurden gütlich
geregelt. Konversionen boten häufig
Anstände. Bei flüchtigen Konvertiten wandte
Zürich seit 1652 das gleiche Recht an wie

Schwyz. Die Ungnade der Obrigkeit wurde
verbunden mit Güterbeschlag. So konnte
Zürich keineswegs auf die Auslieferung der
Güter der Arther hoffen.

Aber auch der andere Fall war nicht zu
lösen. Nicht bloß bestanden zwischen
Zürich und Schwyz keine Abmachungen über
die Auslieferung an die wechselseitigen
Gerichte. Auch wenn die Schuld der Arther
feststand, so war Zürich bloß zur Ausweisung,

nicht zurAuslieferung verhalten nach
dem Buchstaben des Zürcher Bundes,
abgesehen davon, daß man sich sogar bei Aus-

lieferungsp/Zicht seit der Reformation bei
Glaubensflüchtlingen das »Gewissen«
vorbehielt. So konnte auch Schwyz, das übrigens

gleich verfuhr, von Zürich die
Auslieferung nicht erwarten. Es blieb noch das

Schiedsgericht oder der Rechtsverzicht beider

Orte in je einem Punkte.

Schwyz machte geltend, ein Schiedsgericht

komme nur bei einer strittigen, nicht
einer klaren Rechtslage in Frage, wie es

hier der Fall sei, indem es seine eigenen
Untertanen vor seine Schranken fordere.
Im weitern waren die geistlichen Instanzen
mit Ausnahme des Nuntius gegen »gleiche
Sätze«, die beim protestantischen Übergewicht

sich nur zuungunsten der Katholiken
auswirkten, und grundsätzlich war auch
den Laienregierungen die Unterstellung
einer gemischt politisch-konfessionellen
Frage unter ein Laienparlament insofern
nicht genehm, als man sich scheute, über
Glaubenssachen demokratisch abzustimmen.

So blieb schließlich nur noch die
machtpolitisch-militärische Austragung des Streites.

Auf sie arbeitete Zürich hin, dem die
verfassungsmäßige Rechtslage in der
Eidgenossenschaft längst nicht mehr paßte.
Noch 1632 hatten sich die Katholiken
herbeilassen müssen, in evangelischen Fragen
in den ostschweizerischen Vogteien die
Parität anstelle der Syndikatsmehrheit
anzuerkennen. Dank der französischen, akon-

218



fessionellen Europapolitik ging das bisherige

katholische Übergewicht auch dort
verloren. Der protestantischen Fühlungnahme

mit den Walliser Protestanten, den

Waldensern, mit England und Holland
stellte sich die neue mit dem Basler Bischof,
mit Katholisch-Glarus und Savoyen auf
katholischer Seite gegenüber. Bürgermeister
Waser von Zürich nahm Gedanken Zwing-
lis auf, als er mit einem Plan für eine

gesamteidgenössische Verfassungszentralisa-
tion an die Öffentlichkeit trat, der deutlich

genug auch zeitlich zusammenfiel mit
einem evangelischen Sonderbund, dem
Gegenstück zum borromäischen. Eine
gleichschaltende Bundesurkunde konnte den kleinen

Orten nur eine Rechtsminderung bringen,

wenn auch zugestanden werden muß,
daß der Bauernkrieg die Lockerheit der
bisherigen Bünde unangenehm empfinden
ließ. So verhinderte gegenseitiges
Mißtrauen jeden neuenVersuch. Zürich drängte
zur Machtprobe. Als am 3. Jänner ein
Vergleich des französischen Gesandten (de la

Barde) scheiterte, erklärte Zürich Schwyz

am 4. den Krieg.
Der Ausgang des Konfliktes ist bekannt.

Der dritte Landfriede bestätigte das

bisherige Recht; auch die Arther Frage blieb
im status quo. Der Sieg der Katholiken liegt
nicht weit entfernt von einem Pyrrhussieg.
Seine Nachwehen sind um so verhängnis-
voUer, als am Zwyerhandel, wo Schwyz
gefährliche eigene Wege ging, die katholische
Front zerbrach. Hinter der kleinlichen
Keiferei von Ort zu Ort aber stand unsichtbar

der durchgehende und übergreifende
Gegensatz zwischen der kaiserlichen und
französischen Partei. Die Gegensätze zwischen

Zwyerfreunden und -feinden, deren
Exponenten die bekannten französischen
Parteihäupter in Schwyz waren, stiegen derart,
daß der Riß auch die Kapuzinerprovinz
erfaßte : ausländische Patres hielten zu Zwyer,
die einheimischen standen meist gegen ihn.
Luzern fiel immer mehr aus dem
Länderverband und damit auch aus der
katholischen Front heraus und schloß sich deD

aufgeklärten Städten an. Und verschärft
wurde diese Entfremdung durch eine
demokratische Bewegung in den Ländern
gegen den absolutistischen Stadtkurs, der auch
die Geistlichkeit des Vierwaldstätterkapi-
tels teilweise erfaßte. Zudem klappte auch
das Verhältnis zwischen Laienschaft und
Geistlichkeit nicht mehr im alten Sinne.
Es meldete sich das Staatskirchentum
bereits, dem die Geistlichkeit seinen Widerstand

entgegensetzte. Vor allem nahm ihr
Kampf gegen die Wiederwahl teilweise
erbitterte Formen an. Vom Programm des

Tridentinums wurde dieser zweite Punkt,
die Reform des Benefizialwesens, nicht
durchgeführt. Eine Menge von dem, was im
späten Mittelalter gründet, sich in der
Reformation heillos verstärkt, in der
Gegenreformation sich nicht bessert, wird unter
neuem Namen in die Aufklärung
hinübergeschleppt. Die schleichende Krise wird
dann 1712 offenbar. So steht das Datum
1656 gleichsam als Kippe zwischen denj
von 1531 und 1712.

l'aSCHA t'

KATHOLISCHER LEHRERVEREIN
DER SCHWEIZ

Zentralkomitee-Sitzung am 15. Juni 1950

Hotel «Du Ponf» Zürich.

l.Aus dem Eröffnungswort des Zentralpräsidenten:
Viele planen für die Zukunft, aber Du und ich

sind die lebendige Zukunft. Die Zeit ist nicht auf

unserer Seite, wenn wir sie nicht nützen. Die
Tradition ist nicht auf unserer Seite, wenn wir sie
nicht leben und neu schaffen. Gott ist nicht mit
uns, wenn wir nicht horchen und gehorchen.
»Ideen haben Beine«, marschtüchtige, schnelle

und ausdauernde, wenn sie von einer glutvollen
Seele dirigiert werden. Ideen entzünden die Köpfe

219


	Zur Frage des ersten Villmergerkrieges (1656)

