
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 37 (1950)

Heft: 7: Der Glaubenskampf in der Eidgenossenschaft

Artikel: Der Glaubenskampf in der Eidgenossenschaft : ein Vortrag

Autor: Vasella, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER GLAUBENSKAMPF IN DER EIDGENOSSENSCHAFT
Ein Vortrag

Von Univ.-Prof. Dr. 0. Vasella, Freiburg

Die Glaubensspaltung zu Beginn des 16.

Jahrhunderts ließ zum erstenmal außerhalb

der katholischen Kirche eine zweite
kirchliche Gemeinschaft erstehen, die den

Anspruch auf alleinige Wahrheit ihrer
Lehre erhob. Sie woUte damit auch die
allein wahre Heilsanstalt für die Menschen
sein. Sie mußte daher zwangsläufig in
Gegensatz zur katholischen Kirche geraten.
Dieser Gegensatz ist ausschlaggebend für
die Entstehung und Entwicklung der
protestantischen Kirche. Die Anschauung vom
Protestantismus als einer Befreiimg des

Menschen vom Zwang der mittelalterlichen
Kirche oder als einer Bewegung, die den
Menschen von jeglicher kirchlichen
Bindung überhaupt löste, entspricht nicht der

geschichtlichen Wahrheit. Diese Auffassung
ist vielmehr eine der wesentlichen

Voraussetzungen des liberalen Weltbildes, das

vom Gedanken an die absolute Freiheit des

Menschen getragen war und diese absolute

Freiheit, wenigstens der Idee nach, aus der

Leugnung der übernatürlichen Ordnung
begründete.

Auch in der Eidgenossenschaft gab es,

religiös-kirchlich gesehen, zunächst nur
eine Alternative: entweder eine nur katholische

oder eine nur protestantische
Eidgenossenschaft. Vorerst gab es durchaus keine

Mittellösung, und der Anspruch auf
Ausschließlichkeit ihres Bekenntnisses war für

1 Dieser Vortrag wurde im Verlauf der letzten
Jahre an verschiedenen Orten gehalten. Die Drucklegung

ist wiederholt gewünscht worden. Sie

erfolgt ohne wesentliche Änderungen und natürlich
ohne Anspruch auf Berücksichtigung aller
Probleme. Die Quellen- und Literaturhinweise mögen
besonders interessierte Leser dieser Zeitschrift
orientieren. Abkürzungen: ZSG Zeitschrift für
schweizer. Geschichte. ZSKG Zeitschrift für
schweizer. Kirchengeschichte. Der Redaktion danken

wir aufrichtig für die Mühewaltung.

beide Religionsparteien maßgebend. Aus
dieser Voraussetzung allein läßt sich letzten

Endes der Glaubenskampf in der
Eidgenossenschaft verstehen. Diesen Kampf
gilt es zu schildern. Drei Fragenkreise
rücken dabei in den Vordergrund der
Betrachtung: I. Das Werden der Opposition.
II. Die Bildung der katholischen Front.
III. Die Behauptung des Katholizismus in
der Eidgenossenschaft.

I. Das Werden der Opposition

Die Geschichte des Protestantismus in
der Eidgenossenschaft hebt sich von der
deutschen Reformationsgeschichte sehr

deutlich ab. Nicht nur entwickelte sich die
protestantische Glaubensbewegung in enger
Anlehnung an die singuläre politische und
soziale Struktur des eidgenössischen
Staatswesens, sondern Zwingli gab dem schweizerischen

Protestantismus seine eigene scharfe

Prägung.
Allen protestantischen Kirchen gemeinsam

war die Leugnung der überlieferten
Autorität der katholischen Kirche und
ihrer Lehre. In der eigenen Lehre und in
der Organisation der eigenen Kirche bildeten

jedoch das Luthertum, der Zwinglianismus

und der Calvinismus sehr bedeutende
Unterschiede heraus. Aus einer Abspaltung
und Auflehnung erwachsen, erfüllte sich
das Schicksal der neuen Kirche, sich nicht
mehr zu einer Einheit zurückfinden zu
können.

An der Spitze der Glaubensspaltung steht
der Deutsche Martin Luther2. Als er am

2 Eine knappe, klar und schön geschriebene
Darstellung der deutschen Reformationsgeschichte bietet

aus der Feder des ausgezeichneten Forschers
Paul Joachimsen die Propyläen-Veltgeschichte
Bd. V (1930), übrigens mit der bekannten,
hervorragenden Illustration.

195



Vorabend des Allerheiligenfestes 1517

durch den berühmten Anschlag seiner 95

Thesen an die Schloßkirche zu Wittenberg
den Kampf gegen den Ablaß begann, war
der Weckruf an ein ganzes Volk gegeben.
Es war der Beginn eines gewaltigen Kampfes

in der Christenheit. Luthers Kampf
verband sich mit der kirchlichen Reformfrage.
Das schuf ihm das gewaltige Echo. Die
Kirche hedarf einer Reform, aber diese

kann nicht das Werk eines Einzelnen, nicht
des Papstes noch der vielen Kardinäle sein,
sondern Gottes allein. Die Gerechtigkeit
Gottes ist die den Menschen gerecht
machende Gnade. Der Ausgangspunkt der
Neuen Lehre ist die Lehre von der
Rechtfertigung des Menschen. Im Oktober 1518

stand Luther vor dem päpstlichen Legaten
Thomas Cajetan, und zum erstenmal
verweigerte er den von der Kirche geforderten
Widerruf. Schon war sein Kampf zur
Sache des deutschen Volkes geworden.

Niemals konnte die Eidgenossenschaft
von solchem Geschehen unberührt bleiben.
Zu allen Zeiten warfen Feuer im Ausland
brennende Funken in die Eidgenossenschaft
hinüber. Der Buchdruck tat bald seine
gewaltigen Dienste. Lange bevor Zwingli als

Künder der neuen Lehre in Zürich
erschien, wurde Luther auf schweizerischem
Boden stürmisch begrüßt. Vor allem ist an
Basel zu erinnern, an die Stadt eines

gesteigerten geistigen Lebens3. Hier wohnen die
großen Drucker und Gelehrten. Hier
strömen die Nachrichten über Luther ein, von
hier aus strömen sie in die Eidgenossenschaft;

denn Basel ist deutsches und
schweizerisches Tor zugleich. Im Oktober 1518

erscheint beim berühmten Drucker Johann
Froben ein Sammelband sämtlicher Schriften

Luthers. Am 26. Dezember 1518 schreibt
Beat Rhenan, der vielen Schweizern
verbundene Elsässer Humanist, an Zwingli:

3 Vgl. hierüber die unvergleichliche Darstellung
von Rud. Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel

III (Basel 1924), bes. 319ff.

Vorgestern haben die Berner einen
Buchhändler hieher geschickt, der eine Masse

Lutherbücher zusammenkaufte- und nach
Bern brachte*. Seither folgen sich die
Nachrichten Schlag auf Schlag. Am 1. April 1519

jubelt der Meister der Domschule in Chur,
Jakob Salzmann, in einem Brief an seinen
Basler Freund Bruno Amerbach: Das

Wenige, was wir von Luther gehört und gelesen

haben, hat uns alle zu dessen Irrlehre
hingerissen. Er begehrte von der Druckerei
Froben sämtliche Traktate Luthers5.

Alles scheint von der gewaltigen Wirkung
der neuen Ideen ergriffen. Aber noch
immer ist vieles Gärung, die Scheidung der
Geister nicht vollzogen. Die wuchtige Sprache

des Wittenberger Mönches war zu neu,
eine entfesselte hinreißende Macht, welche
die Überlegung vergessen ließ. In allem trat
vorerst die Erregung hervor, das Stellungnehmen

für und wider das Alte, die
Wirkung, die jedes Neue auf den Menschen
ausübt. Wir können nicht alles erschauen,

was die Menschen damals gedacht und
gehofft haben. In einem Gedanken begegneten

sich jedoch viele: daß Großes im
Geschehen war, daß dieses Neue vielleicht
Besserung bringe, Erlösung aus einem
Zustand, den sie als Krankheit empfanden.

Indessen trieb Luther bald dem völligen
Bruch mit der Kirche entgegen. 1519 trat
Johannes Eck gegen ihn auf, der rascher
als alle andern die Konsequenzen der
Anschauungen Luthers erkannte, 1520 verurteilte

Rom 41 Sätze aus Luthers Schriften
und verhängte über ihn den kirchlichen
Bann. 1521 stand Luther in Worms vor dem
Kaiser. Wie hier die Stimmung war, schildert

niemand besser als der päpstliche
Gesandte Aleander selbst. »Neun Zehntel
erheben das Feldgeschrei ,Luther' und für

4 ZW H. Zwingli, Sämtl. Werke, hg. von
Egli, Finsler, Köhler u. a.; VII—XI Briefwechsel)

VII, 123.

5 Die Amerbachkorrespondenz, hg. von Alfr.
Hartmann II (Basel 1943), 154.

196



das übrige Zehntel lautet die Losung, falls
ihm Luther gleichgültig ist: Tod dem
römischen Hof6.* In Worms wurde Luther
geächtet. Aher ehe der Bruch Luthers mit
der Kirche in der weiten Öffentlichkeit
recht erkennbar wurde, eröffnete der
Schweizer Ulrich Zwingli seinen Kampf in
Zürich.

Nur allmählich hat Zwingli die Neuerung
durchführen können. Der 34jährige Geistliche

war mit Hilfe der durchaus kirchlichen

Reformpartei an das Großmünster in
Zürich berufen worden. Am 1. Januar 1519

trat er sein Amt an7. Aber Zwingli begann
nicht wie Luther mit einem impulsiven
Kampf. Er war auch nicht der Mönch, der
mit sich selbst innerlich ringen mußte, wie
Luther, und war zeit seines Lebens von
einem gewaltigen Optimismus erfüllt. Er
begann in Zürich zunächst mit der Predigt
nach den Evangelien, d. h. im Gegensatz zu
der bisher meist moralisierenden Predigtweise

mit der fortlaufenden Erklärung der
Evangelientexte. Ehe er aber seinen Kampf
gegen die katholische Lehre eröffnete, galt
es für ihn, ganz entsprechend den politischen

Voraussetzungen, sich den entscheidenden

Einfluß auf den städtischen Rat zu
sichern.

Wer die Entwicklung der neugläubigen
Bewegung in der Eidgenossenschaft
überblickt, erkennt als Träger der neuen Ideen

vor allem drei Kreise: 1. Den Klerus (Klöster,

Kollegiat- und Domkapitel sowie den

Seelsorgeklerus). 2. Humanisten. 3. Städtische

Räte.

1. Niemand wird bezweifeln, daß in vielen

Klöstern das Auftreten Luthers mit

6 Zitat bei Joachimsen, Propyläen-Weltgeschichte
V, 76.

7 Für Zwingli verweisen wir auf W. Köhler,
Huldrych Zwingli. Leipzig 1943, dazu ZSKG 1945,

Bd. 39, 161 ff. Über die politischen Zusammenhänge

der Wahl s. auch die instruktiven
Bemerkungen von R. Durrer, Die Schweizergarde in Rom

(Luzern 1927), 217f.

Freude begrüßt wurde. Aus dem Drang
nach Wissen, aber auch aus dem Bedürfnis
nach Reform erklärt es sich, weshalb Briefe
und Schriften Luthers, später auch Zwing-
lis, in nicht wenigen Klöstern rasch gelesen
und verbreitet wurden. Die Klöster waren
noch immer wichtige Träger der Bildung.
Einzelne Äbte, wie Michael Eggenstorfer,
Abt von Allerheiligen in Schaffhausen, oder
auch Johann Jakob Russinger, Abt von
Pfäfers, traten früh zur Neuerung über.
Doch gab es andere, die sehr bald entschiedene

Verteidiger des alten Glaubens wurden.

Eines der schönsten Beispiele bietet
die Prämonstra tenserabtei St. Luzi in Chur.
Abt Theodul Schlegel gehörte bis zum Jahr
1522 zu den Bewunderern Luthers und

Zwingiis und gab schließlich doch sein
Leben für seine Kirche und seinen Glauben
hin. Gerade um der Reformfrage willen
stand er anfänglich in Briefwechsel mit
dem späteren Täuferführer Konrad Grebel,
und wohl ob solcher Beziehungen trat der

nachmalige Täuferführer Wolfgang
Ulimann, ein St. Galler Ratsherrensohn, aus
dem Kloster St. Luzi aus8.

Die Domkapitel lehnten schließlich die

Neuerung, nach anfänglichem Schwanken
einzelner Domherren, fast geschlossen ab.
Das gilt wenigstens vom Domkapitel in
Chur und wohl auch für jenes in Basel. Für
die Haltung von Stiftskapiteln bleibt besonders

auffallend das Beispiel von Freiburg;
denn das Kapitel St. Nikolaus bildete
geradezu einen Mittelpunkt von Anhängen#
der neuen Lehre8.

8 Über die Wirkung Luthers in den Basler
Klöstern s. Wackernagel 1. c. 319—321. Zu Michael
Eggenstorfer vgl. Jak. Wipf, Zwingliana IV (1921—

28), 97ff., 129ff., 161ff. Über Abt Schlegel bereiten
wir eine größere Untersuchung vor, in der auch

von der Haltung Abt Russingers näher die Rede
sein wird.

9 Über die Haltung und Zusammensetzung der
verschiedenen Domkapitel zur Zeit der Glaubensspaltung

sind wir verhältnismäßig noch schlecht
unterrichtet. Zu Konstanz s. Konrad Gröber, Die

197



Unter dem Seelsorgeklerus fand sich

dagegen eine große Zahl von Geistlichen, die
ohne Scheu und Zurückhaltung den Bruch
mit der Kirche, der sie ewige Treue
geschworen hatten, sehr rasch vollzogen. Sie

waren es, die oft von bitteren Gefühlen
erfüllt, von Haß und Abneigung gegen ihre
Obern geleitet, der katholischen Kirche
den Kampf ansagten und in leidenschaftlicher

Begier das Volk in seinem Glauben
wankend zu machen versuchten. Doch fehlten

auch jene Geistlichen nicht, die mutig
und in unverbrüchlicher Treue allen
Drohungen trotzten und wirklich selbstlos alles

für die Verteidigung ihres Glaubens
hingaben10.

2. Das Bild unter den Humanisten ist
nicht viel anders. Sie hatten zwar großen
Anteil an der Kritik und der Bildung der
öffentlichen Meinung. Sie hatten kirchliche

Verhältnisse oft dem Spott preisgegeben

und ihre geistige Überlegenheit gegen
kirchliche Gegner gewendet. Ihren Ruf:
Zurück zu den Quellen! hatten die Neuerer
darin aufgenommen, daß sie das »Wort«
in den Mittelpunkt der Lehre rückten. Aber
die Humanisten waren nicht eitel Spötter,
nicht alle wollten den Glauben selbst treffen.

Sie ließen sich wohl vom Gedanken an
die so notwendige Reform leiten, aber sie
dachten trotzdem nicht etwa an die
Begründung einer neuen dogmatischen
Ordnung. Deswegen blieben nicht wenige unter
ihnen, trotz anfänglicher Lutherbegeiste-

Reformation in Konstanz. Freiburger Diözesan-
archiv 1919, N. F. Bd. 19. Über das Stiftskapitel in
Freiburg vgl. den sehr verdienstlichen Aufsatz von
A. Büchi, Peter Girod und der Ausbruch der
Reformbewegung in Freiburg. ZSKG 18 (1924), Iff.,
305ff.

10 Hiefür gäbe es zahlreiche Beispiele. Für
städtische Verhältnisse begnügen wir uns mit dem Hinweis

auf Basel. Wackernagel 1. c. 325ff. Für den

Landklerus bietet ein charakteristisches Beispiel
der nachmalige Täufer Joh. Brötli in Quarten.
ZSKG 34 (1940), 186f. Auf mehr können wir an

dieser Stelle nicht eintreten.

rung, dem katholischen Glauben treu11.

Auf schweizerischem Boden spielte die
Glaubenstreue mancher Humanisten eine
bedeutsame Rolle. Der Freiburger Jurist
Ulrich Zasius, der unter seinen Freunden
und Schülern viele Schweizer zählte, legte
mit aUer Schärfe und Klarheit die Irrtümer

Luthers dar und zog sich ebenso
entschieden von Zwingli zurück12. Heinrich
Glarean, lange nach 1520 noch als Freund
Zwingiis und der Neuerung verschrien, hielt
sein ganzes Leben hindurch dem katholischen

Glauben die Treue. Auch Glareans

Gesinnung erhielt nicht wenige bedeutende

Köpfe dem alten Glauben13.

3. Viel entscheidender für die Bildung
der neugläubigen Partei und die Verbreitung

der neuen Lehre waren die städtischen
Räte. Die Entwicklung der Reformation
beweist das mit aUer Klarheit. In allen
Städten nahm sich der Rat von Anfang an
der kirchlichen Fragen an. Er war es

gewohnt, in kirchliche Bereiche einzugreifen.
Er hatte das Beste erstrebt für die Besserung

der seelsorglichen Verhältnisse, er
hatte es erreicht, daß Rom selbst ihm
weitreichende Privilegien verlieh. Nun griff er

begierig die Gelegenheit auf, abermals zum
Rechten zu sehen. Die städtischen Räte

glaubten ja an Fortschritt, an ein
Besserwerden der Kirche. Zu aUen Zeiten öffneten

sich die Städte dem Neuen, als Wagnis
in die Ferne, dem Neuen aus dem Wunsch

11 Das Beste über die Haltung der Humanisten
bietet immer noch R. Wackernagel 1. c. 335ff.

12 Vgl. die klassischen Briefe von Zasius an Thomas

Blaurer vom 21. Dez. 1521 u. 20. Sept. 1522.

Briefwechsel der Brüder Ambrosius und Thomas

Blaurer 1509—1548. Hg. von T. Schieß, Bd. 1 (Freiburg

i. Br. 1908), 42—44, 55—57. Dazu die Antwort
Blaurers vom 8. Okt. 1522. 1. c. 58—68. Zu
berücksichtigen wäre natürlich auch der Briefwechsel

Zwingiis.
13 Charakteristisch für die Haltung Glareans

sind auch seine spätem Briefe an Ägid. Tschudi
(1533—1561), hg. von E. F. J. Müller, ZSKG 27—28

(1933—34), s. die Einleitung Bd. 27, 107ff.

198



nach Größe. Der städtische Rat fühlte sich

nun nicht allein verantwortlich für das

bürgerliche Wohl seiner Untertanen, er suchte
die Führung auch im kirchlichen Bereich,
aus Verantwortung für das Seelenheil
seiner Bürger und Untertanen14.

So wagten städtische Räte einen
folgenreichen Schritt. Der Rat berief an die
Hauptkirche der Stadt einen Prediger, aus

eigener Machtvollkommenheit, ohne Begrüßung

der kirchlichen Obrigkeit15. Dieser

Prediger war der Verkündigung des neuen
Gotteswortes verpflichtet. So begann der
Kampf aus dem Willen zu einer Reform
heraus, aber gleichzeitig war die kirchliche
Autorität bereits in Frage gestellt. In den
ersten Mandaten, den sogenannten
Predigtmandaten, ist die Aufgabe knapp umrissen:
Nichts darf gepredigt werden, außer was
sich durch die Schrift beweisen läßt. Dieser
Grundsatz ist allen Predigtmandaten
gemeinsam gewesen, wie auch zahlreiche
Städte die Berufung der neuen Prediger
kannten. So steht eine doppelte Forderung
am Anfang des Glaubenskampfes: die Freiheit

der Predigt im Sinne der Partei der
Neuerer und das Schriftprinzip16.

Was wollte damit der städtische Rat?
Anfänglich gewiß nicht den Bruch mit dem
alten Glauben. Er sprach damit die Hoffnung

auf die Erneuerung der Kirche aus,

er glaubte so die Einheit des Glaubens,
aber auch die Ruhe und den Frieden unter
den Bürgern sichergestellt. Er tat das in

14 Über das weltliche Kirchenregiment s. unsern
Aufsatz, Die Ursachen der Reformation in der
deutschen Schweiz. ZSG 1947, XXVII, 420—23.

15 Wir greifen hier als typisches Beispiel einzig
die Berufung Joh. Comanders nach Chur heraus.

Darüber ZSKG 26 (1932), 117ff.

16 Den Text des ersten Basler Predigtmandates,
das jenem Berns als Vorlage diente, bringt die

Aktensammlung z. Gesch. d. Basler Reformation I
(1921), S. 65ff. mit Kommentar, dazu K. Gauß,
Basels erstes Reformationsmandat. Basler Jahrbuch

1930, 185ff.

Verantwortung seines Amtes, für das Wohl
seiner Bürger zu sorgen17. Er betrachtete
das Schriftprinzip als Norm des Glaubens,
aber er war sich nicht klar über den Inhalt
und die Deutung dieses Prinzips. In keinem
Predigtmandat aus den ersten Jahren der
Glaubensspaltung ist die Rede etwa von der

Leugnung der Heiligenverehrung oder
Heiligenfürbitte, oder der Aberkennung der
Muttergottesverehrung oder gar der Leugnung

des Bußsakramentes, und schon gar
nicht von der Aufhebung der Messe.
Unbestimmt und sehr allgemein hieß es einfach:
Fortan muß alles aus der Heiligen Schrift
bewiesen werden können, was gepredigt
wird.

Die Tragweite dieser Entwicklung läßt
sich gerade an Zürich deutlich erkennen.

Zwingli begann 1520 mit einem Konflikt
um den Zehnten, dessen Begründung aus

göttlichem Recht er bestritt18. Zugleich
begann er mit dem Abbau liturgischer Bräuche:

das sogen. Salve Regina wurde nicht
mehr verbindlich erklärt und das hiefür
gestiftete Geld dem städtischen Spital
zugewiesen, damit dem ursprünglichen Zweck

entzogen. Das Brevier wurde vereinfacht,
Sittenreformen wurden durchgeführt, eine

neue Armenordnung kam zur Geltung. Im
folgenden Jahr gelang der Bruch mit der

päpstlichenPolitik, was bedeutungsvoll war,
weil Zürich als Zentrum der päpstlich-kaiserlichen

Partei galt. Zu Beginn des Jahres
1522 endlich erfolgte das berühmte VerbotO *
fremder Kriegsdienste und Pensionen19. Es

ist kein Zufall, daß bald hernach die große
Demonstration gegen das Fastengebot stattfand

; so wie in Basel wenig später ein
Spanferkelessen vor aller Öffentlichkeit ge-

17 Zur Deutung vgl. auch R. Wackernagel 1. c.

358f.

18 Vgl. das Kapitel: Die Anfänge der Reformation

bei W. Köhler 1. c. 81ff.

19 R. Durrer, Die päpstliche Schweizergarde 303ff.
W. Köhler 1. c. 56f.

199



schah50. Es ging nicht allein um den Bruch
der kirchlichen Fastendisziplin, sondern
zugleich um die Erregung der öffentlichen
Meinung zugunsten der kirchlichen
Opposition. Die im Anschluß daran veröffentlichte

Predigt Zwingiis vom Erkiesen und
der Freiheit der Speisen ist die erste eigentlich

reformatorische Schrift Zwingiis21. Der
Kampf um die kirchlichen Institutionen
kam dadurch ins Rollen. Im Juli 1522

erfolgte die Eingabe um die Freigabe der
Priesterehe an den Bischof von Konstanz,
kurz darauf der Beschluß des Kapitels von
Zürich auf Anerkennung des Schriftprinzips.

Zwingli hatte bereits den Rat für sich

gewonnen. Als im Juli 1522 zwischen ihm
und den Mönchen der Stadt eine Disputation

stattfand, lautete das Endurteil des

Bürgermeisters: »Ja, ihr Herren von den

Orden, das ist meiner Herren Meinung: daß
ihr sollet nun fürhin predigen das hl.
Evangelium, den hl. Paulus und die Propheten,
das die Heilige Schrift ist, und laßt den Sco-

tus und den Thomas und solche Dinge
liegen22.« Deswegen durfte nun Zwingli auch
den völligen Bruch mit der Kirche von
Konstanz wagen.

Wer aber sollte nun inskünftig entscheiden,

was durch die Schrift bewiesen werden
konnte? Die Neuerer bekämpften ja die
kirchliche Tradition, man ließ auch die
Kirchenväter nicht mehr zu als Zeugnisse
für den Glaubensinhalt. Die kirchliche
Obrigkeit schied faktisch aus. Die Konsequenz
dieser unklaren Lage war, daß die Predigt
im Sinne der Neuerer möglich wurde,
neben dieser Predigt aber der alte Kultus
weiterbestand. Dieses Nebeneinander von
zwei völlig entgegengesetzten Lehren ent-

20 Über den Bruch des Fastengebotes in Zürich
s. Köhler 1. c. 83f., über das Spanferkelessen in
Basel, Wackernagel 1. c. 327f

21 Urteil W. Köhlers 1. c. 84, ebda. 86 zur Freigabe

der Priesterehe.

22 Zitat bei R. Durrer 1. c. 318 aus der Chronik

von B. Wyß.

sprang in nichts einem wirklichen
Toleranzgedanken. Es war eine Verlegenheitssituation,

in die sich die städtischen Räte
gebracht hatten, da sie den bürgerlichen
Frieden wahren wollten, aber auch, ohne
Einsicht in die theologischen Fragen zu
besitzen, diese selbst zu beurteilen versuchten23.

Die Folgen dieser Lage waren entscheidend.

Es erhob sich bald ein unerfreuliches
Streiten der Parteien, ein Sich-Schmähen
und -Schelten. Der Rat hatte sein Ziel nicht
erreicht. So vermochte die neugläubige Partei

aus mannigfachen Gründen, die vielfach
ganz außerhalb des religiösen Rahmens

lagen, ihren Anhang zu bilden und zu erweitern.

Ein unheilvoller Gegensatz lebte nun
auf und zerriß die Bürgerschaft, zerriß die
Geistlichkeit, spaltete die Familien, kurz in
allem bestand Unfrieden, Mißtrauen und
Uneinigkeit, und vor allem Unklarheit2*.

Was sollte geschehen? Der Rat sah sich
den Geistlichen beider Parteien gegenüber.
Er stand noch immer im Bann der neuen
Predigt, aber er verkannte ihre Konsequenzen.

Er glaubte nun, das Geheimnis des

Glaubens durch Glaubensgespräche klären
zu können: So kam es in Zürich zuerst,
hernach auch in anderen Städten zu Disputationen.

Im Januar 1523 disputierte man in
Zürich über die Bilderverehrung, im Oktober

aber über die Messe25. Doch Zwingli
anerkannte von vornherein nur seinen
Grundsatz, das Schriftprinzip, als Grundlage

der Auseinandersetzung. Nichts galt

23 Vgl. die Schilderung bei R. Wackernagel 1. c.

355—360, 463ff., s. auch ZSG 20 (1940), 50f.

24 Besonders eindrucksvoll ist die Klage Bonifaz
Amerbachs in seinem Briefkonzept vom 30. April
1525 an Caspar von Capaul. Die Amerbaclikor-
respondenz, hg. von A. Hartmann, in (Basel 1947).

25 Über die Disputationen in Zürich s. zuletzt
die Würdigung von W. Köhler 1. c. 92ff., bes. lOOf.,

sowie 108ff_, bes. 112f., dazu R. Durrer 1. c. 318f-,

338f_, sodann vgl. das Schreiben von Rat u.
Gemeinde von Ilanz an Glarus vom 26. Juli 1525.

ZSKG 34 (1940), 90.

200



die Tradition, nichts galt wiederum das

Zeugnis der Kirchenväter. Wer aber sollte
über den Sinn der Heiligen Schrift
entscheiden? War es Zwingli, dann war der
Entscheid bereits gegeben. War es der
städtische Rat, dann entschied eine Behörde,
der jede theologische Einsicht in die
kirchlich-religiösen Fragen mangelte. Dann waren

die Folgen unübersehbar, weil der Rat
nur zugunsten der einen oder anderen Partei

entscheiden konnte. An der Zürcher
Disputation vom Oktober 1523 gestand der
Bürgermeister Marx Röist resigniert: »Ich
kann nit wol von den Sachen reden, ich red
eben davon, wie der blind von den farwen,
jedoch so muß man das wort gottes
redlichen an die hand nemmen. Und bittend
Gott allsamen, daß es wol gang26.« Am
bündnerischen Glaubensgespräch vom
Januar 1526 erklärten die Boten der Drei
Bünde: »Man hette den halben tag nun ob

einem artickel verzert und es hette hader
und kyb geben, darumb söltind sy nun
geschickt sin, wo dz nit, wurdent die verordneten

ufston und nit mee losen27.« Unfähig
in theologischen Fragen eine Entscheidung
zu treffen, begnügten sich die biederen
Vorsitzenden mit der Mahnung zur Ruhe und

zum Frieden.
So lagen die Dinge in den Städten. Man

begann mit der Zulassung der schriftgemäßen

Predigt und gab damit den Weg zur
Bildung und Erweiterung der neuen
Glaubenspartei frei. Die Folgen ließen sich nicht
mehr rückgängig machen. Diese neue Partei

erhob ihre bestimmten Ansprüche.
Solange sie Minderheit war, forderte sie

Anerkennung ihrer Existenz, verlangte sie

Freiheit für ihr Tun und Lassen, berief sie

sich auf den Grundsatz: daß der Glaube
eine Gnade Gottes und daher frei sei28.

26 Zitat bei R. Durrer 33 8f. aus ZW II, 802.
27 Sebastian Hofmeisters Akten des Ilanzer

Religionsgesprächs (Neudruck Chur 1904), 30f. Vgl.
ZSG 20 (1940), 47.

28 Dieser ideelle Widerspruch verdiente unseres
Erachtens einmal eine vertieftere Betrachtung.

Praktisch aber galt ihr Kampf gegen den
katholischen Kultus, gegen den alten Glauben.

Sie bestritt die Beweisfähigkeit dieser
und jener Lehrstücke aus der Heiligen
Schrift und gab damit die Glaubensartikel
der Mißachtung preis. Das alles, während
der Rat den katholischen Kultus noch
anerkannte und bestehen ließ. Doch je stärker

die neue Partei wurde, desto weiter
wich der Rat zurück, desto mehr verlor er
an Autorität. Geschehenes ließ sich nicht
mehr rückgängig machen, oder man öffnete
schweren Parteiungen, wenn nicht dem
Bürgerkrieg die Tore. Das konnte den Rat seine

Stellung kosten. Daraus erklärt sich das

allmähliche, vorsichtige Handeln sowohl des

Rates wie auch der neukirchlichen
Führer28.

Es ist sehr fraglich, wie sich die Lage
gestaltet hätte, wenn der Kampf sofort mit
aller Offenheit geführt worden wäre. Ich
will sagen, wenn der Kampf sofort auf
direkte Abschaffung der Messe gerichtet
gewesen wäre30. Vielleicht wäre die neue
Lehre dann nicht durchgedrungen. Aber
man dachte keineswegs von Anfang an an die
Aufhebung der Messe, man ließ sie noch

lange feiern. Es gibt für diese Entwicklung
eine ganze Reihe beweiskräftiger Tatsachen.

Nach der zweiten Disputation in Zürich
vom Oktober 1523 wollte Zwingli im
Gefühl seiner Überlegenheit die Bilder und
Altäre aus den Kirchen ausräumen lassend

Der Kleine und der Große Rat versagten
sich seinem Begehren. Sie hielten eine
solche Maßnahme für verfrüht, befürchteten
aus einem solchen Schritt schwere

Spannungen mit den Untertanen und ernste
Konflikte mit den eidgenössischen Orten.
Der Rat begnügte sich mit der Erneuerung

28 Vgl. unsere Bemerkungen ZSG 20 (1940), 50

u. Anm. hiezu, sowie ZSKG 29 (1935), 142f.

30 Vgl. den aufschlußreichen Brief Zwingiis an

Haller vom 11. Okt. 1527. ZV 9, 281.

201



des Predigtmandates sl. Jene aber, welche
die praktischen Konsequenzen aus der
theologischen Lehre gezogen wissen wollten,

gingen hin und begannen im November
mit den Bilderzerstörungen, gegen den
Willen des Rates. Es waren spätere Täufer!
Die Ausräumung der Bilder von Obrigkeits
wegen erfolgte erst im Juni 1524, zwei Tage
nach dem Tode der beiden Bürgermeister.
Marx Röist war das »ufrumen der götzen

gar widrig und ein groß crütz«, sagt der
neugläubig gesinnte Chronist Bernhard v.
Wyß32. Zwingli selbst bekannte sich noch

zu Beginn des Jahres 1523 zum Glauben

an die Gegenwart Christi im Altarssakrament

33. Ein protestantischer Autor wie
Emil Egli gesteht selbst, im Hinblick auf
die Verhältnisse St. Gallens: »Bis im
Vorsommer 1525 besteht eine reformierte Kirche

erst, sofern die schriftgemäße Predigt
obrigkeitlich anerkannt ist und unter
Überwachung einer Ratskommission
durchgeführt wird. Kultische Reformen sind
noch keine durchgeführt worden« 34. So

wurde in St. Gallen 1524 das Predigtmandat

erlassen, 1525 eine neue Kirchenordnung

erlassen, der Marienkult jedoch
geschützt, 1527 die Abendmahlsordnung
eingeführt, doch erst 1528 wurden die
katholischen Einrichtungen abgeschafft.

Der stufenweise Abbau des katholischen
Kultes, anfänglich charakterisiert durch die
Beseitigung altehrwürdiger liturgischer
Gebräuche (Eier-Brotsegnen), später durch
die Beseitigung katholischer Institutionen,
schließlich die Abschaffung des katholischen

Kultes überhaupt, ist typisch für die
Entwicklung der neuen Lehre in schweizerischen

Städten, die zum Protestantismus
übertraten. Alle Beispiele bestätigen diese

31 Bericht Veit Suters aus Konstanz an Innsbruck
vom 31. Okt. 1523. Innsbruck, Regierungsarchiv
Amraser Akten. Köhler 112.

32 Vgl. R. Durrer 339.

33 W. Köhler 1731.

34 E. Egli, St. Galler Täufer (1887), 48.

Tatsache. In Chur begann die schriftge-
ntäße Predigt 1523, das Abendmahl im
Sinne des neuen Glaubens wurde erst 1527

gefeiert. Auch dann noch mußte man aus

Rücksichten auf die Pietät der Bürger den
Hochaltar in der Pfarrkirche stehen
lassen33.

So begann der Kampf in den Städten mit
der Verkündigung des Schriftprinzips, mit
der Beschützung der kirchlichen Opposition

durch den städtischen Rat, der an
Autorität verlor, je mehr die Partei der
Neuerer wuchs. Der religiöse Kampf
verband sieb überdies in geistlichen Städten
vielfach mit dem kirchenpolitischen. An
manchen Orten endete schließlich die
Auseinandersetzung mit tumultartigen, revolu-

tionsförmigen Aufständen, wie in Basel3'1.

Wenn andere Beispiele nicht so klar
erkennbar sind, liegt das z. T. am Mangel an

Quellen. In Bern, wo die Bürgerschaft zur
Abstimmung in die Kirche berufen wurde,
fehlte die wirkliche Freiheit der Entscheidung.

Der bekannte Chronist Valerius Ans-

helm, durchaus dem neuen Glauben zugetan,

bezeugt das mit den Worten: »Wenn
Herz und Faust damals dem Mund und den

Fingern gleich gewesen wäre, hätte das die
Stadt mancher Widerwärtigkeiten
enthoben37.« Und ein Basler Chronist meint in
ganz ähnlicher Skepsis: »Da hat die
Abgötterei ein Ende genommen in den
Kirchen, nicht weiß ich wie in den Herzen38.«

II. Die Bildung der katholischen Front

Wer übernahm die Führung des

Katholizismus? Die Eidgenossenschaft war ein

35 Darüber Näheres in unserer Darstellung über

Abt Schlegel von Chur, die wir in absehbarer Zeit
abzuschließen hoffen.

36 Vgl. R. Wackernagel 501ff.

37 Vgl. die Darstellung von Th. de Quervain,
Geschichte der bernischen Kirchenreformation. Ge-

denkschrift zur Vierjahrhundertfeier der bern.
Kirchenreformation Bd. I (Bern 1928), 155; ebda. 153

noch andere Äußerungen.
38 Wackemagel 519, zit. aus Basler Chroniken 1,88.

202



Bund von Städten und Ländern, von Bürgern

und Bauern39. Es gab ein freies,
politisch hochentwickeltes Bauerntum,
zusammengeschlossen in den Länderorten, wo das

Volk grundsätzlich zur aktiven Mitwirkung
an der Leitung des Gemeinwesens aufgerufen

wurde. Es gab aber auch ein
untertäniges Bauerntum, jene Volksschicht,

deren freier Spielraum in zahlreichen Dorf-

und Stadtrechten umgrenzt war, das sein

altes Herkommen eifersüchtig bewahrte,

eine Bauernschaft, die jedoch politisch nur
in beschränktem Maß interessiert und an

der Leitung der Staatsgeschäfte sozusagen

unbeteiligt war. Das Bestehenkönnen dieser

beiden großen, weit überwiegenden
Volksschichten nebeneinander und neben den

Städten ist das wunderbare Geheimnis

unserer vaterländischen Geschichte. Doch die

Gefahr der Bildung einer großgeformten
Solidarität des freien und untertänigen
Bauerntums leuchtete in der eidgenössischen

Geschichte mehr als einmal auf und

bedrohte die städtische Herrschaft. Das

Stanser Verkommnis von 1481 legte für die

Zukunft das unumschränkte Herrschaftsrecht

der Städteorte fest. Kein Ort sollte

sich in die Untertanenverhältnisse des

andern Ortes einmischen können. Daher war
auch alles Gemeinden und Versammeln

ohne Zustimmung der Obrigkeit verboten,

gerade insofern dadurch die Regierungsrechte

der Städte gefährdet werden konnten.

Das Stanser Verkommnis sagte natürlich

nichts aus über die Frage, ob der Glaube

Regierungssache sei. Es bestand ja
damals keine Glaubensfrage, so wenig als sich

früher die Frage stellen konnte, ob die

Bundesbriefe die Bewahrung des alten

Glaubens voraussetzten oder nicht. Zürich

behauptete konstant, der Glaube betreffe

39 Am besteil orientiert über die Gegensätze

zwischen Städten und Ländern im Mittelalter E. Dürr,
Schweiz. Kriegsgesch. Bd. 2 (1933), 437ff., besonders

445ff. Über die Verschiedenheit der Auffassungen

im Berner Oberländer Aufruhr werden wir

an anderer Stelle zu sprechen kommen.

die Bünde nicht, seine Gegner verfochten

ebenso entschieden, und mit mehr Recht,

die gegenteilige Meinung. Diese Probleme

beherrschten die Glaubenskämpfe in der

Eidgenossenschaft.
Der Glaubenskampf ist zugleich das

große, eindrucksvolle Widerspiel städtischer

und bäuerlicher Denkweise,

neuerungssüchtiger und konservativer
Lebenshaltung. Die Führer des Katholizismus
wurden die Länderorte mit typisch bäuerlicher

Bevölkerung. Es gibt nur wenige
Ausnahmen, die hervorgehoben werden müssen.

Luzern und Freiburg waren die beiden

Städte, die 1522—23 ihre im Sinne der

Neuerung tätigen Prediger auswiesen und

damit das Schriftprinzip und die Freiheit
der Predigt ablehnten. Von den Ländern

unterlagen AppenzeR und Glarus starken

Einflüssen der neuen Lehre, dank
wirtschaftlicher, politischer und geistiger
Bindungen an Zürich und St. GaRen. Daher

entwickelten schließlich diese beiden Stände,

weil in sich zerrissen, das Prinzip der

Parität.
Die Behauptung Freiburgs für den

Katholizismus war ein bedeutender Gewinn,
weil Bern in Zukunft dauernd in seiner

westlichen Flanke bedroht bReb und Freiburg

durch die konfessionelle Trennung

von Bern seine eigene, vieRach von Bern

vöRig unabhängige Politik gestaltete.
Ausschlaggebend aber war der Zusammenschluß

Luzerns mit den drei LTrkantonen

und Zug.
Die Bildung der V Orte fäRt in den

April 1524, da diese Stände auf der Tagsatzung

zu Beckenried zum Schutz des Glaubens

ihrer Väter Gut und Blut einzusetzen

versprachen40. Diese katholische Front ist
d as große Geheimnis in der Geschichte des

schweizerischen Katholizismus. Diese Front

behauptete sich bis in das 18. Jahrhundert

hinein, bis zu jenem Zeitpunkt, da Luzern

40 Vgl. hierüber Kühler 158f., dazu freilich auch

unsere Bemerkungen ZSKG 39 (1945), 171ff.

203



unter dem Einfluß der Aufklärung sich die

treu katholischen Mitstände entfremdete,
den Boden der Tradition verließ und den
Anschluß an die liberalen Kantone erstrebte,

einer der tiefsten Gründe, weshalb Freiburg

später die geistige Führung beanspruchen

konnte.
Warum hat gerade die innere Schweiz

die Neuerung gänzlich abgelehnt? Man hat
auf protestantischer Seite darauf hingewiesen,

daß ein Führer für das Neue gefehlt
hätte und die Regierungen alle Regungen
im Volke für die neue Lehre unterdrückten41.

Doch gerade die letzte Meinung
entstellt die Sachlage. Die Ablehnung kam

vom Volk her. Das zeigt eine prachtvolle
Nachricht aus einem Bericht nach
Innsbruck vom 28. November 1523:

»Neben dem gelangt mich an, es sige zu
Underwalde wider die luterischen sect
ein baner gemacht, an dem auf der einen
sütten unser lieber herr Cristus und by
ime die junckfraw Maria, auch Maria
Magdalena und sanct Katerin, und an der
andern sütten die heiligen apostel gemalet,

ein lioptman und vendrich darzu
verordnet, schriben aRe, die wider luterischen

sect sind, ein und haben diser zyt
ob sechsthusend personen verzeychnet,
wollen mit der zyt aRe, die luterischer
sect sigen, understeen abzuthun42.«

Wie man sieht, dieWiderstandsbewegung
gegen die neue Lehre nahm durchaus einen
volkshaften Charakter an, dabei ist ihre
Organisation durchaus in militärisch-religiöse

Formen gekleidet. Hier enthüllte
sich der ganze Gegensatz des bäuerlichen
und städtischen Denkens. Der Bauer war
an einfache Lebensformen gewöhnt. Er
nahm die Menschen und die Dinge, so wie
sie sich im Leben darboten. Er beurteilte
keine theologischen Probleme, in die er

41 L. v. Muralt, Geschichte der Schweiz I, 365ff.

42 Bericht Veit Suters an Innsbruck vom 28. Nov.
1523. Innsbruck, Regierungsarchiv, Amraser Akten,
Reihe A.

keine Einsicht besaß. Er maß die Wahrheit
der Lehre am Leben der Diener der Kirche.
So war der Bauer wohl geneigt, wirkliche
oder vermeintliche Übergriffe geistlicher
Kreise in seinem eigenen Lebensbereich
zurückzuweisen. Er konnte den Bischof als

Landesherrn befehden, aber er brach trotzdem

dem geistlichen Oberhirten niemals
die Treue. Er bekämpfte die Mißbräuche,
aber in seiner innersten Glaubensüberzeugung

wurde er niemals erschüttert. Er
mochte den kirchlichen Bann verachten,
wenn diese Strafe ihm als Unrecht erschien,
aber er verwarf trotzdem keinen der ihm
liebgewordenen religiösen Bräuche. Der
Bauer war von Natur aus auf Gott und die
Kirche ausgerichtet; denn sein Leben hing
von Bedingungen ab, die sich jeder menschlichen

Berechnung entzogen, von
Naturkatastrophen aRer Art, die den Erfolg
seiner Arbeit in Frage steRten: von Hagel,
Frost, Rüfen, von Ereignissen, in denen die

gewaltigen Zerstörungskräfte der Natur sich
entfesselten. Der SchoRe treu und aufs

innigste verbunden, lenkte ihn die stumme
Sprache der Erde hin zu ihrem Schöpfer44.

In aRen diesen Momenten stand der Bauer
im Gegensatz zum Städter. Gewerbe und
Handel beruhen auf menschlicher Berechnung,

das Zusammenleben der Menschen
lockert das geistige Denken auf, zersetzt es

auch. Dem Städter galt das Neue mehr als

das Alte. Deswegen ist das freie Bauerntum

für die Rettung des Katholizismus
führend geworden.

Während etwa drei Jahren (1523—1526)
versuchten die kathoRschen Orte, vor allem
unter Führung vonLuzern und Schwyz, der

43 Vgl. unsere Ausführungen im Jahresber. d.
hist.-ant. Gesellschaft Graubündens 1943, 178—183,
dazu die Erklärung der Sarganser, daß sie das

Evangelium »stracks nach dem buchstaben predi-
digen«, die Messe, die Weihe des Salzes und des

Wassers und dergleichen Kirchenbräuche nicht
abschaffen wollen. Kundschaft vom 17. Febr. 1529,

gedr. Strickler, Actensammlung z. schweizer.

Reformationsgeschichte II, Nr. 113.

204



Neuerung in Zürich selbst Herr zu werden.
Sie hofften durch den Zusammenschluß
aller andern Orte Zürich und Zwingli zur
Umkehr zwingen zu können44. Doch die
Tagsatzung war ja keine zentrale Obrigkeit,
entbehrte aller Rechtsmittel. Da ferner die
Städte Basel, St. Gallen, Schaffhausen und
Bern der neuen Predigt die Wege geöffnet
hatten, ohne freilich den Bruch mit dem
alten Glauben zu vollziehen, mißlang die
Absicht der katholischen Orte. Man kann
noch andere Gründe nennen. Durch die
Predigt zahlreicher Geistlicher auf der
Landschaft wurde das untertänige Landvolk

innerlich aufgewühlt und wurden alle
Lebensverhältnisse erschüttert. Viele
Seelsorger versprachen nicht bloß Freiheit von
der alten Kirche, verhießen nicht allein
ein neues besseres kirchliches Leben,
sondern sie weckten die Begierden und
Leidenschaften der Bauern, indem sie ihnen
auch Freiheit von Zinsen und Zehnten in
Aussicht stellten45. Es ist keine Frage, und
dieser Gedanke müßte in der Forschung
und Geschichtschreibung noch viel tiefer
erfaßt und betont werden: die soziale
Revolution ist von der kirchlichen Revolution
niemals zu trennen. So kam es zu den in der
Geschichte berühmten Bauernaufständen.
Die untertänigen Bauern erblickten die
Süße des Evangeliums darin, daß es ihnen
Freiheit von Zinsen und Zehnten verhieß49.

Nicht von ungefähr ist ein venezianischer

Diplomat gerade im Frühjahr 1525 von den

Vorgängen in der Eidgenossenschaft aufs

tiefste beeindruckt worden, so tief, daß er
meinte, wenn Gott nicht vorsehe, würden
Deutschland und die Schweiz gänzlich zur

44 Vgl. Köhler 158f., ZSKG 39 (1945), 171ff.

45 Einzelne Hinweise auf radikale Geistliche s.

ZSG 21 (1941), bes. 63, auch 20 (1940), 14, 17.

Mehr können wir raumeshalber hier nicht bieten.

46 Vgl. Chronik des Valentin Tschudi, hg. von
J. Strickler. Jahrbuch des hist. Vereins d. Kts. Claras

24. H. 1888), 11.

Neuerung abfallen47. Der freie Bauer ist
ruhig geblieben, es gab in katholisch
gebliebenen, bäuerlichen Gebieten keine
Bauernerhebung. Alle katholischen
Zeitgenossen, doch auch neutrale Beobachter,
bezeugen den Zusammenhang zwischen
dem neuen Evangelium und der Bauernbewegung48.

Das erste Signal war der Sturm
auf die Kartause Ittingen, die 1524 von
stürmenden Bauern in Brand gesteckt worden

war. Seither schien das Leben der Klöster

völlig gefährdet. Leidenschaftlich
erhoben die Bauern ihre Forderungen auf
soziale Erleichterungen, die zum Teil berechtigt

erschienen. Manches aber zielte auf
Aberkennung der eidgenössischen Herrschaft.
Es war auch kein Zufall, daß um diese Zeit
die Täuferbewegung zu einem eigenen
Programm vorstieß.

Unter dem Eindruck dieser Vorgänge
unternahmen die katholischen Orte den
Versuch, noch einmal eine Einigung der
Eidgenossenschaft auf vertraglichem Wege zu
erreichen: durch das sogen, eidgenössische
Glaubenskonkordat vom Januar 152549. Sie

sprachen darin die Verpflichtung auf alle
angefochtenen Glaubensartikel aus: das

Sakrament des Altars, die Heiligen- und
Marienverehrung, die Bilderverehrung, die
Beichte, das Fegfeuer usw. Doch das
Konkordat ging darüber hinaus. Die neue
Definition der Lehre behielten die katholischen
Orte ausdrücklich der Kirche, einem künftigen

Konzil vor. Auf disziplinärem Gebiet
deckten sie rückhaltlos die Mißstände auf.
Sie fühlten es, dieweil die Hirten schliefen
und der Wolf, wie sie sagten, in die Schafherde

einfiel, müßten sie zum Rechten
sehen. Die katholischen Orte sprachen es

mit aller Klarheit aus: daß sie für die
Beseitigung aller wirklichen Mißstände bereit

47 Marino Sanuto, Diarii 38, 323f

49 ZSG 20 (1940), 11, 16f. dazu Tschudi 1. c.

49 W. Öchsli, Das eidgen. Glaubenskonkordat von
1525. Jahrbuch für Schweiz. Geschichte 14 (1889),
dazu ZSKG 1940, 182ff.

205



seien, wie sie sich auch früher dazu
anerboten hätten. Sie schlugen im kirchlichen
Rechtsbereich und vor allem auf sozialem
Gebiet eine ganze Reihe von Reformen vor.

Man streitet dem Glaubenskonkordat
jeglichen Erfolg ab50. Gewiß, die
religiöskirchliche Einigung unter den Orten gelang
nicht, wieder zufolge mancher Widerstände,
vor allem von Bern und Solothurn. Bern
fürchtete wohl eine kommende Politik der
Einmischung in seine bäuerlichen
Untertanengebiete. Doch das eidgenössische
Glaubenskonkordat bleibt trotzdem eine
großartige Kundgebung des Reformwillens,
einer einsichtigen Sozialpolitik und der
unbedingten Treue zum angestammten Glauben.

Deswegen war es von bedeutender
psychologischer Wirkung auch in den
untertänigen Bauernkreisen. Hier trat bald eine

Ernüchterung ein. Sie hat sich in den

folgenden Jahren verstärkt, unter dem
Eindruck der katholischen Politik, aber auch

der Inkonsequenzen, welche die neue Lehre
niemals zu überbrücken vermochte.

In den protestantischen Kreisen waren
tiefe Gegensätze aufgebrochen. Die
Täuferbewegung hatte weite Kreise gerade des

einfacheren Volkes Zwingli und seiner Kirche
entfremdet31. Die Täufer nahmen für sich
das Recht zu freier Bibelauslegung in
Anspruch, sie hielten daran mit aller zähen

Konsequenz fest. Sie drangen auf ihreWeise
auf Verwirklichung aller Forderungen, die
sich aus der Heiligen Schrift ergaben. Ein
zweiter Zwiespalt tat sich in der Auffassung

vom Abendmahl auf, verkörpert in
den beiden Führergestalten der neuen Kirche,

in Luther und Zwingli52. Er verschärfte
sich zu gleicher Zeit, da auch der Kampf
um die Messe mit unverhüllter Schärfe
hervorzutreten begann. Viele Hoffnungen der
Bauern auf soziale Erleichterungen durch

50 Vgl. Würdigung Dierauers, Gesch. d. Schweiz.

Eidgenossenschaft 2 III (1921), 65ff., bes- 67.

51 Über die Täufer s. Köhler 139ff.

52 Köhler 173ff., bes. 179—181.

das Evangelium waren unerfüllt geblieben.
Die Obrigkeiten der Städteorte hatten sich
überaB zum Schutz der überlieferten
Rechtsverhältnisse zusammengeschlossen.
Der Bauer aber hatte gehofft, im Zuge der
Neuerung ein größeres Maß an Autonomie
zu gewinnen. Er hatte auch geglaubt, auf
das erledigte Kirchengut der katholischen
Kirche Anspruch erheben zu können. Hatten

nicht seine Vorfahren, so gut wie auch

Adelige, Stiftungen von Jahrzeiten, Kapla-
neien, von ewigen Lichtern errichtet?
Stammten nicht manche Kirchengüter und
-zierden aus Vergabungen seiner Vorfahren?

War die Messe unnütz, gab es keine
Hilfe für die Seelen der Abgestorbenen
durch die Gedächtnismessen und die frommen

Gaben, war das aUes Irrtum, wozu
dann die Stiftungen? Gehörte dann das Gut
nicht ihnen als den rechtmäßigen Erben
der Stifter?53 Die Leute von Frutigen im
Berner Oberland betonten diesen Gedanken,

wenn sie 1528 der Stadt Bern entgegenhielten:

»Sie eins menschen-tant, so sigs
das ander auch54.« Die städtischen Obrigkeiten

lehnten diese Auffassung ab. Zwingli
legte kurz den Grundsatz fest: es sind
Gottesgaben, daher darf nichts herausgegeben
werden. So sollte das einstens katholische

Kirchengut der protestantischen Kirche
erhalten werden. Ansonst wäre eine Aufbauarbeit

der protestantischen Kirche auf dem

Gebiete des Kirchen- und Schulwesens gar
nicht möglich geworden. Der Bauer aber

dachte einfach und daher radikal. Er
konnte sich niemals zur Anerkennung
solcher Inkonsequenzen bequemen. Ihm war
es schon unverständlich, weshalb seine
Vorfahren jahrhundertelang hätten im Irrtum
befangen sein sollen, ihm war es auch

unverständlich, warum Stiftungen, die unter

53 Darüber vgl. unsere Darstellung im
Jahresbericht d. hist.-ant. Gesellschaft Graubündens 1943,

80ff„ 177—83.

54 Die Berner Chronik des Valerius Anshelm V
(1896), 266.

206



irrigen Voraussetzungen vergabt worden

waren, nicht herausgegeben wurden. Das

alles drängte sich ihm um so lebhafter auf,

je mehr die Messe in den Mittelpunkt des

Kampfes gerückt war.

Auf dem Hintergrund solcher Stimmungen

verstehen wir die Bedeutung des Badener

Glaubensgesprächs vom Mai 1526. Es

war der letzte Versuch der katholischen
Orte, die Einheit des Glaubens auf
theologischem Wege zu retten, die schwankenden
Orte Basel und Bern für sich zu gewinnen55.

Im Mittelpunkt stand das Mysterium
der Eucharistie. Nicht von ungefähr.
Gerade hierin sollte die Unhaltbarkeit des

Schriftprinzips als Glaubensnorm dargetan
werden. Hatte das Schriftprinzip nicht zu
unhaltbaren Folgerungen geführt, hatte die

Leugnung der kirchlichen Autorität und
Tradition nicht die Spaltung der Neuerer

hervorgerufen? Befehdeten sich ihre Führer

nicht aufs schärfste, weil sie ganz
entgegengesetzte Anschauungen über das

Abendmahl vertraten? So mußte doch die

Unhaltbarkeit der Grundlagen der neuen
Kirche anerkannt werden. Auch protestantische

Forscher geben zu, daß dieser
Ausgangspunkt des Gesprächs sehr geschickt
gewählt war. Gewiß, die Disputation
erreichte nicht ihr volles Ziel. Weder Basel
noch Bern ließen sich umstimmen. Sie hatten

die letzten Konsequenzen freilich noch
nicht gezogen, sie duldeten die Messe

immer noch, aber es entging den katholischen
Orten nicht, daß trotzdem unüberbrückbare

Gegensätze vorlagen. Sie warfen Bern
und Basel vor, lutherisch zu sein, während
diese ihnen vorhielten, daß sie die Messe

gar nicht abgeschafft hätten. Niemals aber

opferten sie das Schriftprinzip und niemals

55 s. L. v. Muralt, Die Badener Disputation 1526.

Quellen und Abhandlungen z. schweizerischen

Reformationsgeschichte III (1926), 109ff. Köhlers zu

einseitiges Urteil 164f., dazu vgl. 90, 181f. u. unsere
Kritik ZSKG 1945, 173f.

vermochten sie nun auch der kirchlichen
Opposition Herr zu werden58.

In Bern brachten die Osterwahlen des

Jahres 1527 die große Wendung57. Führende

Verteidiger des katholischen Glaubens
wurden aus dem Kleinen Rat gestoßen, und
im Großen Rat erhielten die Neugläubigen
das Übergewicht. Das Schicksal Berns aber
wurde für die Religionsverhältnisse der
gesamten Eidgenossenschaft ausschlaggebend.
Die katholischen Orte verloren jetzt die
Offensive an ihre Gegner. Sie standen jetzt
fast vereinsamt da. Basel und Schaffhausen

waren äußerst gefährdet, in St. Gallen
war der vöUige Sieg der Neuerung eine

Frage kurzer Zeit, in Solothurn drang die
neugläubige Partei vor, ihre Propaganda
konnte nicht unterdrückt werden. Einzig in
Freiburg hatte der Rat durch die Verbannung

der einflußreichen, der Neuerung
ergebenen Chorherren zu St. Nikolaus die
Lage völlig zugunsten des Katholizismus
hergestellt und durch angeforderte
Glaubensbekenntnisse zu sichern gewußt. So

rückte die katholische Religionspartei in
die Defensive.

III. Die Behauptung des Katholizismus in
der Eidgenossenschaft

Die große Frage für die Zukunft lautete
dahin, ob und wie die Behauptung des
Katholizismus möglich war. Alles hing jetzt
davon ab, ob es den katholischen Orten
gelang, ihre Stellungen im Gefüge des

eidgenössischen Bundes zu behaupten. Gelang
es, trotz aller Angriffe, das Ständeprinzip
für die Verwaltung der gemeineidgenössischen

Vogteien zu wahren, dann besaßen
die katholischen Orte in der Entscheidung

56 Vgl. unsere Bemerkungen ZSKG 29 (1935),
142f.

57 Th. de Quervain, Gesch. d. bernischen
Kirchenreformation. Gedenkschrift z. Vierjahrhundertfeier

der bern. Kirchenreformation I (1928), 110,

ferner L. v. Muralt, Stadtgemeinde und Reformation.

ZSG 10 (1930), 349ff., bes. 368f.

207



der gemeineidgenössischen Angelegenheiten,

also auch der Glaubensfragen, die
Mehrheit. Im Verband der regierenden
Orte stellten sie ja während 10 Jahren den

Vogt und sie bildeten ständisch gesehen die
Mehrheit. Fiel jedoch dieses Prinzip der
Vertretung nach Ständen, wurde es ersetzt
durch das Führungsprinzip: daß die
volkreichen Orte Zürich und Bern überhaupt
an die Spitze des Bundes traten, wie es

Zwingli forderte, dann war die Stellung der
katholischen Orte für immer untergraben.
Dann war es nur mehr eine Frage der Zeit,
daß Zwingli entgegen der Souveränität der
katholischen Orte die Zulassung der
protestantischen Predigt auch in ihrem Gebiet

erzwang und allmählich, wenn nötig mit
Gewalt, die religiöse Einheit auf protestantischer

Grundlage herbeiführte. Dann war
das Schicksal des Katholizismus besiegelt55.

Die Logik dieser Auffassung zeichnet sich
in der eidgenössischen Religionspolitik mit
aller Schärfe ab. Die katholischen Orte
erkannten die Gefahren, sie suchten den
Rückhalt, den sie bei den Städten nicht
gefunden hatten, auf der bäuerlichen
Landschaft. Ihre große Hoffnung war es, für den
alten Glauben auf die wesensverwandte
Bauernschaft zählen zu dürfen. Sie wollten
diese gegen die Städte ausspielen. So

bemühten sie sich schon seit 1526, in wiederholten

Botschaften, Bern nicht bloß zur
Treue für den alten Glauben und die Bünde
zu ermahnen, sondern die Stadt auch zum
Zugeständnis zu bringen, ohne die Einwilligung

der bernischen Ämter, d. h. der
Gemeinden, keine Änderung in Sachen des

Glaubens vorzunehmen. Sie erhielten diese

Zusage im Mai 152659. Auch später verfolgten

die katholischen Orte immer wieder die
Absicht, in den untertänigen Landschaften
für das freie Entscheidungsrecht, das

Selbstbestimmungsrecht im Glauben einzutreten.

58 Über die folgenden Probleme werden wir uns
noch in anderem Zusammenhang näher äußern.

59 de Quervain 1. c. 93f.

Zwingli und Zürich verfolgten dagegen

von Anfang an das Ziel, nicht allein durch
Einsetzung und Schutz von Predigern der

neuen Lehre in den Gemeinden Eingang zu
verschaffen, sondern besonders nach dem
Bündnis mit Bern und Konstanz, dem
christlichen Burgrecht vom 25. Juni 1528,
das Mehrheitsprinzip zur Geltung zu bringen.

Überall sollten Abstimmungen
vorgenommen werden und immer, wenn das Mehr
zugunsten der neuen Lehre ausfiel, sollte
die katholische Minderheit entweder zum
Übertritt oder dann zur Auswanderung
gezwungen werden. Fiel jedoch die Abstimmung,

das Mehren, zugunsten des alten
Glaubens aus, so bestand kein Hindernis,
dieses Mehren zu wiederholen, die Gemeinden

durch entsprechende Botschaften
diplomatisch unter Druck zu setzen und das

erwünschte Ergebnis das zweite oder dritte
Mal zu erzwingen. Dießenhofen wurde
beispielsweise mit zwei Stimmen Mehrheit auf
die Seite der protestantischen Partei
gebrachtB0. So war der Weg gefunden, um den
Katholizismus überaU, wo er sich trotz aller
Verlockungen und Drohungen noch
behauptet hatte, bald offen, bald versteckt,
bald mit Überredungskünsten, bald mit
Gewaltmitteln zu untergraben und seine
Anhänger zu verdrängen; denn es ist wohl zu
betonen: es ist erstaunlich, wieviel Treue
der katholische Glaube, trotz vielfachen
Versagens der kirchlichen Kreise und trotz
offenkundiger Mißstände, im Volke noch
fand.

Zwingli seihst verfolgte nach wie vor das

eine Ziel: die Vernichtung des Katholizismus

in der gesamten Eidgenossenschaft. Er
hätte nicht die eminent politische
Persönlichkeit sein müssen, er hätte auch nicht
vom revolutionären Stamm eines Toggen-

60 L. Weisz, Unbekannte ausländische Quellen
zur Geschichte der Kappeler Kriege. S. A. aus
Geschichtsfreund 86 (1932), 12—17, eine bemerkenswerte

Situationsschilderung, die auch für das

folgende zu beachten ist. Betr. Dießenhofen 15.

208



burger Ammanns sein müssen, begabt mit
einer großen Beredsamkeit und einem
vehementen Temperament, um dieses Ziel
niemals aus dem Auge zu verlieren und zäh

zu verfolgen, unbekümmert um die Mittel,
die er dafür einsetzen mußte.

An diesem fundamentalen Gegensatz in
der eidgenössischen Politik entzündete sich
der Krieg. Zwingli forderte die Zulassung
der freien Predigt in den inneren Orten, er
beanspruchte die Protestantisierung der
gemeinen Vogteien, zu der ihm Bern die
hilfreiche Hand bot. Er wollte das als Reformator

und als Politiker. Die katholischen
Orte jedoch waren niemals gewillt, auf ihre
Autonomie, auf ihr freies Entscheidungsrecht

in Sachen des Glaubens zu verzichten

noch sich ihre Regierungsrechte nehmen

zu lassen.

Seit dem Übertritt Berns zur Neuerung
besaßen die protestantischen Orte entschieden

das Übergewicht. Die Berner Disputation

vom Januar 1528 bot eine eindrucksvolle

Heerschau der protestantischen Mächte.

Sie bildete zugleich den Ausgangspunkt
für eine zielbewußte Offensive des

Protestantismus. Noch einmal versuchten die
katholischen Orte, etliche Mitstände zu
bindenden Zusagen für den alten Glauben zu
bewegen, so die Appenzeller, so auch die
Glarner Landsgemeinde. Ihre Lage gestaltete

sich immer verzweifelter. Ein Ort nach
dem andern ging verloren. In Basel schickten

sich die Reformierten an, mit Gewalt
alle Macht an sich zu reißen, in Schaffhausen

standen die Dinge übel, in Chur
erscholl das Geschrei, die Messe müsse auch

in der ehrwürdigen Kathedrale fallen. Im
Sarganser Land und längs des Walensees

mehrten sich die Bilderzerstörungen und
die Ausräumung der Kirchen. In St. Gallen
arbeitete Zwingli längst am Plan der
Aufhebung der Abtei, im Rheintal wurde die

Stellung der katholischen Orte untergraben,

der Thurgau schien bereits ganz verloren,

eine Stellung nach der andern begann

zu wanken. Nirgends wurde ein freies Ent-
scheidungs- oder Selbstbestimmungsrecht
anerkannt von denen, die wenig Jahre
zuvor für sich alle Freiheit in Anspruch
genommen hatten. Im Januar 1529 legten die
katholischen Orte der österreichischen
Regierung ihre Not dar. Sie waren in äußerster

Besorgnis, aber in ihrer Treue zum
Glauben ließen sie sich nicht irremachen.
Sie, die bisher beharrlich für Frankreich
gefochten hatten, wandten sich nun plötzlich

zum Schutz des Glaubens an Österreich.

Sie setzten dem protestantischen
Burgrecht die christliche Vereinigung, das

Bündnis mit Habsburg entgegen (April
1529). Wenn sie von allen verlassen würden,

woRten sie sich doch der Ketzerei
erwehren, so lange sie könnten, und wenn sie

der Gewalt der Gegner unterliegen müßten,
würden sie sich zuletzt an den gemeinen
Mann schlagen, der Lust habe, weder Zinsen

noch Zehnten zu zahlen, und so würden
sie ihren Gegnern ihr Vorhaben derart
verwehren, daß es ihnen doch niemals zum
Guten ausschlagen würde. So legten sie in
Feldkirch im Januar 1529 dar61. Die Unter-
waldner aber hatten diese Drohung schon

im Oktober 1528 wahr gemacht, als sie
dem glaubenstreuen Oberländer Bauernvolk

Waffenhilfe leisteten, um das

Selbstbestimmungsrecht der Untertanen zu
retten. Bern war gewarnt. Und diese Warnung
sollte von größter Bedeutung werden.

In jenen Tagen, da die katholischen Orte
in schwerster Bedrängnis standen, predigte'
Zwingli in Zürich den Tagsatzungsboten62.
Er fuhr zuerst die Zürcher Boten mit bitteren

Worten an: Was seid ihr von Zürich
für Leute. Hätte vor Zeiten einer geredet,
euere Münze sei ein Kuhplappart, so wäret
ihr ausgezogen und hättet es gerächt. So

man euch Ketzer schilt, schweigt ihr dazu

81 L. Weisz 1. c. 17.

62 Bericht von Ulrich v. Schiandersberg vom
18. Jan. 1529. Innsbruck, Regierungsarchiv,
Pestarchiv Abt. II.

209



und leidet es. Und er sprach weiter: ich
stecke so tief im Kühdreck als ihr. Er allein
wollte dreihundert Feinde erschlagen.
Darnach schimpfte er die eidgenössischen Boten

aus. Sie seien Mörder und schlimmer
als Mörder, da sie das Gotteswort
unterdrücken halfen und einen Frieden zu
erreichen suchten und nichts für die
Unterdrückung des alten Glaubens unternähmen.
Zwingli trieb siegesbewußt zum Krieg, und
sein ungewöhnliches Selbstvertrauen ließ
ihn die Gegner unterschätzen.

In jener Zeit lebte in der inneren
Schweiz ein tiefer religiöser Geist auf. In
der Woche nach Mittfasten 1529 taten die
von Schwyz eine Landesprozession »mit
großer andacht zu der wirdigen mueter
und rainen jungkhfrawen Maria« gegen
Einsiedeln und »alda gepeichtet und das

liochwirdig sacrament empfangen und
darnach zichtigklich haimtzogen mit großer
andacht, daz ain edelman da ist gewesen,
der da gesagt hat: sein lebtag habe er an-
dechtigers wesen nie gesehen«. Als die
übrigen Orte das sahen, folgten sie dem

Beispiel von Schwyz83. In dieser tiefen
religiösen Überzeugung lebte die Kraft des

Volkes.

Vielleicht wäre nun ein Vergleich möglich

geworden, hätte Zwingli die Autonomie

der V Orte anerkannt. Doch der
Reformator wollte alles, über alle politischen
Grenzen hinweg. Er wollte die unbedingte
Hegemonie Zürichs in der gesamten
östlichen Schweiz, er erstrebte auch die Prote-

slantisierung der inneren Schweiz. »Es war
eine Naivität von Zwingli, im Land Zürich
mit der größten Schärfe keine Messe mehr
zu dulden, von den fünf Orten aber in ihren
eigenen Gebieten Toleranz für das ,Wort
Gottes' zu verlangen; das zeigt, daß der

93 Neue Zeitung vom 30. März 1529. Innsbruck
1. c. Amraser Akten Fasz. II; vgl. dazu den
Bericht von Diethelm Röist u. Joh. Ochsner an
Zürich vom 12. März 1529 bei Strickler, Actensamm-

lung z. Schweiz. Reformationsgesch. II, Nr. 174.

Metaphysiker den Staatsmann mitriß«,
urteilt kein Geringerer als Jakob Burck-
hardt64. Seinem Ziel opferte Zwingli
unbedenklich Frieden und Bünde. Er hatte ja
schon 1526 den Offensivkrieg ins Auge
gefaßt, mit allen Programmpunkten, die er
später zur Verwirklichung brachte oder
noch bringen wollte: das Bündnis mit
Konstanz gegen das Bundesrecht, die Aufhebung

der Abtei St. Gallen, Unterhandlungen

mit den gemeinen Vogteien über den

Kopf der katholischen Orte hinweg. Zwingli
wollte damals den Einfall in Schwyz, hier
das Gold und Silber aus den Kirchen
wegführen, Geiseln gefangen nehmen und
jeden Widerstand bodigen65.

Die Kriegsgefahr hatte nun seit Frühjahr
1529 ihren Höhepunkt erreicht. Zwei Fronten

standen sich gegenüber, jede vereint
und gegenseitig verpflichtet in einem eigenen

Bündnissystem. Der 1. Kappeler Krieg
brach Ende Mai 1529. aus, als die Erbitterung

ob der Hinrichtung Pfarrer Kaisers
durch Schwyz und ob des erzwungenen
Aufritts des Unterwaldner Vogtes im Freiamt

eine untragbare Schärfe erreicht hatte.
Dieser Krieg traf die Katholiken unvorbereitet.

Aber während die Reformierten unter

Führung Zürichs bereits die wichtigsten
Stellungen in der östlichen Schweiz besetzt

hielten, erklärte Bern Zürich mit aller
Schärfe, daß es seine Hilfe nur dann leisten
würde, wenn Zürich selbst angegriffen
wäre. Damit war der friedlichen Vermittlung

die Bahn geöffnet. Am 26. Juni 1529

wurde der Waffenstillstand geschlossen.
»Gevatter Ammann«, rief Zwingli dem
Mittelsmann Landammann Äbli von Glarus zu,
»dafür wirst du Gott Rechenschaft ablegen
müssen. Die Feinde sind im Sack und un-
gerüstet, nun geben sie uns gute Worte.

94 Jacob Burckhardt - Gesamtausgabe 7 (Basel

1929), 333.

83 Über den Feldzugsplan Zwingiis s. unseren
Aufsatz: Ulrich Zwingli u. Michael Caismair, der

Tiroler Bauernführer. ZSG 24 (1944), 388ff.

210



Hernach aber, wenn sie gerüstet sind, werden

sie unser nicht schonen.« Der
Landammann aber erwiderte: »Ich vertrau auf
Gott, es werde sich alles zum Guten
wenden68.« Die Geschichtschreibung überliefert
uns auch die unvergeßlichen Szenen der

Milchsuppe bei Kappel87. Sie ist Ausdruck
einer tiefgelagerten Stimmung im Volke.
Dieses treue, dieses biedere Volk, tief der
Tradition verpflichtet, einer Tradition, die
ihm die ruhmreichen Taten vergangener
Geschlechter in Erinnerung rief und es das

freundeidgenössische Verhältnis verflossener

Tage nie vergessen ließ, dieses Volk
verabscheute den Krieg. Zu tief war im
Volk der alte Glaube verwurzelt, als daß
selbst jetzt, da die Obrigkeit den neuen
Glauben verkündete, es gegen die
katholischen Bundesbrüder kämpfen wollte.
Man irrt nicht, wenn man diese Traditionstreue

als einen großen Helfer der katholischen

Orte in den kriegerischen
Auseinandersetzungen bezeichnet.

Der 1. Kappeler Friede gewährte den

katholischen Orten nur eines: die
Glaubensfreiheit im eigenen Gebiet88. Für die

gemeinen Vogteien setzte er die staatsrechtliche

Anerkennung des Mehrheitsprinzips
zugunsten der Reformierten fest. Wie lange
konnten katholische Mehrheiten sich

behaupten? Der Friede sprach auch die
Anerkennung des protestantischen und die

Aberkennung des katholischen Bündnisses

aus.

An Bern hatten Zwingiis diktatorische
Pläne ihre Grenze gefunden. Bern war
gewillt, den V Orten Freiheit zu gewähren,

vor allem, um ihnen die Handhabe zur
Intervention im bernischen Untertanengebiet
mit verwandter bäuerlicher Bevölkerung
zu nehmen. An der Nichterfüllung der
Forderung Zwingiis auf Freigabe der prote-

66 Zitat bei Dierauer 1. c. 147 aus Bullinger.
67 Dierauer 1. c.

68 S. hierüber Köhler 194—96.

stantischen Predigt in der Innerschweiz
scheiterte der Friede. Auf Zürichs Drängen
hatte Bern nur eines gewährt: die Sanktion
der Lebensmittelsperre bei Verletzung des

Friedens. Darin erblickte Zwingli den Weg
zu einem zweiten Krieg; denn der Friede
war papieren.

Die Jahre 1529—31 zwischen dem 1. und
2. Kappelerkrieg sind erfüllt von jener
berühmt gewordenen, rücksichtslosen
Offensivpolitik Zwingiis in der Ostschweiz. Diese

Politik war auch nach protestantischem
Urteil von Grund auf revolutionär und fand
ihre einzige Erklärung im Anspruch des

Reformators auf alleinige Wahrheit und
Geltung seiner Lehre89. Den Rückhalt für
seine Politik suchte Zwingli in einem
großangelegten Bündnissystem mit jenen Fürsten

und Städten, die Habsburg-Österreich
im Reich bekämpften. Wenn diese
Bündnispläne sich nicht ganz verwirklichen
ließen, so lag das vor allem an dem
fundamentalen Gegensatz zwischen Luther und
Zwingli in der Abendmahlslehre, aber auch

an der größeren Zurückhaltung der mit
Zürich verburgrechteten Städte70. Bern
erklärte entschieden, es könne dem Wort
Gottes nicht förderlich sein, sich für einen
so fernen Bundesgenossen (nämlich Landgraf

Philipp v. Hessen) mit einem Nachbarn

schlagen zu müssen, mit dem man
lieber im Frieden leben würde. Und in der
Frage einer Einigung in der Abendmahlslehre

hob es deutlich hervor, die bernische
Kirche sei noch viel zu jung, einfältig und

neu, als daß man dem Volke durch eine
solche Formel die Uneinigkeit in der Lehre
erst recht aufzeigen dürfe 71.

Es lag auf der Hand, die inneren
religiös-kirchlichen Verhältnisse gerade der
Berner Landschaft waren noch nicht genügend

gefestigt. Trotzdem verfolgte Zwingli

69 Vgl. v. Muralt, Gesch. der Schweiz I (1932),
368, 396f., 410.

79 Köhler 219ff., auch ZSG 24 (1944), 401ff.

71 de Quervain 1. c. 250, 252.

211



unbeirrt seine Gewaltpolitik weiter: im
Thurgau, wo die Gemeinden überall durch
Wahlen und erneuerte Abstimmungen zum
Abfall vom alten Glauben veranlaßt wurden,

im Rheintal, wo einzelne Gemeinden
mit bewaffneter Hand zum Übertritt
gezwungen und der Unterwaldner Vogt
gefangen wurde 72, im Toggenburg, wo Zürich
keine Regierungsrechte besaß und durch
seine Intervention die äbtische Herrschaft
untergrub und durch den Umsturz aller
Verfassungsverhältnisse beseitigte, gegenüber

dem Abt von St. GaRen selbst, da
Zürich die Wahl eines neuen Abtes zu
verhindern suchte und nach dem plötzlichen
Tod des neuen Abtes die Stadt St. Gallen

zum widerrechtlichen Kauf der Abtei be-

wog. Niemals war eine Einigung möglich,
so lange diese Politik ihren Fortgang nahm.
Die Feindschaft leuchtete schon ganz greR
auf im Müßerkrieg von 1531, als Zürich
durch den Angriff von Gian Giacomo di
Medici auf das VeltHn die ganze Südostflanke

seiner Stellungen bedroht sah. Die
protestantischen Orte führten daher diesen

Krieg im Namen des Glaubens73.

Unter dem Druck der verschärften
Spannungen entschloß sich Bern zur Lebensmittelsperre.

Es betrachtete diese Maßnahme
als widerruflich und glaubte damit den

von Zürich gewünschten Krieg vermeiden
zu können. Alle Burgrechtsstädte schlössen

sich der Sperre an Ti. Wir wissen heute die
Wirkungen einer solchen Hungerblockade
besser einzuschätzen. Die Erinnerungen an
die Lebensmittelnot blieben unauslöschlich

im Gedächtnis der Schwyzer haften.

72 S. neuerdings die treffliche Darstellung von
Th. Frey, Das Rheintal zur Zeit der Glaubensspaltung.

Altstätten 1947, 144ff.

73 Zur Würdigung des Müsserkrieges s. Köhler
245—247.

74 Zur anfänglich ablehnenden Haltung Basels

s. unsere Bemerkungen ZSKG 40 (1946), 141f. mit
Hinweisen auf die Aktensammlung z. Gesch. d.

Basler Reformation V.

Noch fast ein halbes Jahrhundert später
schrieben die Schwyzer an den Papst, wie sie

ob der Ärgernisse der Geistlichen und weil
sie die neue Sekte ablehnten, Mühsale,
Ängste und Nöte gelitten, wie sie, von den
Feinden eingeschlossen, alles Nötige hätten

entbehren müssen und Kranke, Greise
und Kinder furchtbar gelitten hätten 7\
Doch trotz dieser Not, trotz der Sperre der

wichtigsten Märkte und einer erschütternden

Lebensmittelnot gab das Volk seinen
Glauben doch niemals preis. Es wies die

Forderungen Zürichs nach Verzicht auf die
gemeinen Vogteien und auf die Pensionen,
nach Freigabe der zwinghschen Predigt
und des Bücherverkehrs mit aRer Entschiedenheit

zurück.
In diesen Tagen höchster Spannungen

spielte sich UnvergeßHches ab. In Zürich
kannte der Kriegseifer keine Grenzen.
Noch auf dem letzten Schiedstag meinte
der Bote von Zürich: Ich, ich halte den

Krieg in der einen, den Frieden in der
andern Hand. Ich wiR aber den Krieg und
nicht den Frieden. Und Zwingli meinte
nach einer andern Quelle: Ihr Herren von
Zürich sitzt heim Brotkübel. So jemand
wider euren Willen darnach greifen will,
dem schlagt auf die Hände76. Die Thur-
gauer rühmten sich, sie kämen mit 10 000

Mann und würden sich mit den V Küh-
dräcken schlagen, es wären doch nur 5

Sennhütten. Viele Prädikanten schrien ab

den Kanzeln, die Büchsen der V Orte würden

sich gegen sie selbst kehren und gegen
sie schießen, und das Laub an den Bäumen
würde sie erschrecken77.

75 S. Schreiben von Schwyz an Papst Gregor XIII.
vom 28.Aug. 1579. Die Nuntiatur G.F. Bonhomini I
(Sol. 1906), 477, dazu das Schreiben der V Orte
bzw. Glückwunschadresse an denselben vom 2. Dez.

1572. G. A. Volpe, Nuntius in der Schweiz, Do-
kum. I (Stans 1946, hg. von K. Fry), 118.

76 S. L. Weisz, Die Gesch. der Kappelerkriege
nach Hans Edlibach. ZSKG 26 (1932), 99.

77 L. Weisz 1. c. 90, 99. S. auch die sog. Tschudische

Beschreibung des Kappelerkrieges. Archiv

212



Doch dieser siegesgewissen Stimmung
entsprach nicht innere Geschlossenheit.
Noch ehe der Krieg ausbrach, schien der
zürcherische Staat einer förmlichen Krise
entgegenzugehen. Angesichts der Hetze
und der aller eidgenössischen Tradition
spottenden Kriegspläne Zwingiis wandte
sich die bisher gewaltsam zurückgehaltene
Opposition gegen den diktatorischen Leiter

des zürcherischen Rates. Es gab Männer,

die sich zurückgesetzt fühlten, es gab

andere, die zur Gewaltpolitik niemals ihre
innere Zustimmung geben wollten, und
wieder andere, in denen die alte Anhänglichkeit

an den katholischen Glauben
nachwirkte. Sie alle vereinten sich gegen Zwing-
li78. Noch einmal faßte dieser seine politischen

Ideen in einer Denkschrift zusammen.

Diese gipfelten im Vorschlag, daß

Zürich und Bern die Führung in der
Eidgenossenschaft übernehmen und die V Orte

politisch entrechten müßten78. Zwingli sah

das alles im Lichte seiner kirchlichen
Ausschließlichkeit. Und dann raffte Zwingli
noch einmal seinen ganzen Einfluß zusammen.

In der gefahrdrohenden Stunde bat

er um seinen Abschied. Elf Jahre, so sprach

er, habe ich in Treuen in Zürich das

Evangelium gepredigt, und immer wieder dar¬

für Schweiz. Reformationsgeschiehte, hg. von Th.

v. Liebenau I (1904), 24, wo die Schmähworte

Kühdreckli, V Sennhütten bezeugt sind. Beachtenswert

ist auch Joh. Mayr, Epitome chronicarum

(1604), fo 61b mit folgender Aussage über Zwingli:
»welcher sich berümbte, die kugeln der catholi-
schen in seinen Predicantenrocks Ermein
aufzufangen«.

78 S. L. Veisz 1. c. 91, 285f., ders., Die Geschichte

der Schweiz. Glauhenskämpfe nach Ludwig
Edlibach. Neue Heidelberger Jahrbücher 1932, 70f.

Köhler 255f.

70 Über die Denkschrift Zwingiis: Was Zürich
und Bern not zu betrachten sei in dem fünförtischen
Handel vgl. Dierauer III, 185L, Köhler 250—55,

dazu ZSKG 39 (1945), 179f, neuerdings Sigmund

Widmer, Zwingliana VIII, 235ff.

auf hingewiesen, wie Zürich von den
Pensionern her Gefahr droht. Er habe in
Zürich die Pensionen abgeschafft und gottes-
fürchtige Männer in das Regiment eingesetzt.

Jedoch, so schloß er seine Rede, »so

hülfe es alles nüts an inen. Darumb er jetz-
mal urloub begerte und sich anderswo
versehen wollte80. Der bestürzte Rat wich
zurück. Noch einmal nahm Zwingli die Führung

in die Hand. Doch wenn es ihm
schließlich gelang, der innerzürcherischen
Schwierigkeiten Herr zu werden, unter
Aufgebot aRer seiner Kräfte und seines ganzen
Ansehens, so klaffte doch noch der Zwiespalt

unter den protestantischen Ständen.
Die V Orte dagegen standen in höchster
Not. Sie wußten, daß eine Einigung nicht
mehr möglich war, daß ihr Kampf um den
Glauben ein Kampf um ihre ganze Existenz
war. Es ist bewunderswert, welche Energie
und welche Rührigkeit sie in diesen
entscheidenden Tagen entfalteten, wie sie
Rückhalt suchten bei befreundeten Mächten,

wie sie die Lebensmittelzufuhr über
den Gotthard zu sichern bestrebt waren.
Am Ende aller Mühen aber stand doch der
Krieg. Anfangs Oktober 1531 begann er.
Die katholischen Orte überraschten Zürich
mit der Kriegserklärung, sie kamen dieses

Mal ihren Gegnern zuvor. Am 11. Oktober
1531 fiel die Entscheidung bei Kappel.
Einzigartig die Szene, da Zwingli ermahnt
wurde, die Mannschaft durch eine Ansprache

zu ermutigen. Da er schwieg, mußte
er bittere Reden hören. Ein Zürcher, der
weder den alten Glauben vergessen hatte
noch Gefallen an Zwingiis Politik nahm,
sprach zu ihm: »Ae, meister Ulrich, wie
sind nun die rüben gsotten? Ir hand nie
wellen glouben, daß sy khemind. Ich gloub,
sy syend nun hie.« Zwingli aber antwortete:

»Ich sich es wol, daß sy hie sind. Dar-

80 Dierauer III, 188f. aus Bullinger III, 45 zit.,
ferner L. Weisz, ZSKG 26 (1932), 86L, 87 Anm. 1

u. 2 mit Hinweis auf Stumpf.

213



umb lond uns all das best thun, das thu
ouch du, als wol ich dir das trüw81.«

Diese Szene voll bitterer Ironie schildert
uns eine katholische Quelle in ähnlicher
Weise. »Wie nun, meister Ulrich, ir hand
uns teglich angehetzt wider die fünf ort
und prediget, sie werden uns dhein widerstand

dürfen thun und ihre büchsen werden

sich umkeren und in si selbs schießen.
Es will üwerm fürgeben yetz nit glych
sehen und grob fälen. Ir hand uns den bri
kochet und dise rüben Überthon, ir müs-
sends uns jetz helfen essen. Der Zwingli,
der sonst gar rot was, erbleichet, gab nit vil
antwurt.« Der so bitter Verspottete stand

an der Neige seines Lebens. Unter den Toten

der Kappeler Schlacht zählt die
Geschichte Ulrich Zwingli an erster Stelle. Er
büßte seine politischen Fehler mit dem
Tode. Zwingli war nicht mehr. Das war der
gewaltige Sieg der Katholiken, weit
weniger das Opfer der 500 Zürcher Leute, der
26 Ratsherren und selbst der Tod der 24

Prädikanten. Noch war aber der Krieg
nicht entschieden. Bern drängte gerade

jetzt auf die Fortführung, um die Desertion
der eigenen Truppen zu hindern. Am Gu-
bel fiel die endgültige Entscheidung über
den Krieg am 22. Oktober 1531.

Die doppelte Niederlage hat den
Eindruck von Zwingiis Tod erst recht
verstärkt. Dieser Gedanke war beherrschend,

vor allem in katholischen Kreisen. Bis weit
über die schweizerischen Grenzen hinaus
widerhallte das Echo. Luther sah jetzt
seine Prophezeiungen erfüllt. »Est
judicium dei«, es ist Gottesurteil. Das war auch
die Meinung vieler Zeitgenossen. »Zwingel
ist gestorben wie ein morder«, weil er
andere zu seinen Irrtümern verführen wollte.
»Iste est finis gloriae«, das ist das Ende des

81 L. Weisz 1. c. 108 mit Anm. 1 u. 2: Zitat aus
der sog. Beschreibung Tschudis des Kappelerkrieges.

Ruhmes, meint Luther ein anderes Mal8".

Im katholischen Ausland war der Eindruck
tief. König Ferdinand von Österreich meldete

dem Kaiser den Tod des großen Ketzers

Zwingli als den ersten für den
katholischen Glauben günstigen Umstand83.

Auch im Volk lebte der Tod Zwingiis
auf in Legenden und Liedern84. Am
lebendigsten klingt die Stimmung wieder in den
Liedern. Da rechnet man besonders mit
dem Ketzer ab. Daher immer wieder die
Verbindung mit einem ausgesprochen
katholischen Motiv, mit Maria der Gottesmutter,

als der Schützerin und Helferin in der
Not. Daher der stete Vergleich zwischen
dem alten und neuen Glauben.

»Der Zwingle, der ward angerennt
er ward geviertheilt und verbrennt
noch ist ihm nicht recht geschehen

man solt ihn lebendig gerädert lian.«

Dann werden die V Orte wieder mit den
5 Wunden Christi verglichen.

»Christus durch sein fünf wunden rot
hat funden die fünf christlichen ort
den alten glouben hand sie bhalten
wie ire altvordren mehr hand than.
Gott wöll sie im schirm erhalten.«

Besonders hübsch ist das Bild mit Zwingli
als Spielmann:

»Ir frommen alten Christen
wie sind ir so pürscher art
daß ir also zerknisten
den fynen spilmann zart,
der aUe spil kond bereiten,

82 O Farner, Das Zwinglibild Luthers. Sammlung

gemeinverständlicher Vorträge H. 151 (Tübingen
1931), 22ff.

83 S. Correspondenz des Kaisers Karl V, mitget.
von K. Lanz I (1844), 553: Ferdinand an Karl V.

am 15. Okt. 1531; vgl. die weiteren Schreiben 561ff.

84 F. Vetter, Schweizerische Reformationslegenden.

ZSG III (1923), Iff. Zu den zitierten
Strophen vgl. R. Liliencron, Die histor. Volkslieder der

Deutschen IV, 23ff, bes. 24, 26, 33.

214



die liit falschlich verleiten?
ir hand im syne Seiten

uf der luten gar zerstreckt

syn äschen mit erdrych verteckt.«

Der Tod des schweizerischen Führers des

Protestantismus bleibt letzten Endes ein
Geheimnis. Aber viele Zeitgenossen sahen
den tiefsten Grund der Katastrophe darin,
daß Zwingli das Schwert gebrauchte und
den Weg der Gewalt beschritt. Einst hatten
die Neuerer für sich den Grundsatz
verkündet, daß der Glaube frei und eine Gabe
Gottes sei. Zwingli strafte diesen Grundsatz
Lügen. Er verweigerte den V Orten die
Freiheit der Entscheidung im Glauben. Er
wollte die protestantische Glaubenseinheit

erzwingen, unbekümmert um alle Tradition

und alle historischen Rechte, deren
Kraft und Bindegewalt er verkannte. Nicht
von ungefähr urteilte der edle Basler Boni-
faz Amerbach in einem Brief an den Prä-
dikanten von Konstanz, Thomas Blaurer:

»Zwingli war ein guter Mann, aber er suchte
in Christi Sache immer etwas Eigennutz.
Ich schreibe dies, um meine Ansicht, die
ich nicht aussprechen darf, anzudeuten. Für
die Ausbreitung des Evangeliums kenne ich
nur den Weg, auf dem Christus uns
vorangegangen ist. Wenn wir ihm in Worten und
Werken mit gegenseitiger Liebe und
reinem Lebenswandel nacheifern, haben wir
schon gesiegt. Das ist die einzige Art der

Kriegführung, durch welche das Evangelium

an Gebiet gewinnt, und dabei ist keine
Feigheit und kein Abfall zu befürchten85.«
Der Untergang Zwingiis bedeutete die
Rettung des Katholizismus in der Schweiz für
die Zukunft und er bereitete endlich den
Boden für den Frieden vor.

85 Briefwechsel der Brüder Ambr. u. Thomas

Blaurer, hg. von Tr. Schieß I, 310 Thom.
Blaurer an Bonifaz Amerbach am 6.. Jan. 1532;
325 Antwort Amerbachs vom 13. Febr. 1532.

ZUR FRAGE DES ERSTEN VILLMERGERKRIEGES (1656)
Von Dr. A. Rey, Schtvyz

Manche Gründe mögen dafür sprechen,
die Spanne Zeit zwischen 1531 und 1712

im Gebiete der Eidgenossenschaft als

geschichtliche Einheit zu begreifen. Es könnten

dann das Kappeler Friedensinstrument,
die Trienter Reformdekrete und die ganze
konfessioneUe Bündnispolitik eine
gedachte Mittelachse bilden, auf die die Summe

der Geschehnisse ordnend bezogen werden

dürften.
Auf katholischer Seite sah man das

Hauptproblem der Zeit in der homogenen
Kirchenreform: die Kirche selbst sollte

jene Kräfte aus sich entwickeln, die die
Krise zu überwinden hatten. Daneben aber

erkannten die Staatsmänner wohl, daß eine

unverbesserte Kirche die eigentliche
BruchsteBe ihres Gemeinwesens darstellte.

Dies war um so bedrohlicher, als die
machtmäßig überlegene Gegenseite ihr
Staatsideal in einer zentralisierten
Eidgenossenschaft mit städtisch - reformierter
Führung erblickte. Ohne alten Glauben
und die innenpolitische Freiheit aber hätte
der eidgenössische Bund für die katholischen

Orte vollends seinen Sinn verloren.
Es galt deswegen vor allem, den
verfassungsmäßigen Rechts- und Besitzstand von
1531 durch ein umfassendes nationales und
übernationales Bündnissystem machtpolitisch

zu wahren (Goldener Bund, Spanisches

Bündnis usw.).
Die innere Sicherung aber konnte nur

aus der Selbstreform der Kirche kommen.
In ihre erste, mehr programmatische Phase

fällt das »herkulische« Jahrzehnt (1570 bis

215


	Der Glaubenskampf in der Eidgenossenschaft : ein Vortrag

