Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz
Band: 37 (1950)

Heft: 14: Die biblische Urgeschichte im Lichte der Natur- und
Geisteswissenschaften

Artikel: Die biblische Urgeschichte im Lichte der Natur- und Geistes-
Wissenschaften

Autor: Schwegler, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-531961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-531961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wer sich fiir eine Zusammenfassung der heuti-
gen Forschungslage in bezug auf die Grenzfragen
zwischen Bibelwissenschaft und profane antike Ge-
schichte interessiert, sei auf die grundlegenden
Darlegungen von Dr. Herbert Haag hingewiesen:

»Biblische Rundschreiben Pius’ XIIL.,
Uber die zeitgemiBe Forderung der biblischen Stu-
dien... mit Kommentar.« (Zu beziehen bei Dr.
theol. Ed. Baumgartner, Pfarrer, Seelisberg, Ob-
mann der Schweiz. Kath. Bibelbewegung.)

Beitrige:

DIE BIBLISCHE URGESCHICHTE
IM LICHTE DER NATUR- UND GEISTES-WISSENSCHAFTEN

Von Dr. P. Theodor Schwegler OSB.

Imprimi permittit
Einsidlae, 25. Oct. 1950
7 Benno, abbas

I
" DAS WELTBILD DES ALTEN ORIENTS
UND DER BIBEL

Den aufmerksamen Lesern und Leserin-
nen der HI. Schrift begegnen besonders im
Alten Testament (A. T.), aber auch im
Neuen Testament (N. T.) Vorstellungen
tiber das Weltall, iiber dessen Einrichtun-
gen und die Vorginge darin, die sich mit
den Kenntnissen nicht zusammenreimen
lassen, die nach dem heutigen Stande der
Wissenschaften in den Schulen allenthal-
ben vorgetragen werden. Kenner der Kul-
tur und der Geisteswelt des Altertums, ins-
besondere des alten Orients, jédoch erken-
nen in dem Weltbild der Bibel dasselbe,
das schon die alten Sumerer und Babylo-
nier, die alten Agypter und die Griechen
der Friithzeit hatten. Von diesem Weltbilde
gibt die beigegebene Zeichnung eine eini-
germallen zutreffende Vorstellung.

Darnach dachten sich die Alten die Erde
als eine Scheibe, die auf dem Urmeere
schwimmt, auf Sdulen ruht und vom Ozean
rings umflossen ist. Es braucht daher Gott
die Erde nur an einem ihrer Enden oder
Zipfel emporzuheben, wie man einen Tep-
pich hebt, und die Siinder werden davon-
gewirbelt (Job 38, 13) *. Tief im Innern
der Erde liegt die Unterwelt, der Scheol,

1 Siehe unten Kleindruck!

442

der licht- und lautlose Aufenthaltsort der
abgeschiedenen Seelen, die hier ein ddm-
merhaftes, freud-, aber auch leidloses Da-
sein fithren. Aus dem Urmeer unterhalb

ZE ~UNTERER HIMMEL
— LUFTRAUM —

\- f_TEHOM_-um:Lu'T ——‘_' '_ :

A, B, C = Oberer Himmel D, E, F = Unterer Himmel
K = Vorratskammern M = Meer

der Erdscheibe steigen die Wasser als Quel-
len in die Hohe und speisen die Biche und
Fliisse. Hatte Gott dem Urmeer rings um die
Erde nicht Schranken gesetzt, so wiirde es
die Erde iiberfluten, wie es dies in der Sint-
flut getan hat.

Uber die Erdscheibe wilbt sich der Him-

~mel als feste Decke. Dal} diese Decke oder

dieses Gewdlbe fest, glisern oder ehern sei,
ergibt sich sowohl aus dem hebréischen Na-
men »raqgia« wie aus dessen griechischer
und lateinischer Wiedergabe, »steréomac
bzw. »firmamentum«; denn beide Worter



bezeichnen etwas Festes. Den Himmel
dachte man in mehrere Stufen oder Zonen
gecliedert; iiber der obersten Stufe thront
Gott, von einem Lichtmeer umgeben. Das
Himmelsgew6lbe ruht auflerhalb der be-
wohnten Erde auf dem Urmeer und steht
mit diesem in Verbindung. Es enthilt die
riesigen Vorratskammern fiir die »obern
Wasser«, die als Regen oder Tau oder
Schnee und Hagel durch die Himmels-
luken oder die Schleusen hindurchdrin-
gen, sei es, um die Erde zu iiberschwemmen
(wie in der Siniflut), sei es, um sie zu be-
rieseln und fruchtbar zu machen, sei es, um
die Wolken mit Wasser zu fiillen. Am Fir-
mament sind der Sonne, dem Mond und
den Planeten (Wandelsternen) feste Bah-
nen angewiesen und feste Pldtze den andern
Sternen. Die feste Ordnung, mit der sie Tag
um Tag am Himmelsgewdlbe aufriicken, er-
weckt den Eindruck eines Heeres, eben des
Himmelsheeres; wiir’s zu verwundern, wenn
sie belebt wiren und Triger geheimnisvol-
ler Krifte?

Da es zu weit fithren wiirde, die einzelnen Ziige
dieses Weltbildes mit den einschligigen Bibelstel-
len zu belegen, so seien ausfiihrlich nur vier der
bezeichnendsten genannt. Die erste gehort dem
Sechstagewerk (1. Mos 1, 1—2, 4a) an; welches
nun immer die literarische Gattung dieses Stiickes
ist, es hat jedenfalls die Form einer geschichtlichen
Darstellung; darum sind die einzelnen Ausdriicke
wortlich zu nehmen. Die andern drei sind den
Weisheitsbiichern entnommen und sind daher
poetische und daher bilderreiche Schilderungen;
aber in den angewandten Bildern tritt das antike
Weltbild mit unverkennbarer Deutlichkeit zutage.

1.

1. Mos 1. 8Dann sprach Gott: »Inmitten der
Wasser entstehe eine Feste, und sie scheide die
einen Wasser von den andern!« So geschah es.
7 Gott schuf die Feste und schied die Wasser unter-
halb der Feste von den Wassern oberhalb der Feste.
8 Gott nannte die Feste »Himmel<. Und es ward
Abend und ward Morgen, ein zweiter Tag. ? Dann
sprach Gott: »Es sammle sich das Wasser unter-
halb des Himmels an einem Ort, und das Trockene
werde sichtbar!« So geschah es. Dags Wasser unter
dem Himmel sammelte sich an seinem Sammelorte,

und das Trockene wurde sichtbar. 1 Und Gott

nannte das Trockene »Erde«, und den Sammelort
des Wassers nannte er »Meer«. Und Gott sah, daB3
alles gut war... 13 Und es ward Abend und ward
Morgen, ein dritter Tag. 1* Dann sprach Gott: »An
der Himmelsfeste sollen Leuchten entstehen, die
den Tag von der Nacht scheiden; sie sollen zu Zei-
chen dienen, zur Bestimmung der Festzeiten, der
Tage und Jahre. 15 Sie sollen strahlen an der Him-
melsfeste und die Erde erleuchten!« So geschah es.
18 Gott schuf die zwei groBen Leuchten, die gro-
Bere Leuchte, damit sie iiber den Tag herrsche, und
die kleinere Leuchte, damit sie iither die Nacht
herrsche, und die Sterne. 17 Und Gott setzte sie an
die Himmelsfeste, damit sie die Erde erleuchteten,
18 Tag und Nacht beherrschten und das Licht von
der Finsternis schieden. Und Gott sah, dal} es gut
war. 19 Und es ward Abend und ward Morgen, ein
vierter Tag.

2.
Psalm 104. (Vulg. 103.)

1 Preise, meine Seele, Jahve (den Herrn)!
Jahve, mein Gott, Du bist iiberaus groB3.
Herrlichkeit und Pracht hast Du angezogen,
2 und hiillst Dieh in das Licht wie in einen
Mantel.
Du spannst die Himmel aus wie einen Teppich,
3 und bilkst an die Wasser Deine Séller (Ober-
gemicher) ;
Du machst die Wolken zu Deinen Wagen
und ziehst einher auf den Fliigeln des Windes.
4 Die Winde machst Du zu Deinen Boten,
zu Deinen Dienern Feuer und Flamme.
5 Du griindetest die Erde auf ihre Festen (Grund-
lagen),
daB sie nie und nimmermehr wankt;
6 mit Flut bedecktest Du sie wie mit einer Windel,
und auf den Bergen standen die Wasser.
Aber vor Deinem Befehle flohen sie,
vor Deiner Donnerstimme wichen sie zitternd ;
8 auftauchten die Berge, und senkten sich die
Tiler
an den Ort, den Du ihnen gewiesen.

-

9 Eine Grenze gabest Du ihnen, sie nicht zu iiber-
schreiten,
um die Erde nicht wieder zu iiberdecken.

10 Er entsandte die Quellen in den Runsen,
die zwischen den Bergen dahinziehen.

11 Diese trinken alle Tiere der Felder,
die Wildesel 16schen da ihren Durst.

12 Uber ihnen wohnen die Vogel des Himmels,
lassen in den Zweigen ihre Stimme héren.

13 Du tridnkst die Berge von Deinem Séller aus,
aus Deinen Vorratsraumen sittigst Du die Erde.

19 Den Mond machtest Du zum Messer der Zeit;
auch die Sonne weill, wann sie sinken soll.

443




20

21

22

23

24

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

6

444

Er schafft die Finsternis, dall es Nacht wird,
wo das Getier des Waldes sich regt.

Die jungen Lowen briillen nach Beute

und verlangen von Gott ihre Atzung.

Geht aber die Sonne auf, verziehn sie sich
und lagern sich in ihren Héhlen.

Hinaus geht der Mensch an sein Werk,

zu seiner Arbeit bis zum Feierabend.

Wie zahlreich sind deine Werke, o Jahve,
sie alle hast Du mit Weisheit vollbracht.
Voll ist die Erde von Deinen Untertanen.

3
Sprichw. 8, 22—31.
Selbstlob der Weisheit.

Jahve gab mir das Sein als Anfang Seines Wal-
tens,

bevor Er etwas schuf, von jeher schon.

Von Ewigkeit her bin ich eingesetzt,

von Anbeginn, ehe die Erde ward;

die Meerestiefe war noch nicht, als ich geboren
ward,

noch gab es keine wasserreichen Quellen;
noch waren nicht die Berge eingesenkt;

vor den Hiigeln wurde ich geboren.

Noch hatte Er die Erde und die Fluren nicht
gemacht,

noch des Erdkreises erste Schollen.

Als Er den Himmel schuf, war ich schon da;
als Er den Kreis festlegte auf dem Weltenmeer;
als Er die Wolken in der Hohe festigte

und anschwellen lief die Quellen der Flut;
als Er dem Meere seine Schranken zog, .

daB die Wasser Sein Gebot nicht iiberschritten;
als Er die Grundlagen der Erde legte: —

da war an Seiner Seite ich am Werk,

Tag fiir Tag war ich voll Entziicken,

spielte vor ihm allezeit,

spielte auf seinem Erdenrund

und habe meine Freude an den Menschen.

4
Job 38; Die Gottesrede.

Da erwiderte Er dem Job aus dem Wettersturm
und sprach:

»Wer hiillt den RatschluB} da ins Dunkel

mit Reden voller Unverstand?

Umgiirte deine Lenden wie ein Mann!

Ich frage dich, und du, gib Antwort Mir!

Wo warest du, als Ich den Grund zur Erde legte?
sag an, wenn du die Weisheit weilt.

Wer setzte ihre MaBe fest? WeiBt du’s?

wer hat die MeBschnur iiber sie gespannt?
Worauf ist ihre Unterlage abgestellt?

Wer hat den Eckstein eingesenkt?

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

Damals, als Mich die Morgensterne priesen,
und jauchzten alle Gottessohne?

Wer hat das Meer mit Schranken eingeschlossen,
als es hervorbrach wie aus einem MutterschoB;
als Ich die Wolken ihm zum Kleide gah,

in Finsternis es hiillte wie in Kindeswindeln?
Ich engt’ es ein mit Meinen Schranken,

Ich setzte Riegel ihm und Tore;

Ich sprach: ,Bis hierher dein Weg und weiter
nicht!

hier sollen deine wilden Wogen brechen’.
Hast du, seit du geboren bist, dem Morgen je
geboten,

der Morgenrote ihre Stitte angewiesen?

Hast du der Erde Sdume je gefaBt, um sie zu
riitteln,

und so die Siinder von ihr abgeschiittelt?
Wie Siegelton, so nimmt sie Farbe an,

und wie ein Prachtkleid firbt sie sich.

Den Frevlern aber wird ihr Licht entzogen,
zerbrochen wird der schon erhob’ne Arm.
Hast du des Meeres Tiefen schon betreten,
bist im tiefsten Abgrund je gewandelt?

Des Todes Tore, haben sie sich dir geoffnet?
Und hast die dunklen Pforten du geschaut?
Hast du der Erde Breiten iiberblickt?

Tu alles dies Mir kund, wenn du es weiB3t!

Wo ist der Weg zum Wohngezelt des Lichts,
wo das Heim der Finsternis,

daB jedes du in sein Gehege bringst,

den Pfad zu seinem Hause wissest?

Du weiB3t’s! Denn damals wurdest du geboren,
und grof ist deiner Tage Zahl.

Bist in des Schnees Kammern je du eingedrun-
gen,

und hast des Hagels Speicher du gesehen,

die Ich geriistet fiir die Fehdezeit,

und fiir den Tag des Kampfes und des Kriegs?

24 Auf welchem Weg zerteilet sich der Dunst,

25

26

27

28

29

30

31

und breitet sich der Glutwind iibers Land ?
Wer weist dem Regengusse seinen Lauf,

den Weg dem Donnerhall,

damit es regne auf ein menschenleeres Land,
die Wiiste, wo doch niemand wohnt;

zu trinken Wiistenland und Wildnis,

und daraus frisches Kraut hervorzubringen?
Wer ist des Regens Vater,

wer hat gezeugt des Taues Tropfen?

Aus wessen Schof} ist wohl das Eis hervorgegan-
gen,

wer hat den Reif vom Himmel her erzeugt?
Zu Stein verhirten sich die Wasser,

und es verfestigt sich der Fluten Oberfliche.
Kannst der Plejaden Glanzgestirn du wohl zu-
sammenbinden,

des Nordstern Kreislauf unterbrechen?



32 Fiihrst du den Morgenstern zur rechten Zeit
herbei,
und leitest du den Béren samt den Jungen?
(Sternbild am Nordpol des Himmels.)

33 Ist das Gesetz des Himmels dir bekannt?
Bestimmtest du wohl seinen EinfluBl auf die
Erde?

34 LiBt du bis zum Gewdélke deine Stimme dringen,
daB} dich ein Wasserschwall bedecke ?

35 Entsendest du die Blitze, daB sie gehen,
indem sie zu dir sagen: ,Wir sind da?’

36 Wer gab in das Verborgene die Weisheit,
und wer verlieh den Luftgebilden Einsicht?

37 Wer zdhlt in Weisheit wohl die Wolken,
wer liBt des Himmels Schliuche rinnen,

38 wenn sich der Staub verhirtet auf der Erde,
so daBB die Schollen fest zusammenkleben?

Zu den Schleusen des Himmels s. etwa 1. Mos.
7, 11; 8, 2; 2 (4) Kg 7, 2; zur Unterwelt Is. 14,
9-20; Job 3, 13—19; 10, 21£; 14, 10—14. 21;
Ps. 6, 6; 88 (87), 11—13; 115, 17 (113, 25).

Wir Menschen von heute wissen, dal3 die
Gravitationskraft die Glieder eines Sonnen-
systems zusammenhilt, aber vor Newton
(+ 1727) wullte man die Ordnung im Son-
nensystem und im Weltall nur der Leitung
durch Geistwesen zuzuschreiben. — Wir
Menschen von heute wiirden fragen: Wor-
auf standen die Sdulen, die die Erdscheibe
trugen? Was hielt unten und ringsum das
Urmeer zusammen? Welche Kraft hob die
suntern Wasser« empor, daB} sie die Quel-
len speisen und die Himmelskammern
nachfiillen konnten? Doch solche Fragen
stellte der antike Mensch noch nicht, und
wiire er darnach gefragt worden, so hitte
er auf die Gottheit hingewiesen, zuriickge-
griffen. — Uberhaupt fragen wir uns: Wie
kommt es, da3 die biblischen Verfasser,
die doch vom Heiligen Geiste geleitet, inspi-
riert waren, uns ein so unvollkommenes
Weltbild vor Augen fiihren, ein Welthild,
das himmelweit von der Wirklichkeit ab-
weicht? Oder haben wir etwa in ihren Wor-
ten und Wendungen einen noch unfertigen,
unbeholfenen Ausdruck richtigen Wissens
und richtiger Erkenntnis zu suchen und
diese bloB in die moderne wissenschaftliche
Ausdrucksweise umzusetzen, um Bibel und
moderne Naturwissenschaft miteinander in

Einklang zu bringen? Auf diese grundle-
gende Frage gibt das nichste Kapitel Ant-

wort.
11
INSPIRATION UND WISSENSCHAFT
ODER

LEHR-GEGENSTAND UND
LEHR-MITTEL

(esprit, mentalité et langage)

Die Vorstellung von den Naturdingen
und dem Weltall, die eben anhand des Al-
ten Testamentes dargestellt worden ist, fan-
den die Israeliten in ihren heiligen Bii-
chern vor, als deren eigentlichen Urheber
sie Gott selber betrachteten; und nicht an-
ders war es bei den heidnischen Kulturvél-
kern des Altertums, die auch ihre »heili-
gen« Biicher hatten. Diesen Glauben der
Juden an den gottlichen Ursprung der Hei-
ligen Schriften bestitigte der menschge-
wordene Sohn Gottes Jesus Christus in vol-
lem Umfang, indem er bald Texte des Alten
Testamentes als Ausspriiche des Heiligen
Geistes bzw. Gottes bezeichnete (z. B. Mt
22, 43), bald Schriftworte als letzte und un-
umstoBliche Autoritit anrief (Mt4,4.7.10;
Jo 5, 39; 10, 35). Gestiitzt auf und durch
dieses Verhalten Jesu gegeniiber dem Alten
Testament bezeichneten spiter die Apostel
die Heiligen Schriften als inspiriert und un-
ter dem Antrieb des Heiligen Geistes ge-
schrieben > und daher als immer und iiber-
all zuverlissig und sieghaft.

2 Die zwei hauptsichlichsten Stellen sind:

2. Pet 1, 18—21: (Durch die Selbstoffenbarung
Jesu in der Verklirung auf dem heiligen Berge)
steht uns das prophetische Wort um so fester, und
ihr tut gut, euch daran zu halten; denn es ist eine
Leuchte, die an dunklem Orte scheint, bis der Tag
(der Wiederkunft) anbricht und der Morgenstern
in euern Herzen aufgeht. Dabei aber wilt, dal3
keine Schriftweissagung Sache eigener Deutung ist ;
denn eine Weissagung ist niemals durch mensch-
lichen Willen zustande gekommen, sondern die
heiligen Gottesminner haben nur auf Antrieb des
HI. Geistes geredet.

2, Tim 3, 14—17: Bleib bei dem, was du gelernt
und wovon du dich iiberzeugt hast. Du weiBt ja,

445



Diese Lehre, die zunichst nur die Bii-
cher des Alten Testamentes betraf, wurde
von den ersten Christengemeinden mit vol-
lem Rechte auch auf die Schriften des eben
entstehenden oder bereits entstandenen
Neuen Testamentes iibertragen, und sie be-
wirkte, dal3 sowohl die berufenen Hirten
und Lehrer wie die einfachen Gliubigen
allen als kanonisch anerkannten Schriften
die hochste Wertschitzung entgegenbrach-
ten; mit beredten Worten betonten sie im-
mer wieder gegeniiber den heidnischen
Philosophen und deren Naturlehre die
Wahrhaftigkeit und Irrtumslosigkeit der
Heiligen Schrift. Da konnte sich leicht die
Auffassung einstellen: Wenn die biblischen
Verfasser vom Heiligen Geiste erleuchtet
und geleitet waren, so haben sie auch das
innere Wesen der Dinge dargestellt, wie es
in Wahrheit ist, geradeso wie den Lauf der
Geschichte, wie er in Wirklichkeit war.
Anderseits waren die griechischen und hel-
lenistischen Naturforscher und Denker seit
langem bedeutend iiber das altorientalische
Weltbild hinausgekommen, und der Samier
Aristarchos (310—250 v. Chr.) hatte be-
reits ein heliozentrisches Weltsystem ge-
lehrt. Dieses fand damals freilich noch we-
nig Anklang und blieb vergessen; aber
auch in dem geozentrischen System, das
mit viel Scharfsinn Claudius Ptolemdius
(+ um 150 v, Chr.) ausbildete, war die Erde
bereits als Kugel erkannt, war das Himmels-
gewolbe bereits zu den mathematischen Ge-
bilden der Himmelssphiren verfliichtigt,
und fiir die »obern Wasser« der Bibel war
kein Platz mehr da. Sollten die einschligi-
gen Schriftworte gleichwohl noch, wie bis-
her, ihre Geltung bewahren, so muBten

von wem du es gelernt hast. Von Kindheit an
kennst du die Heiligen Schriften, die dich weise
machen kénnen zum Heile durch den Glauben an
Christus Jesus. Denn jede von Gott eingegebene
Schrift ist auch niitzlich zur Belehrung, Uberfiih-
rung, Zurechtweisung und Erziehung zur Gerech-
tigkeit, damit der Mann Gottes vollkommen sei, zu
jedem guten Werke villig ausgeriistet.

446

die christlichen Schrifterkldrer zum Mittel
der Allegorese greifen, durch die die heid-
nischen Philosophen die alten Gottermar-
chen sich und dem Volke und die alexan-
drinischen Juden die Heiligen Schriften den
Heiden ansprechender zu machen seit lan-
gem schon gesucht hatten. Aber ob sie in
den »obern Wassern« die himmlischen Gei-
ster sahen oder andere geheimnisvolle
Maichte, der Wortlaut der einzelnen Texte
und ihr innerer Zusammenhang sprach zu
deutlich gegen eine solche Deutung, als daB3
sie tiefe Denker auf die Dauer hétte befrie-
digen konnen. Der grofite Denker der al-
ten lateinischen Kirche, der hl. Augustin,
Bischof von Hippo (§ 430), erarbeitete sich
denn auch in seinem bestindigen Ringen
um die Probleme von 1. Mos 1 Erkennt-
nisse, die den spidtern Geschlechtern als
Richtlinien und Leitsterne hitten dienen
kénnen und sollen 2, Doch bevor diese Er-
kenntnisse zur Geltung kommen und Ge-

3 Die bedeutsamsten dieser Ausspriiche sind:

Acta contra Felicem Manich. 1, 10 (»Wir lesen
nicht im Evangelium, der Herr habe gesagt: ,Ich
sende euch den Beistand [den HIl. Geist], damit
er euch ilber den Lauf von Sonne und Mond be-
lehre.” Denn Christen wollte er machen, nicht Ma-
thematiker (INaturforscher).«

In Gen ad. lit. I. 18, 37: »Wenn wir in den
HIl. Schriften iiber die dunklen und unsern Sinnen
ganz entriickten Dinge etwas lesen, was unbescha-
det des Glaubens, in dem wir unterrichtet worden
sind, diese oder jene Meinung auslosen kann, so
wollen wir uns nicht in voreiliger Behauptung auf
eine dieser Meinungen stiirzen, so dall wir zusam-
menklappen, wenn bei genauer Untersuchung die
Wahrheit diese Meinung zu Falle bringen sollte;
denn in diesem Falle kimpfen wir nicht fiir die
Auffassung der Hl. Schrift, sondern fiir die unsrige
in einer Weise, daB wir die unsrige als die der
HI. Schrift sehen mochten, wiihrend wir wiinschen
miiBten, die Auffassung der Hl, Schrift mochte die
unsrige werden.«

In Gen ad lit. II. 9, 20: »Man fragt oft, welche
Gestalt und Form des Himmels man nach unsern
HI. Schriften annehmen miisse. Denn viele dispu-
tieren iiber diese Dinge, die unsere (heiligen)
Schriftsteller in gréBerer Klugheit iitbergangen ha-
ben, da diese Dinge den Lernenden zum seligen
Leben doch nichts niitzen.«



meingut der katholischen Schrifterklirung
werden konnten, mublten seit dem Aufblii-
hen der modernen Natur- und Geschichts-
Wissenschaften die extremen Richtungen
der ultrakonservativen école stricte und der
liberalisierenden école large alle Seitenwe-
ge zu gehen versucht haben, die immer nur
in Sackgassen miinden konnten. Solche Sei-
tenwege waren einerseits der Versuch, die
HI. Schrift im Sinne und im Lichte der vor-
anschreitenden Naturwissenschaften zu er-
kliren, was einem lacherlich wirkenden
»Elertanze« gleich kam; anderseits der Ver-
such, einzelne Teile der HI. Schrift von der
Inspiration oder doch von deren hauptsich-

4 Die fiir dieses Kapitel wichtigsten Stellen sind:

Aus »Providentissimus Deus«: »Zwischen den
Theologen und den Naturforschern kann kein
eigentlicher Zwiespalt entstehen, wenn sich jeder
innert seinen Grenzen hilt und nach der Mahnung
des hl. Augustin acht gibt, daf3 er nichts uniiber-
legt behauptet und nichts Unbekanntes als bekannt
ausgibt. Sollten sie verschiedener Meinung sein, so
sagt eine von demselben (Kirchenvater) aufgestellte
Regel, wie sich der Theologe zu verhalten habe.
Diese lautet niamlich: ,Wenn die Naturforscher
iiber die Natur der Dinge etwas mit schliissigen
Beweisen dartun kénnen, so zeigen wir, daB3 dies
unsern HI. Schriften nicht entgegenstehe. Was im-
mer sie aber aus einem ihrer Biicher beibringen,
das unsern Schriften, d. i. dem katholischen Glau-
ben entgegensteht, so wollen wir so gut als maog-
lich zu zeigen suchen oder doch unzweifelhaft glau-
ben, es sei grundfalsch.” DaBl diese Richtschnur be-
rechtigt ist, zeigt vorab die Erwiigung, dafl die hei-
ligen Schriftsteller, oder besser der HI. Geist, der
durch sie redete, dieses, ndamlich die innere Be-
schaffenheit der sichtbaren Dinge, uns Menschen
nicht lehren wollte, weil es fiir das (Seelen-)Heil
nichts beitrigt. Statt Naturforschung zu treiben,
beschrieben sie daher die Dinge und handelten von
ihnen in iibertragener Redeweise, oder so, wie der
Sprachgebrauch es mit sich brachte und dieser
noch heute selbst unter den groBlten Gelehrten
es mit sich bringt. Denn in der gewohnlichen Rede-
weise wird eben vor allem das hervorgehohen, was
in die Augen sticht, und so sind, wie der engelhafte
Lehrer (Thomas v. Aquin) lehrt, auch die bibli-
schen Schriftsteller dem nachgegangen, was in die
Sinne fiel oder was Gott, als Er zu den Menschen
redete, diesen nach ihrer Fassungskraft und in
Menschenweise andeuten wollte.«

lichster Wirkung, der Irrtumslosigkeit, aus-
zunehmen.

In dieser Ideen-Verwirrung wies 1893
endlich der erleuchtete Papst Leo XIII., der
bereits in den Fragen der christlichen Phi-
losophie, der christlichen Staats- und Ge-
sellschaftslehre und in der Arbeiterfrage
die richtige Marschroute gezeigt hatte, auch
in der Bibelfrage mit dem Rundschreiben

sProvidentissimus Deus« den richtigen
Weg, und 50 Jahre spiter ergidnzte Papst

Pius XTI. im Rundschreiben »Divino afflan-
te Spiritu« die Wegweisungen seines gro-
Ben Vorgingers nach mehr denn einer Seite

hin % Bei der Macht der Gewohnheit und

Aus »Divino afflante Spiritu«: »Der Literalsinn
einer Stelle liegt bei den Worten und Schriften der
altorientalischen Autoren oft nicht so klar zutage
wie bei unsern heutigen Schriftstellern. Was die
alten Orientalen mit ihren Worten ausdriicken
wollten, 1dBt sich nicht durch die bloBen Regeln
der Grammatik oder Philologie oder allein aus
dem Zusammenhang bestimmen; der Exeget mul}
sozusagen im Geist zuriickkehren in jene fernen Jahr-
hunderte des Orients und mit Hilfe der Geschichte,
der Archiologie, der Ethnologie und anderer Wis-
senschaften genau bestimmen, welche literarischen
Arten die Schriftsteller jener alten Zeit anwenden
wollten und in Wirklichkeit anwandten. Die alten
Orientalen bedienen sich nimlich zum Ausdruck
ihrer Gedanken nicht immer der gleichen Formen
und Sprechweisen wie wir, sondern vielmehr der-
jenigen, die bei den Menschen ihrer Zeit und ihres
Landes iiblich waren. Welches diese Redeformen
waren, kann der Exeget nicht im vorneherein fest-
stellen, sondern nur mit Hilfe einer sorgfiltigen
Durchforschung der altorientalischen Literatur,
Diese Durchforschung nun, die in den letzten Jahr-
zehnten mit groBerer Sorgfalt und Aufmerksamkeit
gemacht worden ist als frither, hat gezeigt, welche
Redegattungen in der alten Zeit fiir die dichteri-
sche Schilderung, fiir die Darstellung der Regeln
und Gesetze des Lebens, sowie fiir die Erzihlung
geschichtlicher Tatsachen und Ereignisse verwendet
wurden. Diese Durchforschung hat gleicherweise
klar erwiesen, daB das israelitische Volk in der
Geschichtsschreibung die andern alten Vélker des
Orients bedeutend iibertrifft hinsichtlich des Alters
der Berichte, wie auch durch die Treue in der Wie-
dergabe der Tatsachen, ein Vorzug, der sicherlich
seinen Ursprung hat im Charisma der géttlichen In-
spiration und in der besondern religiosen Zielset-

447



der Schuliiberlieferungen ist es aber nicht
verwunderlich, daB3 in biblischen Handbii-
chern, dltern Predigtwerken und kateche-
tischen Hilfsmitteln diese oder jene Erkli-
rung der ehemaligen école stricte immer
noch zu finden ist. Die Richtigkeit der von
beiden Stellvertretern Christi auf Erden
bzgl. der Wirkung der Inspiration darge-
legten Lehre ergibt sich jedoch nicht nur
aus der innern Logik ihrer Ausfithrungen,
sondern wird auch durch das Beispiel des
gottlichen Lehrmeisters Jesus Christus sel-

ber bestitigt.

In seiner ganzen Unterrichistitigkeit
nahm Jesus Riicksicht sowohl auf seine
messianische Sendung wie auf die Fassungs-
kraft seiner Zuhoérer. Weil seine Sendung
einzig auf das Heil der Seelen abzielte, liel3
er neugierige Fragen, wie die nach der An-

kunft des Reiches Gottes, nach der Zahl der

zung der biblischen Geschichtsdarstellung. Wer
einen richtigen Begriff von der biblischen Inspira-
tion hat, wird sich nicht wundern, daf3 trotzdem
auch bei den biblischen Schriftstellern, wie bei den
andern alten Autoren, gewisse Formen der Darstel-
lung und Erzihlung vorkommen, gewisse Eigenhei-
ten, die besonders den semitischen Sprachen ange-
horen, die man »angenihert« nennen konnte, ge-
wisse hyperbolische Redeweisen, ja sogar bisweilen
paradoxe Ausdriicke, die dazu dienen, die Dinge
dem Geiste fester einzuprigen. Ist ja doch den HI.
Biichern keine jener Redeformen fremd, deren sich
die menschliche Sprache bei den Alten, besonders
im Orient, zum Ausdruck der Gedanken zu bedie-
nen pflegte, allerdings unter der Bedingung, daBl
die angewandte Redegattung in keiner Weise der
Heiligkeit und Wahrhaftigkeit Gottes widerspricht.
So sagt schon, scharfsinnig wie immer, der hl. Tho-
mas: »In der HL Schrift wird das Géttliche uns vor-
gelegt in der Weise, wie es die Menschen zu tun
pflegen.« Wie namlich das wesenhafte Wort Gottes
den Menschen in allem dhnlich geworden ist, die
Siinde ausgenommen, so sind auch die Worte Got-
tes, durch menschliche Zungen ausgedriickt, in
allem der menschlichen Sprache dhnlich geworden,
den Irrtum ausgenommen. Diese aus der Vorsehung
Gottes stammende Herablassung hat schon der hl.
Johannes Chrysostomus hoch gefeiert und ihr Vor-
handensein in den Heiligen Biichern immer wieder
vermerkt.«

448

Auserwihlten, nach dem Schicksal des Lie-
besjiingers (s. Lk 17, 20; 13, 23; AG 1, 6;
Jo 21, 21) unbeantwortet und lehnte An-
sinnen ab, die auBlerhalb seiner Sendung la-
gen (Lk 12, 13; Jo 6, 15). Aus Riicksicht
auf seine Zuhorer erhirtete er seine Sen-
dung und Stellung mit Beispielen und Weis-
sagungen des Alten Testamentes und er-
lauterte die Geheimnisse des Gottesreiches
an bekannten Vorkommnissen des Alltags.
Aber wie tief und zutreffend immer die
Einblicke sind, die die Gleichnisse Jesu in
das politische, soziale, wirtschaftliche und
hdusliche Leben des damaligen Israels ge-
wihren, nie ist einer dieser Belange Lehr-
gegenstand, sondern immer nur Lehrmittel
des einen Lehrgegenstandes Jesu, des Got-
tesreiches, das er im Auftrag des Vaters auf-
richten will und das die Menschen durch
den vollen Glauben an ihn in sich aufneh-
men sollen. Die Gleichnisse Jesu haben mit
den mustergiiltigen Gleichnissen aller Zei-
ten das gemeinsam, dall sie einen fiir die
Deutung ausschlaggebenden Vergleichs-
punkt (Tertium comparationis) haben und
daneben allerlei schmiickendes Beiwerk
aufweisen, das fiir den Lehrgegenstand und
den Lehrzweck zwar belanglos ist, aber mit
einer gewissen literarischen Notwendigkeit
zur Vollkommenheit des Lehrmittels ge-
hort.

Nun war Jesus, das siindenlose Wort Got-
tes im Fleisch — »logos énsarkos« nennen
es die Griechen — in seinem ganzen mes-
sianischen Wirken von demselben Geiste
Gottes gefiihrt und geleitet, der einst durch
die Propheten geredet und die biblischen
Schriftsteller des Alten Testamentes inspi-
riert hatte, d. h. bei der Auswahl und Be-
wertung des Stoffes geleitet und erleuchtet,
zum Schreiben angetrieben hatte und ihnen
dabei so beigestanden war, daf} sie mit un-
fehlbarer Sicherheit all das und nur das
niederschrieben, was Gott fiir die jeweilige
religiose und sittliche Belehrung seines Vol-
kes niedergeschrieben wissen wollte, so daf3
ihr literarisches Produkt in Wahrheit das



irrtumslose »Wort Gottes in der Schrifi«,
der »logos émbiblos« ist. Dann aber liegt
kein verniinftiger Grund vor, daB} die Un-
terscheidung zwischen Lehrgegenstand und
Lehrmittel nicht auch auf die Biicher des
Alten Testamentes anwendbar wire. Thr
Lehrgegenstand ist der reine und ethische
Monotheismus, ist die fortschreitende Of-
fenbarung Gottes an die Menschheit iiber
sich selbst und seine Heilswege in der Ur-
menschheit und im auserwihlien Volke.
Diese in den Haupttatsachen der Offenba-
rungs- und Heilsgeschichte, in der Gesetz-
gebung, in den Naturschilderungen, in den
religidsen Liedern, in der Spruchdichtung
zutage tretende Idee ist der eigentliche
sesprit« °. Die Naturschilderungen selber,
die Bilder der religiosen und didaktischen
Poesie, gewisse literarische Einkleidungen
- geschichtlicher Vorginge und Begebenhei-
ten sind das Lehrmittel; darin tritt eine be-
stimmte »mentalité«, ein bestimmter geisti-
ger Untergrund und Hintergrund, ein be-
stimmtes Welt- und Kulturbild zutage, das
der Darstellung die besondere »Farbe« ver-
leiht, aber nicht zum Lehrgegenstand oder
sesprit« gehort. Dabei ist alles in einer
Sprache und Redeweise (»langage«) ausge-
driickt, die fiir eine bestimmte Zeit, ein be-
stimmtes Volk und eine bestimmte Kultur-
stufe kennzeichnend ist; aber auch dieses
Element gehort nicht zum Lehrgegenstande.

Von jedem Unterrichte verlangen Pid-
agogik und Methodik, daB3 er nach Inhalt
und Form der Fassungskraft der Lernen-
den angepalBit sei. Der inhaltsreichste und
formvollendetste Lehrvortrag hat seinen
Zweck vollig verfehlt, wenn er iiber die
Koépfe der Zuhérer hinwegging, und die
simpelste Rede vermag einzuschlagen, wenn
sie auf die Vorstellungen und Bediirfnisse
der Horer eingestellt ist. Diese padagogische
und methodische Grundregel sehen wir
auch gewahrt sowohl beim »logos énsarkos«

5 s, Guitton J., Le développement des idées dans
1. A. T. (Aubier, 1947), p. 85—88.

wie beim »logos émbiblos«. — Nach mehr-
jihrigem vertrautem Umgang mit den Jiin-
gern mublte Jesus diesen in der Abschieds-
rede noch sagen: »Noch vieles habe ich
euch mitzuteilen, aber ihr konnt es jetzt
noch nicht tragen« (Jo 16, 12), und seinen
geistigen Kindern zu Korinth schrieb Pau-
lus: »Wie Unmiindigen in Christo habe ich
euch Milch gereicht, nicht feste Speise,
denn die hittet ihr nicht ertragen konnen,
ja, konnt es jetzt noch nicht« (1. Kor 3, 3).
Da brauchen wir von der Offenbarung des
Alten Testamentes auch nicht zu erwarten,
da alle groBen Ideen von Anfang an mit
aller Deutlichkeit zutage liegen. Es war
fiir den Anfang genug, wenn die Idee des
iiber der Welt stehenden, allwaltenden, ge-
rechten und giitigen Himmels-Gottes und
der allseitigen Abhingigkeit des Menschen
von dieser moglichst tief eingeprigt wur-
de. Was das weitere betraf: die Unsterblich-
keit der Seele, die jenseitige Vergeltung,
die Erlésung, griff Gott als allweiser Pid-
agoge nicht vor: seine belehrende Offenba-
rung ging Hand in Hand mit den Erfah-
rungen, der Denkarbeit und den Bediirf-
nissen der Menschen.

Entsprechendes gilt auch vom Lehrmit-
tel. Will ein Lehrer von seinen Schiilern
verstanden werden, so hat er an deren Vor-
stellungswelt anzukniipfen, mag diese noch
so mangelhaft sein. Diese Vorstellungswelt
ignorieren wollen, solange die Schiiler noch
nicht dariiber hinaus sind, sie korrigieren
wollen, bevor jene dazu reif genug sind;]
widerspricht den Regeln der Piddagogik.
Darum, wie der »logos énsarkos« an das an-
kniipfte, was seinen Zuhorern vertraut war,
ebenso auch der »logos émbiblos«.

Wenn ein vollkommenes Wissen um die
innere Beschaffenheit der Dinge, um den
Bau der Materie oder des Weltalls fiir die
Erkenntnis Gottes und das Heil der Seele
belanglos ist, dann ist es rein iiberfliissig,
dem Moses und andern biblischen Verfas-
sern ein solches Wissen zuzuschreiben, von
dem sie doch keinen Gebrauch machen

449



konnten. Die Idee des iiberweltlichen und
allwaltenden Gottes konnte auch am un-
vollkommenen Weltbild der Alten den Ho-
rern und Lesern beigebracht werden. Den
Anfingern der Primarschule und den Pri-
mitiven in den Missionen, die noch nicht
an begriffliches Denken gewohnt sind, son-
dern sich mit Bildern und Symbolen ® aus-
driicken miissen, bringt der Katechet bei,
was ein Ding istz, indem er anschaulich be-
schreibt, wie dieses Ding wird und wirkt;
da liegt kein verniinftiger Grund vor, fiir
die biblische Urzeit und die Urmenschheit
ein anderes Vorgehen zu erwarten oder zu
fordern: Gottes Worte sind seine Werke,
und in diesen offenbart Er sein Wesen (1.
Mos 1), und der Bericht iiber die Erschaf-
fung des Menschen (1. Mos 2) gilt nicht sei-

nem Werden, sondern seinem Wesen.

Damit ist die notige freie Bahn geschaf-
fen fiir eine Erklarung der biblischen Ur-
geschichte, die den Forderungen des christ-
lichen Glaubens und dem Stande der heuti-
gen Wissenschaft zugleich gerecht werden
kann.

II1
ERKLARUNG VON 1.MOS 1 UND 2

Jeder Erkldrung vorangehend muf} fest-
gestellt werden, dall das sog. Sechstage-
Werk (Hexaémeron; 1. Mos 1, 1—2, 4a)
vom Bericht iiber die Erschaffung des er-
sten Menschenpaares (2, 4b—25) litera-

8 Siehe Schreiben der Pipstlichen Bibelkommis-
sion an Monsg, Suhard, Kardinal und Erzbischof
von Paris (16. Jan. 1948), iiber die 11 ersten Kap.
von 1. Mos: »....Im vorneherein erkliren, diese
Erzdahlungen enthielten nicht Geschichte im moder-
nen Sinn des Wortes, konnte leicht dahin verstan-
den werden, sie enthielten iiberhaupt keine Ge-
schichte, wihrend sie doch in einfacher und bilder-
reicher Sprache, die der Fassungskraft einer noch
weniger weit entwickelten Menschheit angepalit
war, die grundlegenden Wahrheiten berichten, die
im Heilsplane (Gottes) vorausgesetzt sind, und
gleichzeitig eine volkstiimliche Darstellung iiber
die Urspriinge des Menschengeschlechtes und des
auserwihlten Volkes.«

450

risch ganz unabhingig ist. Das Sechstage-
Werk bildet eine literarische Einheit fur
sich und wird heute auch von katholischen
Vertretern der Bibelwissenschaft der Prie-
sterschrift zugeteilt, d. h. der in Priester-
kreisen entstandenen Grundschrift, die im
Geschichts- und Gesetzgebungswerk des
Moses verwertet ist. Der Bericht iiber die Er-
schaffung des ersten Menschenpaares dage-
gen ist die Einleitung zur Geschichte der
ersten Menschheit (1. Mos 2—4) und ge-
hort der sog. jahvistischen Grundschrift?
an, die sich nach sprachlichen und sach-
lichen Merkmalen mit einer gewissen Si-
cherheit aus dem Pentateuch (1.—5. Mos)
herausschilen 1aBt. Als dullere Hauptmerk-
male der Unterscheidung zwischen Sechs-
tage-Werk und Erschaffung des ersten Men-
schenpaares fiel seit langem auf die Ver-
schiedenheit in den Gottesnamen und in
der Reihenfolge der Werke, im Schema und
in der Sprache, eine so groBe Verschieden-
heit, dall es allen Grundsitzen einer ge-
sunden und richtigen Schrifterklirung wi-
derspricht, die Berichte gegenseitig auszu-
gleichen und zur Erklirung des einen den
andern heranzuziehen, wie dies bis in die
neueste Zeit Brauch war.

Kennzeichnend fiir das Sechstage-Werk
ist einerseits der Gottesname »Elohim«
(Hoch-Gott), anderseits das Schema der
Woche. Unschwer lassen sich aus 1. Mos 1

7 Wird ein auf Moses und dessen Zeit zuriick-
gehender Grundstock bei den einzelnen Quell- oder
Grundschriften und dazu die auch in den Ergin-
zern und endgiiltigen Redaktoren wirkende Inspira-
tion eingeriumt, und werden diese Grundschriften
nicht nach einem vorgefaBten Schema sklavisch
gegeneinander abgegrenzt, so 1Bt sich weder von
seiten des kirchlichen Lehramtes noch von seiten
der katholischen Bibelwissenschaft etwas Ernstli-
ches gegen die Unterscheidung von mehreren
Grundschriften des Pentateuchs einwenden, wie
eine solche die neuere rationalistische Pentateuch-
Kritik, die gewohnlich nach ihrem Hauptvertreter
Wellhausen (i 1918) benannt wird, entdeckt zu ha-
ben sich rithmt; es sind dies die jahvistische, elo-
histische, deuteronomistische wund priesterliche

Grundschrift mit den Siglen J, E, D und P.



zwei Triduen (Zyklen zu von je drei Ta-
gen) feststellen, auf die das ganze Schép-
fungswerk verteilt und in die es eingespannt
ist. Dieses Schema hat man bis in die jiing-
ste Zeit vielfach als Lehrgegenstand be-
trachtet und dementsprechend auf eine be-
sondere gottliche Offenbarung zuriickge-
fithrt. Es ist aber nur Lehrmaittel, das der
Verfasser nach dem Muster der bereits in
Ubung stehenden Woche und nach dem
Grundsatz der Alten geschaffen hat, das
Wirken des Menschen auf Erden sei ein
Widerschein des Wirkens Gottes im Him-
mel. Dieses Schema bot verschiedene Vor-
teile: die Horer und Leser konnten es leicht
im Gedichtnis behalten; es umfallte alle
Schépfungswerke Gottes und enthielt »in
nuce« (in aller Kiirze) die wichtigsten re-
ligiosen und sittlichen Lehren.

Im ersten Triduum werden drei Schei-
dungen vorgenommen und damit die Rdu-
me geschaffen; im zweiten Triduum erhal-
ten diese Rdume ihre Ausstattung und wer-
den mit dem ihnen zukommenden s>Heer«
bevilkert, und zwar in der gleichen Rei-
henfolge, wie sie geschaffen worden waren.
Aullerdem weist jeder dritte Tag der beiden
Triduen zwei Schopfungswerke auf, so dal
deren acht aufgezihlt werden.

1. Triduum:

1. Tag: Scheidung von Licht und Finsternis:
Lichtraum;

2. Tag: Scheidung der obern und untern
Wasser: Luft-Wasser-Raum;

3.Tag: Scheidung von Land und Meer,
Pflanzenwelt: Erdraum.

2. Triduum:

4. Tag: Das Heer der Lichtkorper;

5. Tag: Das Heer der Vogel und Fische;

6. Tag: Das Heer der Landtiere und der
Mensch.

Der 7. Tag als Sabbat (Ruhetag) bezeich-
net den AbschluB3 des ganzen Schépfungs-
werkes und dessen liturgische Weihe an den
Schopfer-Gott.

Auch in der sprachlichen Fassung zeigt
sich ein Siebner-Schema, das aber nicht
strenge durchgefiihrt ist: Gott spricht und
fithrt aus, das Werk wird beschrieben, be-
nannt, als gut befunden und gesegnet, und
zuletzt wird der Tag gezihlt.

Als die theologischen Lehren aber, die
den Lehrgegenstand des priesterlichen
Schopfungsberichtes ausmachen, ergeben
sich ohne weiteres die folgenden ®:

1. Gott steht iiber dem Chaos der noch
ungeordneten Stoffe und Krifte und hat
weder einen Erzeuger iiber sich noch einen
andern Gott neben sich; Er ist der Einzige,
und Ihm allein gebiihrt die Ehre.

2. Gott steht iiber dem ganzen Himmels-
heer und weist ihm seine Aufgabe zu; die-
ses ist also weder zu fiirchten noch als gott-
lich zu verehren.

3. In seinem Schaffen ist Gott frei und
allméchtig; Er untersteht keinem Fatum
(»Geschick«), und auch in seiner Schop-
fung waltet kein Zufall.

4. Alle Werke Gottes sind »gutx, d. h. sie
entsprechen seinen Absichten, und unter-
stehen seinem Willen; darum diirfen sie
dem Dienst und der Ehre Gottes nicht ent-
fremdet werden.

5. Der Mensch ist Gottes Ebenbild, und
als solches Krone und Haupt der sichtbaren
Schopfung; dieses halte er in Ehren, wolle
es weder iiberhohen noch wegwerfen.

6. Mann und Frau sind einander eben-
biirtig; aufeinander abgestimmt, sind sie
berufen und befihigt, in der Ein- und
Dauerehe das Menschengeschlecht fortzu-
pflanzen (Zweck der Ehe).

7. Der Mensch schuldet Gott auch einen
duBern Kult, und den zollt er Thm in der
Sabbat-Ruhe.

Wird das Sechstagewerk neben die natiir-
liche Schopfungsgeschichte gestellt, wie
diese von der Astronomie, der Geologie und

8 Siehe z. B. P. Heinisch, Probleme der bibli-
schen Urgeschichte, S. 21. Verlag Riber, Luzern,
1947.

451



der Paliontologie gelehrt wird, so 1dBt sich
einerseits nicht bestreiten, dall die Reihen-
folge der Werke: Urmeer, Festland, Pflan-
zenwelt, Wasser-, Luft- und Landtiere,
Mensch, beidseitig weitgehend miteinander
itbereinstimmt. Anderseits bestehen auch
schwerwiegende Unterschiede. Die haupt-
sichlichsten sind: Das Licht ist in 1. Mos 1
schon am ersten Tage vorhanden, die Licht-
korper aber werden erst am vierten Tage
erschaffen, wihrend die moderne Natur-
kunde das Licht an die Lichtkorper bindet.
Im Sechstage-Werk steht am dritten Tag
die Pflanzenwelt fertig da und am fiinften
die Welt der Vogel und Fische, wihrend im
Verlaufe der natiirlichen Schépfungsge-
schichte immer wieder und nebeneinander
neue Pflanzen- und Tierarten auftreten.
Fiir diesen Werdegang benétigt die natiir-
liche Schopfungsgeschichte sehr lange Zeit-
riume, wihrend der Verfasser von 1. Mos
1 die Erschaffung von Himmel und Erde in
sechs natiirlichen Tagen vor sich gehen 1dBt.
DaB} er sechs natiirliche Tage im Auge hat,
ergibt sich sowohl aus der Begriindung der
Sabbatruhe in 2. Mos 20, 8—11° als auch
aus der Leitidee, daB3 der Mensch, der vom
Morgen bis zum Abend an der Arbeit ist (s.
Ps 104, 23), damit nur das Schaffen Gottes
nachahmt.

Was endlich noch die Erschaffung des
Menschen im besondern betrifft, so will
die Selbstaufforderung Gottes: »Lalt uns
den Menschen machen nach unserm Eben-
bild .. .« (V. 26) ohne Zweifel den Vorrang
des Menschen vor den andern Werken der
sichtbaren Schopfung hervorheben. Aber

9 8 Gedenke des Sabbats, dal du ihn heilig hal-
test. ® Sechs Tage magst du arbeiten und alle deine
Geschifte besorgen. 1° Doch der siebte Tag ist ein
Ruhetag zu Ehren Jahves, deines Gottes; da darfst
du keinerlei Arbeit tun, weder du selbst noch dein
Sohn ... 11 Denn in sechs Tagen hat Jahve den
Himmel und die Erde geschaffen, das Meer und
alles, was in ihnen ist; am siebten Tage jedoch
ruhte Jahve. Darum hat Jahve den Sabbattag geseg-
net und fiir heilig erklirt.

452

dall Gott bei der Ausfiithrung dieses Wer-
kes anders vorgegangen sei als bei den an-
dern Werken, ergibt sich weder aus dem
Wortlaut von 1. Mos 1 noch aus der Idee
des Werkes. Was diese angeht, ist von der
korperlichen und geistigen Seite des Men-
schen hier nirgends eigens die Rede, son-
dern hervorgehoben werden des Menschen
Vollpersonlichkeit und Gott-Ebenbildlich-
keit und seine Berufung zum (ehelichen)
Gemeinschaftsleben. Was dagegen den
Wortlaut betrifft, so sagt Gott beim Men-
schen freilich: »LaBlt uns den Menschen
machen .. .!«, wihrend es sonst heilt: Gott
sprach: Es werde Licht! (V. 3). Es entstehe
das Himmelsgewolbe! (V. 4). Die Erde
bringe die Pflanzen (V. 11), die Tiere (V.
24) hervor! Das Wasser wimmle von Ge-
tier! (V. 20). Aber bei der Ausfithrung ist
es Gott selber, der die Himmelsfeste (V. 7)
und die Landtiere (V. 25) macht und die
Wassertiere und die Vogel erschafft (V. 21).
Bei dieser Sachlage ist die Behauptung, im
Wortlaut selber sei ein Unterschied im Vor-
gehen Gottes bei der Erschaffung der Tiere
und der des Menschen angedeutet oder ent-
halten, nicht hinreichend begriindet.

Fiir die Erzdahlung von der Erschaffung
des ersten Menschenpaares (1. Mos 2, 4b
bis 25) sind kennzeichnend der Gottesname
Jahve 1 (bzw. Jahve-Elohim), die stark an-

10 Wihrend der Name »Elohim« mehr die Macht
und die Oberhoheit Gottes ausdriickt, ist »Jahve«
(sprich Jahwi) eher der Eigenname des Bundes-
gottes. Sprachwissenschaftlich hingt dieser Name,
der im hebridischen Urtext 6823mal vorkommt, mit
dem althebriischen Zeitwort »hwh« (= werden,
sein) zusammen und wird grammatikalisch entwe-
der als Hauptwort (»das Wesen«) oder als eine
Zeitwortsform (ver ist«) gedeutet. Die erste Ablei-
tung wird gestiitzt durch die Kurzformen dieses
Namens, die sowohl selbstindig (Jahu, Jah), wie in
Personennamen (Jeho-, Jo-) vorkommen; die zwei-
te hat ihre Stiitze in der Rede Gottes an Moses (2.
Mos 3, 14. 15): »Ich bin, der da ist... So sprich
zu den Israeliten: Der »Ich bin« hat mich zu euch
gesandt . .. Jahve, »Er ist«, der Gott euerer Viter, der
Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, hat mich zu euch
geschickt¢«. »Ich bin« nennt Gott sich selber, >Er



thropomorphistische Redeweise, ein ande-
res Welt- und Kulturbild, schlieBlich eine
andere Reihenfolge der Werke.

Wenn irgendein Schriftabschnitt als »an-
thropomorphisch« bezeichnet werden darf
und mul}, dann ist’s 1. Mos 2, 5—22;
denn hier werden Gott echt menschliche
Titigkeiten zugeschrieben. Jahve-Elohim
»formt«, wie ein Topfer, einen Menschen-
leib (V. 7a) und die Tiere (V. 19a) aus
dem Lehm der Erde und »blist« in des
Menschen Nase den Odem des Lebens
(V. 7b). Er »pflanzt«, wie ein Girtner,
einen Garten (V. 8) und »versetzt« darein
den Menschen. Er »fiihrt«, wie ein Lehrmei-
ster, die Tiere vor den Menschen, um zu se-
hen, wie dieser sie benenne (V. 19b). Wie
ein geschickter Chirurg »schlifert« Er den
Mann sein« und »entnimmt« seinem Leibe
eine Rippe(?) und »fiilli« die entstandene
Liicke mit Fleisch aus (V. 21). Aus der Rip-
pe »baut« Er eine Frau und »fiihrt« diese
dem Manne zu (V. 22).

Fiirwahr, das ist die im vorigen Kapitel
angezogene Rede- und Darstellungsweise
des Katecheten, der es mit Menschen zu
tun hat, die entweder dem Alter oder der
Kultur nach noch Kinder sind und mit ab-
strakten Begriffen und iibersinnlichen Vor-
stellungen nichts anzufangen wissen. Auf
dieser Stufe erweist sich der Mensch als
slebendes Wesen« (V. 7b) noch nicht
durch den »Geisi« oder die »Seele«, son-
dern durch den »Atem¢, den »Schnauf«.

ist« ist sein Name im Munde der Menschen. — Dem-
entsprechend erblickten die alexandrinischen Ju-
den in diesem Namen Gottes transzendentes, abso-
lutes Wesen ausgedriickt, wihrend die alten, ganz
unphilosophisch veranlagten Israeliten in ihm die
helfende Nihe und Gegenwart des Bundesgottes
(»Er ist da<) verbiirgt sahen. Die eine und die an-
dere Auffassung ist berechtigt. — Aus religidser
Scheu vermieden es mindestens in nachexilischer
Zeit die Juden, diesen Namen auszusprechen, und
ersetzten ihn iiberall durch »Adonaj« (Herr), was
dann auch in die alten Ubersetzungen iiberging. Die
Samariter dagegen behielten die alte Aussprache
bei.

Das ist die Bilder- und Symbol-Sprache
der Primitiven und der Urmenschen, von
der im Schreiben der Piapstlichen Bibel-
kommission an Kardinal Suhard (siehe
Kap. Il.) die Rede war und die diesem
Stiicke ein sehr hohes Alter sichert. Nun
verstoB3t es gegen alle Regeln der Psycho-
logie und der Didaktik, die Symbol- und
Bildersprache der Primitiven und der Kin-
der in die Begriffssprache des Kulturmen-
schen ohne weiteres und unvermittelt her-
itberzunehmen. Den Naiv-Einfiltigen, die
dies s. Z. taten, hielt bereits der hl. Augu-
stin entgegen, es sei ein recht kindischer
Gedanke, Gott sich als Tépfer vorzustellen,
wie Er den Menschenleib formte (In Gen.
ad lit. VI. 12). Die Sache wird nicht besser,
wenn heute noch Minner von theologischer
Bildung fiir dieses Vorgehen sich auf den
an sich richtigen Grundsatz berufen, man
diirfe ohne zwingenden Grund vom nichst-
liegenden Sinn eines Schriftwortes nicht
abgehen; sind doch die starken Anthropo-
morphismen dieses Stiickes wahrlich Grund
genug, davon abzugehen.

Auch das Kulturbild des Berichtes iiber
die Erschaffung des ersten Menschenpaa-
res ist anders als im Sechstagewerk. Nach
1. Mos 2,5 gab es am Schopfungsmorgen
weder Feldgestriuch noch Kraut, weil es
noch nicht geregnet hatte und kein Mensch
da war, die Erde zu bebauen. Diesem Man-
gel ward dadurch abgeholfen, daB3 Jahve-
Elohim eine Quelle — der eigentliche Sinn
des hebriischen Wortes »ed« ist noch nicht’
gesichert — aufsteigen liel3, die das Acker-
land bewisserte (V. 6), und den Menschen
erschuf, der den Boden bebauen sollte
(Vv. 7 u. 15). Im Sechstagewerk dagegen
ist das am dritten Tage aus dem Urmeer
auftauchende Festland noch feucht genug,
um auf Gottes Geheil} alle Arten von Pflan-
zen hervorzubringen (1. Mos 1,9—12), die
dann den Végeln, den Landtieren und den
Menschen, die am 5., bzw. am 6. Tage auf-
traten, die Nahrung liefern konnten (Vv.

29 u. 30).

453



Mit dem eben genannten Kulturbilde
hingt auch eine andere Reihenfolge der
Schopfungswerke zusammen, als sie das
Sechstage-Werk bietet. Werden die Zeit-
worts-Formen des Urtextes iibersetzt, wie
es die hebrdische Grammatik und Syntax
verlangen, so ist die Reihenfolge der Wer-
ke: Mann, Flora, Fauna, Frau. Zuerst tritt
der Mann auf, weil ohne seine Arbeit die
Erde nichts sprossen ldflit (V. 5 u. 7). Um
des Mannes willen legt darauf Jahve-Elo-
him den Wonne-Garten an (V. 8); dann
gibt Er ihm in den Tieren eine vorliufige
Gesellschaft und Hilfe (Vv. 18—20), und
erst, da diese ihm noch nicht geniigt, fiihrt
Er ihm die Frau als Gegenstiick und Helfe-
rin zu (Vv. 21 u. 22). Im Sechstage-Werk
dagegen tritt der Mensch zuletzt auf, nach-
dem in der ganzen sichtbaren Schopfung
alles zum Empfang ihres Hauptes und Ko-
nigs bereit ist. Diese Herrscherstellung des
Menschen 1aBt aber auch 1. Mos 2,5—22
aufleuchten; denn damit der Mann, den
Jahve-Elohim bereits erschaffen hatte, zu
essen habe, wachsen die Pflanzen und wird
der Wonne-Garten angelegt, und damit er
Gesellschafter und Gehilfen habe, an de-
nen er seine Geisteskraft und Herrschaft
betdtige und zum BewuBtsein dessen kom-
me, was ihm noch mangelt, erschafft Jahve-
Elohim die Tiere und fiihrt sie dem Men-
schen zu; und erst, als die Tierwelt dem
Manne nicht die entsprechende Erginzung
zu stellen vermag, gibt Jahve-Elohim ihm
diese in der Frau.

Damit sind aber auch die hauptsichlich-
sten theologischen Lehren dieses Stiickes
angedeutet. Es sind diese:

1. Der Mensch ist ein Staubgeborener;
genau so wie die Tiere hat Jahve-Elohim
seinen Leib aus dem Lehm der Erde gebil-
det (Vv. 7 u. 19). Darum kann der Mensch
auch wieder in den Staub der Erde zuriick-

kehren (3,19).

2. Gleichwohl ist der Mensch den Tieren
weit iiberlegen; nicht bloB blies ihm Jahve-

454

Elohim den Lebensodem ein (V. 7), von
dem bei den Tieren nicht die Rede ist, son-
dern er ist auch imstande, die Tiere nach
ihrer Eigenart zu benennen und damit,
nach altorientalischer Auffassung, Herr-
schaft iiber sie auszuiiben, ihnen den zu-
kommenden Platz anzuweisen und sie in
seinen Dienst zu nehmen. Auch findet der
Mann in der Tierwelt nichts, das ihm eben-
biirtig, ihm Gehilfin und Gegenstiick wire
(Vv.19 u. 20).

3. Die innigste geistig-leibliche Lebens-
gemeinschaft von Mann und Frau ist der
Sinn der Ehe, und diese ist zugleich stark ge-
nug, selbst das Band zu sprengen, das den
Menschen an seine Eltern bindet (Vv. 23 u.
24).

4. Die Bemerkung, die beiden, Mann und
Frau, seien nackt gewesen und hitten sich
nicht geschimt (V. 25), verrdt, daB ihr
Triebleben, insbesondere der Geschlechts-
trieb, noch ganz in ihrer Gewalt stand und
ihre Erkenntnis und ihr Wille ganz mit
dem Willen Gottes iibereinstimmte, so dal3
es an und in ihnen nichts gab, wessen sie
sich zu schimen gehabt hitten.

5. Das Verbot, vom Baume der Erkennt-
nis des Guten und Bosen zu essen (V. 17),
soll dem ersten Menschenpaar zum Be-
wubtsein bringen, dal} sie sittliche Wesen
und Gott gegeniiber verantwortlich seien;
zugleich bereitet es auf den Siindenfall vor

(1. Mos 3).

So verschieden also die beiden »Schop-
fungsberichte«, wie man oft, aber nicht
ganz zutreffend, das Sechstagewerk und die
Erschaffung des ersten Menschenpaares ge-
nannt hat, nach Inhalt und Form auch
sind, in der theologischen Lehre stimmen
sie iiberein, und dies ist ihr Lehrgegenstand.
Schema dagegen, Welt- und Kulturbild und
die Symbolsprache sind duBlere Hiille und
Einkleidung, sind das von der damaligen
Kulturstufe gebotene und erheischte Lehr-
mittel.



v
HERKUNEFT, ALTER, URHEIMAT UND
URKULTUR DER MENSCHHEIT
DER FALL DER STAMMELTERN

A.
In ihren

die von heiligen Gottesminnern in den ka-

religiosen Uberlieferungen,

nonischen Schriften niedergelegt wurden,
fanden die alten Israeliten die Erschaffung
des Menschen nach Leib und Seele unmit-
telbar Gott zugeschrieben vor, und damit
standen sie nicht allein da, denn dhnliche
Uberlieferungen und Auffassungen kom-
men auch im Schrifttum der alten heidni-
schen Kulturvilker und in den Sagen der
Naturvolker vor. Bei der iiberragenden
Stellung, die der Mensch den Tieren gegen-
iitber einnimmt, lag es der Geistesrichtung
des antiken Menschen véllig ferne, den
Herrn der Schopfung dem Leibe nach aus
dem Tierreich herzuleiten. Es blieb ihm
allerdings auch nicht verborgen, daB3 hiiben
und driitben die Lebensprozesse und Ein-
richtungen weitgehend dieselben sind, und
dal3 der Mensch, der sich von seiner Bin-
dung an die Gottheit lossagt, zum Tier hin-
untersinkt und damit auch das Schicksal
der unverniinftigen Tiere verdient (vgl.
Ps 49 (48), 15.21). Die von der Religion
vertretene Auffassung, der Mensch sei un-
mittelbar von der Gottheit erschaffen, wur-
de erst im 19. Jahrhundert ernstlich ange-
fochten, als zwei im Grunde ganz verschie-
dene geistige Stromungen anfingen, fiir die
Entwicklung des Menschenleibes aus dem
Tierreich einzutreten.

Die eine dieser Stromungen war (und ist)
getragen von den Naturforschern, die in
der materiellen Welt eine voranschreitende
Kontinuitit wahrzunehmen glaubten (und
noch glauben), der sich auch der Mensch
einfiige. Die in der amorphen Materie gel-
tenden Gesetze der Physik und der Chemie
werden in den hohern Formen, ndmlich in
den Kristallen und in der lebenden Zelle,
nicht aufgehoben, sondern nur speziali-

siert: unter den zahlreichen Méglichkeiten
wird eine bevorzugt. Die Kontinuitit, die
durch die Physik, Chemie, Morphologie
und Physiologie in den Reichen der Natur
von heute aufgedeckt und nachgewiesen
wird, weist bzgl. der frithern Welt der Le-
bewesen die Paldontologie nach, die seit
anderthalb Jahrhunderten mit allem Eifer
und groBem Erfolg betrieben wird. Schon
Mitte des letzten Jahrhunderts
konnte kein Zweifel mehr dariiber beste-
hen, da3 alle Lebewesen der Erde seit je-
her stetigen Veridnderungen unterworfen

um die

sind und dal} den heutigen hochorganisier-
ten Pflanzen und Tieren bedeutend einfa-
cher gebaute vorangingen, die um so weiter
von den heutigen abstehen, je dlter die
Erdschichten sind, denen sie angehoéren.
Mittels der Kontinuitit einerseits in der
Aufeinanderfolge der niedern und héhern
Pflanzen- und Tierarten und anderseits in
den Verinderungen des Antlitzes der Erde
widerlegte der englische Geologe Ch. Lyell
(71875) siegreich die sog. Katastrophen-
theorie des franzésischen Naturforschers G.
Cuvier (1 1832), der den Wechsel der
Pflanzen- und Tierarten wiederholten Neu-
schopfungen zuschrieb. Die Pflanzen- und
Tiergeographie, wie sie u. a. der englische
Naturforscher Ch. Darwin (§ 1882) auf sei-
ner Weltreise betrieb, lieferte reiches Ma-
terial dafiir, daB dieselben Pflanzen- und
Tierarten unter verschiedenen klimati-
schen Bedingungen im Aussehen sehr star-
ke Verinderungen erleiden konnen und
neue Rassen bilden. Kein Wunder daher,
dal} bei der Verarbeitung des einschligigen
Materials Darwin zwar nicht der erste,
wohl aber der bedeutendste und erfolg-
reichste Vertreter der Deszendenz-Theorie
wurde, nach der die heute lebenden Pflan-
zen und Tiere durch kleine und allmihlich
auftretende Veridnderungen aus den fri-
hern hervorgegangen sind. Es leuchtet
ohne weiteres ein, dal vom naturwissen.-
schaftlichen Standpunkte aus kein Grund
vorliegt, mit der Deszendenz- oder Evolu-

455



tions-Theorie vor dem Menschenleib hali-
zumachen, auch wenn Darwin selber noch
nicht so weit gegangen ist. Zudem hielt die-
ser seine Deszendenz-Theorie, wenigstens
anfangs noch, mit der Annahme eines
Schopfer-Gottes fiir durchaus vereinbar,
schrieb er doch in seinem grundlegenden
Werke sUber die Entstehung der Arten
durch natiirliche Zuchtwahl« (1859): »Es
ist wahrlich eine groBartige Ansicht, daf3
der Schopfer den Keim des Lebens, das uns
umgibt, nur wenigen oder nur einer einzi-
gen Form eingehaucht hat, und daf}, wéh-
rend unser Planet, den strengsten Gesetzen
der Schwerkraft folgend, sich im Kreise
schwingt, aus so einfachem Anfange sich
eine endlose Reihe der schonsten und wun-
dervollsten Formen entwickelt hat und sich
noch immer entwickelt.« Dieses Zitat zeigt,
dal} die Deszendenz- oder Evolutions-Theo-
rie nicht »von Hause aus« atheistisch ist,
wie kurzsichtige Apologeten die Sache viel-
fach dargestellt haben, indem sie die natur-
wissenschaftliche Richtung nicht von der
gleich zu nennenden monistischen zu un-
terscheiden vermochten.

Die anfangs auf lauter naturwissenschaft-
lichen Griinden fuBBende Deszendenz-Theo-
rie wurde ndmlich alsbald von monisti-
schen und materialistischen Naturforschern
und Philosophen in den Dienst ihrer Welt-
anschauung gestellt und fiir deren Zwecke
ausgedeutet und ausgebeutet. Diese moni-
stischen Vertreter der Deszendenz-Theorie
schlossen einerseits jedes Eingreifen eines
auBerweltlichen Schépfers aus und dehn-
ten anderseits die Entwicklungslehre auf
den ganzen Menschen aus. Dabei bedienten
sie sich bisweilen solcher Hypothesen und
»Beweise«, die von der unvoreingenomme-
nen Forschung als leichtfertig, ja sogar als
schwindelhaft abgelehnt werden multen.
Der Bannertriger und hauptsichlichste
Wortfiihrer dieser Deszendenz-Theoretiker
war bis zu seinem Tode (1919) Ernst Haek-
kel, Professor der Zoologie an der Universi-
tit Jena.

456

Die so angenommene Entwicklung such-
ten die Naturforscher sowohl zu erkliren
wie anhand von Tatsachen nachzuweisen.
Die Erkldarungen aber, die zunichst vorge-
legt wurden und zeitweilig eine grolle Rolle
spielten %, wurden sowohl von den Philoso-
phen wie von den Naturforschern als unzu-
linglich und nicht stichhaltig erkannt und
zuriickgewiesen. Aber die vergleichende
Anatomie, Morphologie, Embryologie und
Physiologie, selbst die experimentelle Psy-
chologie, die alle aufgeboten wurden, lie-
ferten doch in dem Sinne ihren Beitrag,
daf3 die Kontinuitit zwischen dem Bau und
den Funktionen des Leibes und der Betiti-
gung der niedern Seelenkrifte beim Men-
schen einerseits und bei den sog. Primaten
im Tierstamm anderseits noch mehr her-
vortrat.

Dazu wurden in allen Teilen der alten
Welt Skelettreste gefunden, die von den Pa-
ldontologen aufs einldBlichste untersucht
wurden und teils Angehorigen des heutigen
Menschentyps, des Homo sapiens ¥, teils
Angehorigen verwandter Menschentypen
oder nahestehender Primaten (d. h. Affen
und Halbaffen) zugewiesen werden konn-
ten. Wihrend aber bis in die jiingste Zeit
in den aufgefundenen Schideln, Unterkie-

11 Nach J. Lamarck (7 1829) werden die Organe
durch den intensiven Gebrauch weiterentwickelt,
durch den Nichtgebrauch zuriickgebildet. Nach Ch.
Darwin erlangen dank ihrer Variabilitit die Indi-
viduen einer Art Eigenschaften und Ausriistungen,
die ihnen im »Kampf ums Dasein« den Artgenos-
sen gegeniiber einen Vorteil verschaffen, so daf} sie
sich behaupten und die neuen Eigenschaften und
Ausstattungen vererben konnen.

12 Die Nomenklatur (Benennung) der verschie-
denen Menschentypen verridt zwar stark die evolu-
tionistischen Theorien ihrer Entstehungszeit, die
den »Homo sapiens« (d. h. den vernunftbegabten
Menschen) von mehr tierihnlichen Typen, z. B.
dem »Homo neandertalensis oder vom »Pithecan-
thropus erectus¢ (dem aufrechtgehenden Affen-
menschen) herleiten wollten. Der Naturforscher
von heute betrachtet zwar diese Nomenklatur als
mangelhaft, muf3 sich aber an sie halten, wenn er
von den Fachleuten verstanden werden will.



fern und Becken bei den echten Menschen-
Skeletten einerseits und bei denen der Pri-
maten anderseits die Unterschiede unver-
kennbar waren, verschwinden diese sehr
weitgehend beim Australopithecus, von
dem 1924—1949 in Siid-Afrika etwa fiinf
Funde gemacht wurden.

Auf solche Tatsachen gestiitzt, betrachtet
J. Kilin, Professor der Zoologie an der Uni-
versitit Freiburg (Schw.) den Australo-
pithecus als die prdorientierte Materialur-
sache des menschlichen Leibes ** und sieht
die Hoffnung mehr und mehr schwinden,
zwischen dem Leib des Menschen und des
Tieres nach der morphologischen Seite hin
ein sicheres Kriterium der Grenze zu fin-
den; entschiedener denn je hilt er mit
allen Fachkollegen die Evolutions-Theorie
als eine gut begriindete Arbeits- und Hilfs-
hypothese der Forschung "

13 Siehe J. Kélin, Evolutionsprinzip und Mensch-
werdung, >Hochland« 44, 4 (1950). — Priiorientierte
Materialursache = Von Gottes Schopferwillen aus-
gewihlter und darauf vorbereiteter »Stoff<, aus dem
der menschliche Leibe gemacht wurde. Von der Be-
rechtigung des anschlieBenden Urteils konnte sich
der Verfasser dieser Arbeit anfangs Oktober 1950
auf dem zoologischen Institute in Freiburg selber
iiberzeugen.

14 Jede Erfahrungswissenschaft verdankt ihre
Fortschritte und gesicherten Ergebnisse sogenann-
ten Hilfs- und Arbeits-Hypothesen. Das gilt grund-
sitzlich auch von den Naturwissenschaften des Al-
tertums und des Mittelalters, von den naturwissen-
schaftlichen Leistungen eines Aristoteles (f 322 v.
Chr.) und des hl. Albertus des GroBen (1 1280), der
Astronomie des Claudius Ptolemdus (7 165) und
der Medizin des Hippokrates (5. Jahrh. v. Chr.)
und des Galenus (7 um 200), die freilich noch iiber
recht mangelhafte Hilfsmittel verfiigten. Aber der
Glaube an die Autoritit des Altertums war gemein-
hin so stark, daB es nur ganz wenige Jiinger der
Wissenschaft iiber sich brachten, die Natur, statt
aus den Biichern, durch die Beobachtung und das
Experiment kennen zu lernen. Zudem galt in der
Philosophie, deren Studium dem der Medizin vor-
anging, nur die Deduktion und Analyse als recht-
miBiges Beweisverfahren, nicht aber die Induktion
und Synthese. Den entschlossenen und erfolgrei-
chen Schritt weg von der Deduktion hin zur Induk-
tion taten auf dem Gebiet der Medizin zuerst Theo-

Die unvoreingenommene Naturforschung
schaffte aber auch andere Indizien herbei,
solche, die gar nicht oder nur in beschrink-
tem Mafe fiir die Evolution der Lebewesen
sprechen. So wird nach den Vererbungs-
gesetzen, die der Augustiner-Abt Gregor
Mendel (7 1884) gefunden und die For-
schung seit 1900 wohl verfeinert, im gan-
zen aber bestitigt hat, auf die Nachkom-
men keine Anlage vererbt, die nicht schon
an ein Gen der Chromosomen der beiden
Eltern oder eines der beiden gebunden war.
Die duBere Erscheinungsform, der Phéno-
typ, mag eine neue Rasse begriinden, die
Art selber ist grundgelegt im Genotyp, in
der Erbmasse der Chromosomen der Zell-
kerne der Keimzellen. Seit 1886 beobach-
tete der hollindische Botaniker de Fries
(7 1935) an gewissen Pflanzen Verdnderun-
gen, die plotzlich auftraten und sich als
dauerhaft erwiesen. Solcher Mutationen,
die offenbar auf einer Umlagerung der Ge-
nen beruhen, sind bisher noch viele gefun-
den worden und kénnen heute auch kiinst-
lich herbeigefiithrt werden. Aber, und das

ist bemerkenswert, diese Mutationen be-

phrastus Paracelsus (1 1541) und auf dem Gebiet
der Physik und Astronomie Galileo Galilei (T 1642).

Wihrend die Jiinger der alten Physik mit einer
fertigen Antwort, eben mit der des alten Meisters,
an die Natur herantraten und damit dieser eine be-
stimmte Antwort aufnétigten, stellt der moderne Na-
turforscher, wie Fr. Dessauer in seinem Werke
sIsaak Newton« (Ziirich, 1945) Rev. Barrow, den
Mathematiklehrer Newtons, geistvoll ausfithren 1iGt
(S. 73—179; vgl. auch S. 148—152), mit seinen Ar-
beits. und Hilfs-Hypothesen, d. h. mit seinen Annah-
men, fiir die eine gewisse Wahrscheinlichkeit
spricht, an die stumme Natur nur eine mehr oder
weniger geschickte Frage, die dann diese so oder an-
ders beantwortet. Im Laufe der so betriebenen For-
schung erweist sich die Hypothese entweder als
falsch oder als mehr oder weniger zutreffend. Im
ersten Falle wird sie durch eine andere Annahme er.
setzt, im zweiten Falle fiihrt die voranschreitende
Forschung zu Erginzungen und Korrekturen in der
Fragestellung, bis sich eine logisch aufgebaute Theo-
rie herausschilt. Wenn jede andere Fragestellung
dieser Theorie Geniige tut, so wird die Theorie
schlieBlich zur sichern These.

457



grinden hochstens eine neue Rasse, nie
eine neue Art.

AuBerdem haben die neuere Embryolo-
gie und Morphologie eindeutig dargetan,
dall die Entwicklung eines jeden Lebewe-
sens von den ersten Anfingen an in einer
festen, bestimmten und unverinderlichen
Bahn vor sich geht und daB3 die Entwick-
lung jeden Organs und Korperteiles immer
auf das Ganze ausgerichtet ist (ganzheit-
liche Entwicklung). Die Aussichten auf
eine innere Umstellung im Laufe der em-
bryonalen Entwicklung sind also sehr gering.

Paldontologen und Prihistoriker haben
ferner aus gefundenen sog. Kulturresten
nachweisen konnen, daf3 der Pithecanthro-
pus erectus (s. 0.) nicht nur ein geistbegab-
ter Mensch war, sondern dall auch in den
Erbschichten bis in die frithern Eiszeiten
hinauf der Typ des heutigen Homo sapiens
neben denen des Neandertalers und des Pi-
thecanthropus vorkommt. Da die beiden
letztgenannten gegeniiber dem Homo sa-
piens eher als spezialisiert erscheinen, ist
die Wahrscheinlichkeit groBer, dal sie sich
aus dem Typ des Homo sapiens als dem il-
tern abzweigten als dal} dieser von jenen ab-
stammt. Denn aus spezialisierten Typen
konnen keine allgemeinen Typen entstehen,
wohl aber entstehen aus allgemeinen Typen
die spezialisierten.

SchlieBlich besteht fiir den Naturfor-
scher die groBe Schwierigkeit, mit einiger
Wahrscheinlichkeit das Entwicklungssta-
dium des betreffenden Primaten zu be-
zeichnen, auf dem sich durch die Einer-
schaffung der Geistseele die Menschwer-
dung soll vollzogen haben, nachdem ein-
mal feststeht, daBl jede Entwicklung ganz-
heitlich und unter dem beherrschenden
Einflul des Lebensprinzips vor sich geht.
Noch schwieriger ist es fiir den Anthropo-
logen, einen natiirlichen Weg aufzuzeigen,
auf dem sich die beiden Geschlechter dif-
ferenzieren konnten. Die ungeschlechtliche
Fortpflanzung mittels Sprossung, wie sie
auf den untersten Stufen der Pflanzen- und

458

Tierwelt vorkommt, kommt hier mnicht
mehr in Frage. Oder soll der erste Mensch
anfinglich ein Hermaphrodit (Zwitter) ge-
wesen und erst bei der Zeugung (und Ge-
burt) der Frau zum normalen Mann ge-
worden sein? Aber kommt so etwas in der
Natur vor?

Unter diesen Umstinden kann die auf
den Menschenleib ausgedehnte Evolutions-
theorie noch nicht als eine gesicherte These
der gelten,
bleibt vorderhand noch eine begriindete na-
turwissenschaftliche Hypothese.

Naturwissenschaft sondern

Zu dieser Evolutionstheorie haben aber
auch Philosophie und Theologie, insheson-
dere die Schrift-Exegese, etwas zu sagen.

Die Philosophie, die nach den letzten
Griinden des geschopflichen Seins und Ge-
schehens fragt, muB fiir die von der Evolu-
tions-Theorie geforderten Umwandlungen
der Lebewesen geradeso wie fiir die auf-
einanderfolgenden Seinsstufen — anorgani-
scher Stoff, Pflanze, Tier, Mensch, reiner
Geist — einen hinreichenden Grund ver-
langen, und diesen findet sie endgiiltig im
Schopferwillen Gottes. Der Philosoph setzt
zwar einerseits bei diesen Problemen das
ganze System der geschopflichen Ursachen
in Rechnung; aber was nicht mehr im We-
sen des betreffenden Dinges liegt, kann die-
ses auch nicht mehr bewirken, z. B. eine
hohere Art, eine hohere Seinsstufe. Denn
was nicht als Moglichkeit angelegt ist, kann
nicht Wirklichkeit werden. Ein Tierleib
kann somit ohne die neue Schopfungstat der
»eingehauchten« Menschenseele nie ein
Menschenleib werden. Anderseits findet der
Philosoph es nicht nur nicht als unpassend,
sondern eher als schicklich, daB3 der Schéop-
fer-Gott an das schon Vorhandene jeweils
ankniipfte, um aus Niedrigerem Hoheres
herauszufithren, indem Er bald latente An-
lagen aktivierte, bald ein hoheres Form-
prinzip eingof}. Aus den vorhin genannten
Griinden miiflte freilich dieser schopferi-
sche Eingriff schon in den ersten Embryo-
nalstadien erfolgt sein.



Was insbesondere den Menschenleib be-
trifft, ist vom Standpunkt der Philosophie
aus nicht einzusehen, warum fiir ihn der
leblose Lehm der Erde ein passenderer und
wiirdigerer Baustoff hitte sein sollen als
der bereits belebte und hochorganisierte
Leib eines hoheren Tieres, bzw. der Em-
bryo eines solchen. Dieser Bestimmung als
unwiirdig und als hiezu ungeeignet konnte
ein bereits belebter Stoff nur dann bezeich-
net werden, wenn fiir die Wiirde des Wer-
kes nicht die Wiirde des Werkmeisters, der
causa efficiens, und der hdhern neuen
Form, sondern der Wert des Stoffes, der
causa materialis, den Ausschlag gibe; oder
wenn dieser Stoff sich einer bewuBten und
freiwilligen Ubertretung eines gottlichen
Gebotes schuldig gemacht hitte. Im vorlie-
genden Falle aber kommt weder das eine
noch das andere in Frage. Der Einwand
fillt also dahin.

Das eben genannte Gesetz von dem alles
beherrschenden und regulierenden Einflul3
des Lebensprinzips auf die Gestaltung des
Korpers eines jeden Lebewesens, also auch
der menschlichen Seele auf ihren Leib, 140t
es, philosophisch gesehen, als passender er-
scheinen, daB3 auch im Fall des ersten Men-
schen die Seele nicht einem schon fertigen
Leib eingegossen wurde, sondern an des-
sen Aufbau tidtig mitwirkte. Da erhebt sich
freilich sofort die Frage: Was sagt die gott-
liche Offenbarung dazu?

Was nun die Offenbarung des »logos ém-
biblos« betrifft, so bieten, wie in Kap. IIL
gezeigt wurde, die einschligigen Stellen
von 1. Mos 1 u. 2 keinen sichern Anhalis-
punkt fiir die Annahme, der Schopfer sei
bei der Erschaffung des Menschenleibes an-
ders vorgegangen als bei der Erschaffung
der Tiere. Mit vollem Rechte schrieb daher
schon 1910 ein Altmeister der katholischen
wissenschaftlichen Schrifterklirung, Prof.
Dr. J. Goettsberger, Miinchen: »Es wider-
spricht der gesetzmiBigen Konstanz der
Hermeneutik, das Bilden aus dem Erdbo-
den von Gen (1. Mos) 2, 19 mit einer Des-

zendenz in der Tierwelt vereinbar zu fin-
den, dagegen in Gen 2, 7 ausschlieBlich von
einer anorganischen Materie zu verstehen.
Deshalb ist es begreiflich, daf3 die Exegeten
und Theologen sich gemehrt haben, welche
eine Deszendenz des Menschenleibes aus ei-
nem Tierleib fiir biblisch einwandfrei hal-
ten’.« Damit aber fillt dasbiblische Haupt-
argument, das gegen die Herleitung des Men-
schenleibes aus dem Tierreich fiir gew6hn-
lich ins Feld gefiihrt wird, dahin; auf die-
ser Stelle aber fullen alle spdtern einschli-
gigen Stellen und hangen nach Sinn und
Gewicht von ihr ab.

Dagegen miissen Exegeten und Theolo-
gen verlangen, dal3 die Naturforschung nur
eine einzige solche Menschwerdung postu-
liere; aullerdem miissen sie, gestiitzt auf
1. Mos 2, 21—23 und 1. Kor 11, 12, daran
festhalten, daf} die erste Frau aus dem er-
sten Manne stammt, auch wenn iiber dem
ganzen Vorgange vorderhand immer noch
der Schleier des Geheimnisses liegt. Ein
Wink, wie von der Bibel her der Eingriff
des Schopfer-Gottes zu denken wire, mag
darin liegen, daB3 das hebridische Haupt-
wort »sélac eher mit »Seite, Flanke« denn
mit »Rippe« zu iibersetzen ist. Dann wire
die Vorstellung des Berichterstatters die:
Die falschen Rippen des heutigen mensch-
lichen Brustkorbes kommen daher, dal}
der Schopfer einen Teil des Brustbeins mit
den anschlieenden Teilen der urspriing-
lich echten Rippen wegnahm und diese,
Stelle mit Fleisch ausfiillte: eine Vorstel-
lung, die dem Bau des menschlichen
Rumpfes besser Rechnung triigt als die von
den alten Ubersetzern vertretene Deutung.

Mit Vorliebe wurden in neuerer Zeit ge-
gen eine Evolution des Menschenleibes
Griinde der Schicklichkeit sowie kirchli-
cher und theologischer Autorititen ins
Feld gefithrt. Wenn die erstgenannten, wie

15 Adam und Eva. Ein biblisches Lehrstiick iiber
Werden und Wesen der ersten Menschen. Bibl, Zeit-
fragen IIL. 11. 1910. S. 18.

459



eben gezeigt wurde, die kritische Sonde des
Philosophen nicht bestehen, so konnen sie
auch fiir den Theologen kaum eine groflere
Beweiskraft haben. Was aber die sog. Auto-
ritatsbeweise betrifft, so gelten diese be-
kanntlich soviel, als die von den Autoriti-
ten vorgelegten Beweise gelten, bzw. als die
Voraussetzungen von damals noch heute
zutreffen. Die Beweise aber, die durch-
wegs vorgebracht wurden, berufen sich im-
mer auf 1. Mos 1 u. 2 und &hnliche spitere
Stellen; was jedoch von diesen Beweisen zu
halten ist, wurde eben gezeigt. Eine theo-
logische Zensur und eine kirchliche Verur-
teilung endlich, die der monistischen Evo-
lutionstheorie galt, darf nicht ohne weiteres
auf die naturwissenschaftliche Deszendenz-
Theorie angewandt werden.

Dem heftigen Streite, der in neuerer Zeit
in einzelnen katholischen Kreisen dariiber
gefithrt wurde, ob Theologen und Natur-
forscher iiberhaupt die Frage nach der
Herkunft des Menschenleibes im Sinne der
Evolution aufwerfen und behandeln diir-
fen, hat das oberste Lehramt der Kirche
nun selber ein Ende gemacht, indem es die
Frage bejahte: unter gewissen und an
sich selbstverstindlichen Bedingungen hat
Papst Pius XII. im Rundschreiben sHuma-
ni generis« vom 12. Aug. 1950 den Vertre-
tern der Theologie und der Naturwissen-
schaften gestattet, der Frage nach der tie-
rischen Herkunft des Menschenleibes wei-
ter nachzugehen *°.

16 Rundschreiben Pius XII. »Humani generis«
vom 12. Aug. 1950: »Das Lehramt der Kirche hat
nichts dagegen, daB die Evolutionslehre nach dem
Ursprung des menschlichen Leibes forscht, der aus
einem schon existierenden und lebenden Stoff ab-
stammen soll (denn daB die Seelen unmittelbar von
Gott erschaffen werden, heiBt uns der katholische
Glaube festhalten). Das mag nach dem Stande der
heutigen menschlichen Wissenschaften und der hei-
ligen Theologie durch die Forschungen und Dispu-
tationen der Sachverstindigen in beiden Lagern be-
handelt werden, doch so, daB die Griinde fiir beide
Auffassungen, nimlich der giinstigen und der ent-
gegengesetzten, mit dem notwendigen Ernst, Mal3

460

B.

Wie auf die Frage nach der Herkunft
des Menschenleibes, so 1aBt sich auch auf
die Frage nach dem Alier der Menschheit
keine irgendwie genaue Antwort geben,
und zwar sowohl von seiten der HI. Schrift
wie von seiten der Naturwissenschaften her.

In den geschichtlichen Biichern des A. T.
fehlt es freilich nicht an Zeitangaben, die
denn auch seit alters von den Juden und
Christen zur Aufstellung sog. Weltidren **
verwendet wurden. Gegeniiber den phanta-
stisch hohen Regierungsjahren, die die Ba-
bylonier ihren zehn Urkoénigen zuteilten,
nehmen sich die Lebensalter der zehn bi-
blischen Urviter zwischen Adam und Noe,
und der zwischen Noe und Abraham (1.
Mos 5 u. 11) recht bescheiden aus*® und
konnten daher eher Anspruch auf Glaub-
wiirdigkeit machen. Aber zwei Umstinde
machen diese und #hnliche Zeitangaben
fiir eine biblische Chronologie véllig un-

und Gewicht erwogen und beurteilt werden; wenn
nur alle bereit sind, dem Urteil der Kirche sich zu
unterwerfen, die von Christus den Auftrag erhalten
hat, sowohl die HI. Schriften authentisch auszule-
gen als auch die Dogmen des Glaubens zu schiit-
zen. ..« In der Ansprache vor der Pipstlichen Aka-
demie der Wissenschaften (30. Nov. 1941), auf die
an dieser Stelle verwiesen ist, sagte der Papst u. a.:
»Le moltiplici ricerche sia della paleontologia che
della biologia e della morfologia su altri problemi
riguardanti le origini dell’'uomo non hanno finora
apportato nulla positivamente . chiaro e certo.«

17 Eine Weltira will mit der Erschaffung der
Welt und der Menschen anfangen. Auf die christ-
liche Aera des Dionysius Exiguus (f um 540) be-
zogen, beginnt die jiidische Weltira 3761 v. Chr.,
die der abendlindischen Christen 3943 v. Chr., die
der morgenlindischen Christen teils 5493, teils 5500,
teils 5508. Der Grund dieser Verschiedenheit ergibt
sich aus Anm. 19,

18 Die Regierungszeiten der babylonischen Ur-
konige, wie sie der babylonische Geschichtsschrei-
ber Berossus (im 3. Jahrh. n. Chr.) iiberliefert hat,
schwanken zwischen 3 und 18 Saren (zu 3600 Jah-
ren!!); die Lebenszeit der Urviiter dagegen be-
wegt sich zwischen 777 (Lamech) und 969 Jahren
(Methusala), die der nachnoachitischen Erzviter
zwischen 148 (Therach) und 600 Jahren (Sem).



geeignet: 1. bieten die in Betracht kom-
menden Rezensionen des biblischen Tex-
tes 1* diese Zahlen in stark abweichenden
Formen, und 2. 1dBt sich in vielen Fillen
zeigen, dal} die betreffenden Zeitangaben
an Ort und Stelle eine symbolische Bedeu-
tung haben *°, womit ihr geschichtlicher
Wert zweifelhaft wird. Aus dem Umstande,
dal3 die in Betracht kommenden Zahlen in
den verschiedenen Texigestalten stark von-
einander abweichen, darf und mull ge-
schlossen werden, dal3 ihnen die Triger der
alttestamentlichen Offenbarung keinen ver-
pflichtenden Wert beilegten, sie somit als
Lehrmittel einem bestimmten Lehrzwecke
dienstbar machten; dann aber konnen diese
Zahlen fiir die Christen auch nicht einen
hohern Wert haben als fiir die alten Juden,
und es mull der Schlull gezogen werden:
fiir die Heils- und Offenbarungsgeschichte
und somit fiir das ewige Heil ist eine ge-
naue biblische Chronologie ebenso belang-

19 Dije Stammbiume der Adamiten (Sethiten)
und Semiten (1. Mos 5 u. 11) liegen in dreifacher
Gestalt vor, in der hebriisch- masoretischen, in der
hebriisch-samaritanischen und in der alexandri-
nisch-griechischen Rezension. Die
Form (Mas.) ging durch den hl. Hieronymus
(f 420) in die lateinische Kirchenbibel der Vulgata
ilber; die griechische Ubersetzung, auch Septua-
ginta (LXX) genannt, wurde die Kirchenbibel der
Ostkirchen; die samaritanische Rezension (Sam.)
ist heute noch bei den Samaritern in Gebrauch. Ge-
geniitber Mas, erniedrigt Sam. die Zeugungsalter
der Urviter insgesamt um 350 Jahre, und erhéht
LXX dieses Alter insgesamt um 600 Jahre; in der
Semiten-Liste erhéhen Sam. und LXX gegeniiber
Mas. das Zeugungsalter insgesamt um 650, bzw. 780
Jahre. — Eine weitere Differenz ergibt sich aus
2. Mos 12, 40: die 430 Jahre, die nach Mas. (und
Vulg.) der Aufenthalt der Israeliten in Agypten
allein dauerte, verteilen Sam. und LXX auf Kanaan
und Agypten; dieser Auffassung pflichtete auch
Paulus bei in Gal. 3, 17.

20 Siehe Joh. Schildenberger: Vom Geheimnis
des Gotteswortes, S. 264—276 (Verl. Kerle, Heidel-
berg, 1950): die Zahlen des masoretischen Textes
erweisen sich fast durchwegs als Zusammensetzun-
gen meist einfacher Zahlen, die bereits schon eine

masoretische

symbolische Bedeutung hatten, wie 3, 4, 7, 12.

los und unniitz wie das Wissen um die in-
nere Beschaffenheit der sichtbaren Dinge.
Wie die Propheten des Alten Testamentes
die Zukunft durchwegs in verkiirzender
Perspektive schauten und wohl den ursédch-
lichen Zusammenhang der Ereignisse er-
kannten, nicht aber deren zeitlichen Ab-
stand richtig zu bemessen vermochten (z. B.
Dn 9, 24ff.; Joel 3 [Vulg. 2, 28ff.]), so
steht auch der Annahme nichts entgegen,
dall die Geschichtsschreiber die Vergan-
genheit, zumal die graue Vorzeit und Ur-
zeit, in verkiirzter Perspektive sahen und
Ereignisse und Zustinde zusammendring-
ten, die zeitlich weit auseinander lagen.

Der Stand der Geschichiskenntnisse der
jiidischen und christlichen Gelehrten war
nun bis in die neuere Zeit nicht derart, dal3
sie die alte Geschichte nicht hitten in den
Rahmen ihrer Weltira einspannen kon-
nen. Das ward allmihlich anders, als die
Geschichte und die Kultur des alten China,
der alten Sumerer und Agypter wissenschaft-
lich erforscht und einigermallen datiert
werden konnten;: als die Gelehrten an die
Durchforschung der groBen Sprachenfami-
lien, der Menschheitsrassen und der Urkul-
turen gingen; als anhand von Uberresten
der altzeitlichen Bauwerke und des alten
die den
Wohnsitzen und Wanderungen lingst aus-
gestorbener Stimme und Vélker nachspii-
ren konnte: da reichten die alten Weltiiren
bei weitem nicht mehr aus, Der Nachweis
endlich, daBB8 die Menschheit zwar nichi

terziir °! sei, wohl aber diluvial und daf3

Kunstgewerbes Vorgeschichte

sie, wenn nicht alle, so doch mehrere Ver-
gletscherungen miterlebt habe, riickt mit
einem Male das Alter der Menschheit in
die Hunderttausende von Jahren hinauf,
erniedrigte aber auch die Riesenzahlen, die

21 Die geologische Neuzeit, deren Pflanzen- und
Tierwelt der heutigen schon ganz nahe steht, wird
ins Tertidr und Quartir gegliedert; das letztgenann-
te umfaBt Diluvium und Alluvium, d. h. die Eiszei-
ten und die Abtragungen und Aufschiittungen der
Gegenwart.

461



der monistische Evolutionismus fiir die Ent-
stehung des Homo sapiens gefordert hatte.
Ausgehend teils vom Bleigehalt von Uran-
pecherz-Brocken, die sich gelegentlich in
Sedimentgesteinen finden, teils von den ver-
inderlichen GroBBen des Sonnensystems *2,
die durch ihre Uberlagerung oder Interfe-
renz die irdischen Temperaturgegensitze
zwischen Sommer und Winter erhohen oder
herabsetzen und somit eine Eiszeit been-
den oder herauffiithren, suchten in den letz-
ten Jahrzehnten verschiedene Gelehrte, das
Alter der diluvialen Schichten zu bestim-
men, und sie kamen bis zu einer Million
von Jahren. Nun sind die angewandten Me-
thoden weder erprobt noch einwandfrei,
so dall die so errechneten Zahlen noch
durchaus nicht gesichert sind. Aber es liegt
doch auch auf der Hand, daB der Vorstol3
der Gletscher von den Alpen bis ins Mittel-
land, von der Arktis bis nach Norddeutsch-
land, und ihr Riickzug, die Aufschiittung
von Nagelfluhbergen (z. B. Napf), die Um-
wandlung der zuriickbleibenden Steinwiiste
in eine Grassteppe, der Steppe in einen halb-
tropischen Urwald immer je eine recht lan-
ge Zeit dauerte, die eher nach Jahrtausen-
den, denn nach Jahrhunderten zu bemessen

22 Die wechselnde Neigung der Erdachse zur
Erdbahn durchliuft eine Periode von 40 400 Jahren,
die verinderliche Exzentrizitit der Erdbahn eine
solche von 91 800 Jahren, und die Lage des Perihels
(der Sonnennihe) kehrt erst nach 20900 Jahren
an den Ausgangspunkt zuriick. Je groBBer der Win-
kel der Erdachse zur Erdbahn; je kreisihnlicher
die Erdbahn selber ist, und wenn, wie es z. Z. der
Fall ist, das Perihel in den Winter (der nordl. Halb-
kugel) fillt, um so mehr wird der Temperatur-Ge-
gensatz zwischen Sommer und Winter herabgesetzt.
Wenn alle drei Faktoren zusammenwirken, sind die
Voraussetzungen zu einer Eiszeit gegeben; wenn
sie sich dagegen gegenseitig aufheben, bricht und
hilt eine Zwischeneiszeit an.

Durch Ausstrahlen von Helium-Kernen gehen
Uran und Thor in verschiedenen Zwischenstufen
allmdhlich in Blei iiber, und zwar nach ganz be-
stimmten Gesetzen. Der Bleigehalt eines solchen
Einschlusses gibt also einen Anhaltspunkt, das Al-
ter des einschlieBenden Gesteins zu bestimmen.

462

ist, und dieser Vorgang wiederholte sich
mehrmals, so daB3 auf alle Fille das Alter
der Menschheit eher mehr als 100 000 Jahre
betrigt denn weniger.

Da erheben aber nicht wenige die Frage:
Wie konnte Gott die Menschheit so lange
auf die Ankunft des Erlosers warten lassen? -
Darauf ist zu erwidern: 1. Es ist nicht der
Menschen, sondern Gottes Sache, den Zeit-
punkt des Heiles (wie des Gerichtes) zu
bestimmen. 2. Um fiir das von Gott vorge-
sehene Heil empfinglich zu sein, muflte die
Menschheit sich umsonst auf allen Wegen
der Selbsterlésung abgemiiht haben, und
zu diesen gehorten auch die Hochkulturen
und die Weltreiche, die erst nach recht
langem Anstieg erreicht werden konnten.
3. Die noch heute lebenden primitiven
Stimme der Yamana (auf Feuerland) und
der Bambuti (Zentralafrika) beweisen, dal
der Hochgott-Glaube und eine relativ hohe
Sittlichkeit, unter gewissen Bedingungen,
sich durch die lingste Zeit hindurch unge-
schwicht erhalten konnten, und damit blieb
jenen Menschen der Heilsweg offen.

C.

Als Urheimat der Menschheit wird in
1. Mos 2 das Paradies** bezeichnet, der
Garten, den Jahve-Elohim im Lande Eden**
fern im Osten anlegte, mit herrlichen
Fruchtbdumen bepflanzte und durch einen

FluB bewissern lieB3, der von Eden kam
(Vv. 8 und 9). — Offenbar weil diese geo-

23 Paradies ist ein Lehnwort aus dem Altpersi-
schen »pairidaezu¢, das eine Umwallung bezeichnet.
Das hebridische spardes« bedeutet an seinen drei
Belegstellen »Kénigspark«; in LXX und Vulg. wird
dieses Lehnwort sowohl fiir einen beliebigen Lust-
garten wie fiir den Gottesgarten von 1. Mos 2 ge-
braucht. Im N. T. bezeichnet »paradisus« nur den
Ort der Seligen, so in Lk 23, 43; 2. Kor 12, 4 und
G.0.2,7.

22 Nach dem Urtext ist »Eden« ein geographi-
scher Name und bezeichnet ein Land oder eine Ge-
gend. Der hl. Hieronymus fafite dieses Wort als ein
Nennwort auf und iibersetzte es mit »Wonne<; da-
her der Name »Wonnegarten«.



graphische Bestimmung den Spitern nicht
mehr geniigte, erginzte sie, aus einer an-
dern alten Uberlieferung schopfend, eine
zweite Hand mit der Angabe iiber den wei-
tern Verlauf des Flusses. Nachdem dieser
das Paradies durchflossen hatte, teilte er
sich in vier Arme, die je eine verschiedene
Richtung einschlugen **. Der erste Flul}-
arm, Pischon geheillen, umflofl das Gold-
land Havila und der zweite, der Gihon, das
Land Kusch; der dritte, der Chiddégel,
hatte seinen Lauf ostlich von Assur, der
vierte war der Prat (Vv,. 11—14).

Da beim letztgenannten jede nihere Be-
stimmung fehlt, darf angenommen werden,
dal} er den Lesern oder Horern dieses Be-
richtes wohl bekannt war: der im Alten
Testament ziemlich oft genannte Prat —
Euphrat. Auch die Gleichung »Chiddéqel«
= »Tigris« ist durch Dn 10, 4 und die assy-
rische Namensform »Idiklat« hinreichend
gesichert. Dagegen ist es vergebliche Miihe,
die genaue Lage der hier gemeinten Land-
schaften Havila und Kusch und damit ihrer
Grenzfliisse Pischon und Gihon bestimmen
zu wollen. Wihrend die alten jiidischen
und christlichen Schrifterkldrer in diesen
vier Fliissen die ihnen bekannten Haupt-
strome der alten Welt erblickten, halten
sich die neuern Erklirer niher an den
Wortlaut des Textes und suchen daher das
Paradies in einem Quellgebiet von vier
Fliissen und verlegen es teils nach Hoch-
armenien, teil nach Arabien.

Stand-
punkte aus ist jedoch gegen eine solche
Festlegung des Paradieses von 1. Moses 2
einzuwenden, daf3 sich heute nirgends auf
der ganzen Erde ein Flul} in vier Arme
teilt, die nach verschiedenen Richtungen
abflieBen, wie es der Text von 1. Mos 2, 10

Vom naturwissenschaftlichen

25 Nach dem Sprachgebrauch, wie er im Sumeri-
schen nachgewiesen ist, lag der Gottesgarten ober-
halb der Teilung des Stromes in vier »Haupter,
d. i. Miindungen, nicht unterhalb des Zusammen-
flusses von vier Fliissen; es lag also im Quellgebiet,
nicht an der Miindung der vier Strome.

bis 14 verlangt. Es hat sich aber auch wih-
rend des geologischen Diluviums das Ant-
litz der Erde stark genug veridndert, so dal}
die damaligen geographischen Verhiltnisse
heute nicht mehr erkennbar und feststell-
bar zu sein brauchen. Durchaus einleuch-
tend ist jedoch die Annahme, die Urheimat
und Wiege der Menschheit sei in einer
Landschaft gewesen, von wo aus sich die
Menschheit leicht nach allen Seiten hin
ausbreiten konnte, und dieser Bedingung
geniigen das Hochland von Armenien, von
Iran und Pamir.

Das Paradies des Urzustandes ist fiir die
Menschheit endgiiltig verloren gegangen,
dafiir darf sie auf Grund der Erlosung das
Paradies des
fruchtbarer also als die Suche nach der

Endzustandes erwarten:
Lage des erstgenannten ist die Bemiihung,
das zweite zu erlangen.

D.

1. Mos 1; 2; 4 liefern auch das notig-
ste Material fir die Kultur der ersten Men-
schen. Nach 1. Mos 1, 26--29 war der Ur-
mensch nach dem EbenbildeGottes erschaf-
fen und daher auch berufen und befihigt,
die Herrschaft iiber die ganze sichtbare
Schopfung auszuiiben. Nach 1. Mos 2, 8
versetzte Jahve-Elohim den Mann, den Er
eben »geformt« hatte, in den Wonnegar-
ten, damit er diesen bebaue und behiite,
und nach 2, 19. 20 iibte der Urmensch seine
Herrschaft aus, indem er den Tieren sinn-
volle Namen beilegte. Das Strafurteil iiber’
den Mann nach dem Siindenfall lautete da-
hin, daB3 der Erdboden, der bisher seinem
Herrn den Unterhalt reichlich hergab, fort-
an im SchweiBle des Angesichtes bebaut
werden miisse und auch so oft genug nur
Dornen und Disteln tragen werde (3, 18.
19). Als Jahve-Elohim das erste Menschen-
paar aus dem Wonnegarten verbannte, »be-
kleidete« Er sie mit Hiuten, sei es von Tie-
ren, sei es von Pflanzen — der Urtext 146t
die eine und die andere Deutung zu —, was
wohl heillen will, Er habe sie dazu ange-

463



leitet. Unter den ersten Nachkommen der
Stammeltern findet bereits eine Arbeitstei-
lung statt, indem Kain Ackerbau betreibt
und Abel Kleinviehzucht (1. Mos 4, 2).

Die Gott-Ebenbildlichkeit des ersten
Menschenpaares berechtigt zwar durchaus
zur Annahme, schon der Urmensch sei mit
allen leiblichen und geistigen Anlagen und
Fihigkeiten ausgestattet gewesen, die er fiir
den groBen Kulturauftrag Gottes von 1. Mos
1, 28 nétig hatte; aber dall Gott ihm bei
der Betdtigung dieser Fihigkeiten eigens
an die Hand gegangen sei, steht weder ir-
gendwo im biblischen Texte, noch ent-
spricht dies der sonstigen Piddagogik und
»Politik« Gottes. — Bei der Fruchtbarkeit
des Paradieses und — nach dem Siinden-
fall — bei der Weite des Erdbodens fiel es
dem Urmenschen nicht schwer, sich die n6-
tige Nahrung (und Kleidung) zu verschaf-
fen, und wenn er hiezu materielle Werk-
zeuge benétigte, so lernte er bei seinen ho-
hen Geistesgaben unschwer, solche aus
Holz, Stein oder Knochen herzustellen. Die
Sorge fiir den tiglichen Unterhalt fiihrte
mit der Zeit von selber dazu, daB sich von
der urspriinglichen Sammeltédtigkeit primi-
tiver Ackerbau und primitive Viehzucht
abzweigten; nur sah der biblische Verfas-
ser diese Entwicklung in zeitlich stark ver-
kiirzter Perspektive, und von der (primiti-
ven) Jagd auf das Wild des Feldes schweigt
er, weil fiir ihn die ersten Menschen sich
immer noch aus der Pflanzenwelt ernihr-
ten (1. Mos 1, 29).

Seine geistige Kultur betitigte der Ur-
mensch in der Sprache, durch die er in
sinnvoller Weise seine Gefiihle dullerte und
den Seinesgleichen seine Gedanken und
Empfindungen mitteilte. Die Benennung
der Tiere in 1. Mos 2, 20 und die Reden, die
in 1. Mos 3 u. 4 gefiithrt werden, setzen den
Gebrauch der Sprache bereits voraus, und
aus den hebrdischen Namen *® der bibli-

26 Adam = Mensch; Charova (Eva) = Leben;
Hebel (Abel) = Hauch; Enosch = Mensch usw.

464

schen Urmenschen schlo3 man frither, He-
briisch sei die Sprache gewesen, die Gott
selber das erste Menschenpaar gelehrt habe.
Was das Letztgenannte betrifft, ist fiir die
Sprachwissenschaft das Hebriische viel zu
jung, viel zu spezialisiert, als daB es als Ur-
sprache noch ernstlich in Frage kommen
konnte. Bzgl. des Ursprungs der Sprache
iiberhaupt weist die moderne Sprachfor-
schung mit Recht hin sowohl auf die Tat-
sache, daB} die Sprachen der primitiven Vél-
kerstimme, die der Urkultur verhiltnisma-
Big noch recht nahe stehen, weder Klassifi-
zierungen (z. B. der Hauptworter nach Ge-
schlecht oder andern Gesichtspunkten)
noch ein brauchbares Zihlsystem aufwei-
sen, und dal3 auch in den modernen Spra-
chen die urspriinglichsten Worter an die
Betidtigung der Hinde (z. B. »greifen«)
und der Ohren (z. B. Schallnachahmung)
erinnern; wie auf die Leichtigkeit, mit der
die Kinder auch von heute sinnvolle neue
Waorter zu bilden verstehen. Die verschie-
denen Sprachen haben demnach als echte-
stes Erzeugnis des kulturfdhigen und Kul-
tur schaffenden Menschengeistes zu gel-
ten; von der Ermittelung der Ursprache
jedoch ist die heutige Sprachwissenschaft
noch weit entfernt.

E.

Was den Siindenfall der Stammeltern
(1., Mos 3, 1—6) betrifft, so fragt jeder-
mann und vor allem der Naturforscher, was
unter der verfithrenden Schlange zu ver-
stehen sei. Dal} sie weiter nichts sei als ein
Glied der Ophiiden der Zoologie und dal}
das Strafurteil iiber sie (Vv. 14 und 15) nur
die Feindschaft besage, mit der der Mensch
die Schlangen verfolgt, dem widerspricht
das Reden der Schlange und die Rolle des
raffinierten Verfiihrers, die sie spielt. Das
Kriechen auf dem Bauche und das Fressen
staubbedeckter Nahrung, das das Straf-
urteil iiber sie ausspricht, ist fir die Schlan-
ge Natur, aber, von Menschen ausgesagt,
in der Sprache der Bibel (Is 49, 23; Mich



7, 17; Ps 72 [71], 9) tiefste Demiitigung
fir den Betroffenen. Die Frage, ob die
Schlange dann nur Maske sei oder Sinnbild
einer geistigen und feindlichen Macht, ge-
hort der Theologie im allgemeinen und der
Exegese im besondern an. Im Lichte der
voranschreitenden Offenbarung des Alten
Testamentes (vor allem Ws 2, 24) und der
vollen Offenbarung des Neuen Testamentes
(z. B. G. 0. 12, 9; 20, 2) ist es gewily, daB3
der eigentliche Verfithrer ein gefallener
Geist war; welche Rolle dann die Schlange
selber in der Verfithrung spielte, bleibt
strittig.

Im Lichte der vollen Offenbarung ist
auch klar, daf3 das Wesen der ersten Siinde
im Stolze, in der Selbstiiberhebung lag, in
einer Selbstbestimmung, wie sie nur Gott
allein zukommt. Materiell bestand die Ur-
stinde nach dem Wortlaut des Berichtes im
verbotenen Genusse einer Baumfrucht *’.
Fiir die traditionelle Ansicht, die im Baum
der »Erkenntnis des Guten und des Bésen«
einen wirklichen Baum sieht, sprechen so-
wohl der nichstliegende svordergriindige«
Wortsinn und Zusammenhang des Berichtes
sowie der Umstand, dal} diese Deutung am
ungezwungensten der Wendung »Gutes und
Boses erkennen« ?® gerecht wird.

27 Daf} die Frucht ein Apfel gewesen sei, steht
nirgends in der HI. Schrift; Stellen wie HL 8, 5
haben mit dem Siindenfalle nichts zu tun. Mit mehr
Recht kiénnte man an einen Feigenbaum denken

(siehe V. 7).

28 yGutes und Boses« kann nach dem biblischen
Sprachgebrauch bedeuten »niitzlich und schidlichg,
vsittlich erlaubt oder unerlaubt«, oder auch »alles,
je nach dem Zusammenhang. »Gutes und Béses er-
kennen« bedeutet also entweder »alles wissen«
oder »bestimmen, was erlaubt oder unerlaubt, niitz-
lich oder schidlich sein soll«, also etwas, was nur
Gott zukommt. — »Einen Mann, bzw. eine Frau
erkennen« bezeichnet in der HI. Schrift durchwegs
den geschlechtlichen Verkehr, sowohl den recht-
miBigen wie den unrechtmiBigen (s. B. 1. Mos 4,
1.17;19,5.8;24,16;1. Sm 1,19; 1. Kg 1,4; Mt 1,
25; Lk 1, 34 usw.). In 1. Mos 2 u. 3 ist Objekt von
serkennen« immer nur »Gutes und Boses«, nie

»Mann, bzw. Frau<.

Aber schon im rabbinischen Judentum
und in der Kirche des vierten Jahrhunderts
wurden Stimmen laut, und heute pflichten
diesen viele katholische und nicht-katho-
lische Autoren bei, die Stammeltern hétten
sich dadurch versiindigt, indem sie, bevor
Gott es ihnen erlaubt hatte, sich verkannt,
d. h. geschlechtlich verkehrt hitten, und
auch fiir diese Ansicht lassen sich, zumal
aus dem geistigen »Hintergrunde« des Be-
richtes, beachtenswerte Griinde vorbringen.
Angesichts der Geschichte der Erklirung
des Siindenfalles und angesichts der vorge-
brachten Griinde ist auch die sog. sexuelle
Auffassung haltbar, aber fiir die traditionel-
le Auffassung scheinen immer noch triftige-
re Griinde zu sprechen *°. Die Archiologie
(als Naturwissenschaft im weitern Sinn des
Wortes) hat zu dieser Frage insofern etwas
beizusteuern, als sie den Nachweis erbringt,
dal} im alten Babylonien und Agypten, vor
allem Kanaan der
Schlangen-Kult im Schwunge war und in
engster Verbindung sowohl mit den chtho-
nischen (unterirdischen) Gottheiten, d. h.
den Dimonen, wie mit dem Sexualleben

im vorisraelitischen

stand. Aus den geschichtlichen und prophe-
tischen Biichern des Alten Testamentes 3°
ist aber bekannt, wie oft und leicht die Is-
raeliten den Einfliissen ihrer heidnischen
Nachbaren erlagen und das Sexualleben,
inshesondere die Mutterschaft in den Schutz
und Dienst des Dimonen-Kultes stellten.
Unter diesen Umstinden wire es nicht be-
fremdend, sondern es war geradezu gebo:

29 Die traditionelle Ansicht vertreten heute vor-
ab P. Heinisch, »Probleme der biblischen Urge-
schichte«, S. 66 ff. (Luzern, 1947), und P. Joh.
Schildenberger, »Vom Geheimnis des Gotteswor-
tes«, S. 290 f. Fiir die sexuelle Ansicht tritt in neue-
ster Zeit besonders ein Dr. J. Coppens, Prof. an der
Universitit Lowen, in der Schrift »La Connaissance
du Bien et du Mal et le Péché du Paradis« (Lou-
vain, 1948).

30 Mos I. 38; IIL 18 u. 20; IV. 255 Ri 19; 2. Kg
17 (17); Is 57; Jer 2; 7; Ez 8; Os 4; Ps 106 (105),
28. 35—38, um nur die wichtigsten Stellen zu nen-
nen,

465



ten, daBl die Vertreter der reinen Jahve-
Religion, und dahin gehorten jedenfalls
auch die Verfasser und Redaktoren der
kanonischen Biicher, sowohl offen als ver-
schleiert, bei jeder sich bietenden Gelegen-
heit, also auch im Berichte iiber die Ur-
siinde, gegen diese Volksseuche ankampf-
ten. Damit wire der unleugbare sexuelle
Hintergrund der Siindenfall-Geschichte
durchaus verstindlich, auch wenn die tra-
ditionelle Auffassung recht haben sollte.

*

Was also die Natur- (u. Geschichts-) Wis-
senschaften iiber die Anfinge der Mensch-
heit Positives zu sagen haben, ist herzlich
wenig. Aber schon das ist wertvoll zu wis-
sen, wie weit das sichere Wissen reicht, und
wie weit das, was die frithern Theologen
und Exegeten vom Stande des damaligen
Wissens aus iiber diese Fragen und Proble-
me vorgetragen haben, als sicher und zuver-
ldssig gelten kann.

v
DIE BIBLISCHE SINTFLUT

Der Bericht iiber die biblische Sintflut
(1. Mos 6—38) wirft nicht weniger Proble-
me auf als die Geschichte der ersten Men-
schen, Probleme sowohl literarisch-histori-
scher wie naturwissenschaftlicher Art. Nur
die letztgenannten konnen hier ex professo
behandelt werden, die andern werden nur
der Vollstindigkeit halber angedeutet.

A.

Vom naturwissenschaftlichen Standpunk-
te aus ist in erster Linie zu betonen,
daB das diluvium der (lateinischen) Bibel
etwas ganz anderes ist als das Diluvium der
heutigen Naturwissenschaften, die freilich
in ihrem Jugendstadium Bezeichnung und
Inhalt von der Bibel heriibergenommen
haben. Das geologische Diluvium ist die
Zeit der wiederholten Vergletscherungen,
die in der geologischen Neuzeit iiber die

466

nordliche Erdhalbkugel hinweggingen; das
biblische diluvium (Sintflut) dagegen war
eine einmalige groBe Flut, die die ganze
Erde (im Sinne des biblischen Berichter-
statters) bedeckte. Das biblische diluvium
kann mit dem geologischen Diluvium
irgendwie zusammenhangen, aber ein sol-
cher Zusammenhang ist bisher nicht nach-
gewiesen.

Noch vor wenigen Jahrzehnten sahen
sich die Vertreter der Naturwissenschaften
gezwungen, aus der Physik, der Meteoro-
logie, der Pflanzen- und Tiergeographie
Beweise gegen die geographische Allge-
meinheit der Sintflut und aus den Uberlie-
ferungen der Vilker ®! sowie aus der Ras-
sen- und Sprachen-Forschung Beweise ge-
gen die ethnographische Allgemeinheit der
biblischen Flut zusammenzutragen, da die
Mehrzahl der Exegeten und der Theologen
glaubte, annehmen zu miissen, die biblische
Flut habe sich iiber die ganze Erde oder
mindestens iiber den damals bewohnten
Erdkreis ausgedehnt. Die von den profanen
Wissenschaften beigebrachten Griinde und
Beweise behalten zwar noch heute ihre
Giiltigkeit, sie miissen aber nicht mehr
eigens geltend gemacht werden, seitdem
und sobald die Vertreter der theologischen
Wissenschaften zugeben, der Ausdruck
»kol-haares« (die ganze Erde) im Flutbe-
richt diirfte ebensogut hyperbolisch ver-
standen werden wie an andern Stellen, wo
der Sachverhalt klar zutage liegt, z. B. in
1. Kg 10, 24; 18, 10; AG 2, 5, oder, was auf
dasselbe hinaus kommt, der biblische Be-
richterstatter habe nur iiber jenen Teil der
Erdoberfliche eine Aussage gemacht, ma-
chen wollen und konnen, die in seinem gei-
stigen Gesichtsfelde lag, und das war ein
kleiner Teil der bewohnbaren und wirk-

lich bewohnten Erde.

31 Sagen und Uberlieferungen von einer groBen
Flut finden sich zwar bei den meisten alten Vil-
kern, fehlen aber bei den Arabern, Chinesen und
Japanern, und die vorhandenen Sagen brauchen
sich gar nicht auf dasselbe Ereignis zu beziehen.



In 1. Mos 6, 17 und 7, 11. 12 wird die
groBle Flut zuriickgefiihrt auf einen 40tdgi-
gen Regen und auf die Sprudel des groBBen
Meeres, also auf einen Regen riesigen Aus-
males und auf eine Sturzflut — ob wirk-
lich auf beides, dariiber spiter. Weder ge-
gen die eine noch die andere Ursache der
als beschrinkt angenommenen biblischen
Flut hat die Naturwissenschaft etwas ein-
zuwenden. Die Meteorologie weill Orte zu
nennen, wo die tigliche Niederschlagsmen-
ge selbst wihrend ldangerer Zeit bis 1 m be-
trigt; und die Geologie berichtete von
Sturzwellen, die, durch Seebeben oder Aus-
bruch unterseeischer Vulkane (z. B. des
Krakatau 1883) hervorgerufen, groe Lan-
dergebiete iiberschwemmten; von Erdbe-
ben, die FluBliufe verlegten und so grol3e
Uberschwemmungen bewirkten; von Ein-
briichen der Erdrinde, die gewaltige »Gré-

ben« %2

oder Senken zuriicklieen, in die
dann das Weltmeer einstromen konnte. Was
inshesondere Mesopotamien betrifft, die
erste Heimat der Ahnen des israelitischen
Volkes, so stieBen 1929 die amerikanischen
Ausgraber der Ruinen-Hiigel von Ur und
Kisch in Siidbabylonien auf eine gleichfor-
mige, mehr als 3 m michtige Lehmschicht,
die zugleich die historischen Stidte trug
und viel dltere menschliche Siedlungen der
Steinzeit zudeckte. Ob diese Lehmschicht
die Ablagerung der biblischen Flut ist oder
einer andern Uberschwemmung, ist unsi-
cher, aber auch belanglos; sie beweist aber
jedenfalls, dall in dem bereits von Men-
schen bewohnten Mesopotamien solche
Uberschwemmungen stattgefunden haben,
und das geniigt.

B.

Das hauptsichlichste literarisch-histo-
rische Problem ist, ob und welche Bezie-

32 Eine solche Senke, die tiefste der heutigen
Erdoberflache, erstreckt sich von Syrien durch das
Jordantal (mit dem Toten Meer), den Golf von
Akaba bis zu den groBen ostafrikanischen Seen,
deren Anwohner die Erinnerung an einen solchen
Meereseinbruch festgehalten haben.

hungen zwischen dem biblischen und dem
babylonischen Flutbericht bestehen. Denn
im duBern Verlaufe der Flut stimmen die
beiden Berichte so sehr miteinander iiber-
ein, dal} die Abhingigkeit des einen Berich-
tes vom andern oder beider von einer idltern
Quelle nicht wohl in Abrede gestellt wer-
den kann. Aber, und das ist die Hauptsache,
in der geistigen Einstellung, in der ethi-
schen Begriindung der Flut unterscheiden
sich die beiden Berichte so griindlich, daB3
der als Rationalist unverdichtige protestan-
tische Theologe H. Gunkel (§ 1932) den
biblischen Bericht mit einem kristallkla-
ren Bergquell, den babylonischen mit einer
schmutzigen Dorfpfiitze vergleichen durfte.
Sollten beide Berichte aus derselben Quelle
flieBen, so hat der biblische den urspriing-
lichen ethischen Monotheismus unversehrt
bewahrt, wiahrend der babylonische bald
polytheistisch verseucht wurde. Sollte der
biblische Bericht der jiingere von beiden
sein, so hitte der in den Ahnen des israeli-
tischen Volkes wirkende prophetische Geist
alle Spuren des Polytheismus ausgemerxzt.

Als Grund der groB3en Flut wird in 1. Mos
6, 5—12 die Gottvergessenheit und die Sit-
tenverderbnis bezeichnet, von denen die
ganze Menschheit bis auf die Familie Noes
ergriffen war. Diese Verderbnis selber wird
in 6, 1—4 zuriickgefiihrt auf die Ehen der
»Gottes-Sohne« mit den »Menschen-Téch-
tern«, denen die Gewaltmenschen, die »ne-
filim« (= Riesen?) entsprossen. Die tradi-
tionelle Exegese erblickt in den »Gottes-
S6hnen« die Nachkommen des gerechten
Seth (4, 25; 5, 3—7), und in den »Men-
schen-T6chtern« Kainitinnen vom Schlag
der Ada, Zilla und Naama (4, 19. 20). Mit
ebensoviel Recht werden (nach 5, 1) die
Gottes-Sohne als die Minnerwelt, bzw. die
Vornehmen, und die Menschen-Tochter als
die Frauenwelt gedeutet (so Closen). Nach
einem ebenfalls in der HI. Schrift vorkom-
menden Sprachgebrauch (s. Job 1,65 2, 1;
Dn 3, 92) sahen spitere jiidische und auch
einige altchristliche Schrifterklirer in den

467



Gottes-Sohnen reine Geister, die sich in
Menschen-Tochter verliebten und dadurch
zu Fall kamen. Diese Deutung ist natiirlich
theologisch unhaltbar, sie bringt aber tref-
fend zum Ausdruck, dal3 sich die Alten das
Dasein und Wirken der riesenhaften Ge-
waltmenschen, die in der Erinnerung wei-
terlebten, nicht anders erkldren konnten
denn als das Erzeugnis einer derart unna-
tiirlichen Verbindung.

Das »armselige Holz«, das den Gerechten
rettete (Ws 10, 4), war nach der Bibel (1.
Mos 6, 14—16) ein Holzkasten von 300
Ellen Linge, 50 Ellen Breite, 30 Ellen Hohe
— die Elle ist mindestens zu 55 cm zu rech-
nen —, nach dem babylonischen Berichte
ein Schiff von 120 Elien Héhe. Es liegt auf
der Hand, daB solche Bauwerke mittels der
Steinwerkzeuge der Urzeit kaum auszufiih-
ren waren. Damit wird entweder die Sint-
flut samt dem Bau der Arche in eine so
spite Zeit geriickt, wo man sich bereits auf
die Bearbeitung der Metalle verstand, oder
es verlegte der Berichterstatter die techni-
schen Mittel und Leistungen seiner Zeit in
die Urzeit zuriick, und der biblische Ver-
fasser iibernahm den Bericht, wie er ihn
vorfand, geradeso wie er die Stammbiume
und andere Dokumente verarbeitete, die
ihm die Uberlieferung bot. Da die Metall-
zeit sehr spit beginnt, ist die zweite Annah-
me die wahrscheinlichere.

Welcher Art solche Uberlieferungen sein
konnten und wie der Redaktor von 1. Mos
sie verarbeitete, zeigt gerade der Sintflut-
bericht. Mittels der verschiedenen Gottes-
namen und des Details lassen sich unschwer
zwei Berichte herausschilen, die in allen
wesentlichen Ziigen iibereinstimmen, in den
Einzelheiten aber sich deutlich voneinan-
der abheben, in 1. Mos 6—9 aber unausge-
glichen ineinander verarbeitet sind. In der
jahvistischen Quelle wurde die Flut be-
wirkt durch einen 40tigigen Regen und
dauerte zwei Monate, d. h. (40 4+ 3 X 7)
Tage, und in die Arche waren aufzuneh-

men je sieben Paar reine und je ein Paar

468

Nach der elohistischen
Quelle bewirkte eine Sturzwelle die Flut,
die ein volles Sonnenjahr dauerte; mitzu-
nehmen in die Arche waren nur je ein Paar
Tiere. Da beide Quellen dem Redaktor
glaubwiirdig erschienen, die Inspirations-
gnade ihn aber dariiber nicht belehrte, wie
die Unterschiede auszugleichen seien, such-
te er, wie man es auch in der profanen Ge-

unreine Tiere.

schichtsschreibung machte, so gut es ging,
die beiden Quellen in einen Bericht zu ver-
weben.

VI
DER BABYLONISCHE TURM UND
DIE SPRACHVERWIRRUNG

Die Ausgrabungen, die an den Ruinen-
stitien Mesopotamiens um die Mitte des
letzten Jahrhunderts begannen wund bis
heute fortgesetzt werden, brachten in jeder
alten Residenzstadt einen sog. Zikkurat zu-
tage, einen Tempelberg, der in mehreren
kubischen Stockwerken aufgefiihrt war,
sich nach oben verjiingte und oben mit
einem Tempel abschloB3, in dem der Stadt-
und Reichs-Gott, die idealisierte Staats-
macht, thronte. Da es im Alluvium des
Zweistromelandes keine Steinbriiche gab,
wohl aber Lehm und Erdharz (Asphalt) in
Menge, so baute man mit Ziegeln, die bald
an der Sonne, bald im Feuer gehirtet wa-
ren, und als vorziiglicher Mértel diente das
Erdharz. Einen solchen Zikkurat liel3 der
Babel-Kénig Nabuchodonosor nach einer
von ihm angebrachten Inschrift erneuern,
den Etemenanki, der unten 90 m im Ge-
viert mall und 90 m hoch war, also »bis an
den Himmel zu reichen« schien. — Solche
Bauwerke als Ausdruck heidnischen Uber-
mutes und Machtwillens und der Selbstver-
gotterung hatte der Verfasser des Berichtes
von 1. Mos 11, 1—8 vor Augen, als er die
wiederum sich von Gott abwendende
Menschheit den Plan fassen liel3, als Zeu-
gen und Symbol ihrer Einheit einen Turm
zu bauen, der bis an den Himmel reichen



sollte. Aber selbst ein solches Bauwerk ist
vor Gott so winzig, dal} dieser geradezu
eigens herabsteigen mul}, um diese »Maul-
wurfshaufen«
merkt den Spott des Verehrers des Him-
mels-Gottes.

auch nur zu sehen. Man

Um solch ein himmelstiirmendes Werk
zu vereiteln, brauchte Gott nur durch die
Sprachverwirrung zu bewirken, daB3 sich
die Menschen nicht mehr verstehen konn-
ten. Das war der symbolische Ausdruck der
geschichtlichen Vorginge in Mesopota-
mien. Seit der grauen Vorzeit erhob sich
dort ein Stadt-Staat nach dem andern, und
jeder hatte die Tendenz, zu einem Grol-
staat, einem Weltreich auszuwachsen, und
sie alle vergétterten die Staatsmacht, stan-
den im Dienste der Damonen. Aber sie
alle umfalten ein Gewimmel von Vélkern
und Stimmen der verschiedensten Spra-
chen, Kulturen und politischen Tendenzen,
die sich nicht »unter einen Hut bringen«
lieBen. Dazu kamen die sozialen Gegensitze
im Herrenvolk und der Drang der angren-
zenden Gebirgs- und Wiistenstimme nach
dem fruchtbaren Tieflande. Da brauchte
Gott nur den Geist des »Sich-nicht-mehr-
verstehen-Wollens und des Nicht-mehr-zu-
sammengehen-Wollens« unter sie zu sen-
den, und es folgte alsbald ein »Sich-nicht-

mehr-verstehen-Kéonnen«, eine Verwirrung

weniger der sprachlichen Laute als der po-
litischen Tendenzen, und das Weltreich,
»der babylonische Turmc, zerfiel unauf-
haltsam, unrettbar. Freilich war auch die
Aufteilung der Sprachen nicht aufzuhalten;
denn sie war begriindet in der Mannigfal-
tigkeit der Geistesanlagen der Menschen
und in der Vielfalt der klimatischen und
wirtschaftlichen Verhiltnisse, konnte aber
durch das Auseinander-Streben der sozia-
len und politischen Interessen und Tenden-
zen nur beschleunigt und verschirft wer-
den. Mochten aber im Blickfeld des Ver-
fassers der sogenannten Vilkertafel von 1.
Mos 10, das vom persischen Meerbusen bis
nach Spanien, von Athiopien und Siid-

Arabien bis zum Kaukasus und zur Krim
reichte, die verschiedenen Volker und
Stimme infolge der Sprachverwirrung noch
so auseinander streben, er behandelte sie
alle als gleichwertige Nachkommen des
einen Stammvaters Noe und damit als An-
wirter des messianischen Heiles, und somit
erhebt er sich himmelhoch iiber den eng-
herzigen Nationalismus der antiken Vélker

und selbst der spdtern Juden.

SCHLUSSWORT

»Im Anfang war der Logos (das Wort),
und der Logos war bei Gott, war selber
Gott. Alles ist durch Thn geworden, und
nichts von dem, was geworden ist, ist ohne
Thn geworden. In Thm war auch das Leben,
und das Leben war das Licht der Men-
schen.« Mit diesen Worten von uniiberbiet-
barer Knappheit hat der vierte Evangelist
im Prolog zu seiner Schrift von der Froh-
botschaft das Wirken der zweiten gottli-
chen Person im Bereiche der Natur und
der Ubernatur geschildert — mit »Lichi«
und »Leben« werden im vierten Evange-
lium durchwegs die Giiter bezeichnet, die
der menschgewordene Logos in die Welt
gebracht hat, Licht und Leben aus Gott,
Teilnahme am Leben und Lichte Gottes.
Auf den gottlichen Logos geht somit alles
geschopfliche Sein und jede geschopfliche
Ordnung zuriick, in der rein materiellen
Welt, in der Welt der Lebewesen, die ganze,
intellektuelle, sittliche und soziale Ordnung
in der Menschheit und in der Geisterwelt,
auch die iibernatiirliche Ordnung, mit der
der Schipfer den ersten Menschen ausge-
stattet hat. Beide Ordnungen, die natiirliche
und die iibernatiirliche, waren durch den
Logos wunderbar aufeinander abgestimmt;
die natiirliche Ordnung war Grundlage und
Unterbau der iibernatiirlichen Ordnung
und fand in dieser die hochst mégliche,
aber ungeschuldete und den natiirli-
chen Kriften unerreichbare Kronung und
Vollendung. Die natiirliche Ordnung konnte

469



der Mensch mit den Kriften und Fihig-
keiten seiner korperlich-geistigen Natur,
mit seinen Beobachtungen und Erfahrun-
gen, die allmihlich zu eigentlichen Wissen-
schaften auswuchsen, mit seiner nach und
nach zur Technik und Kunst sich weiten-
den und entfaltenden Titigkeit allseitig er-
kennen und beherrschen; ja er bekam den
formlichen Auftrag, sich die ganze sicht-
bare Schopfung dienstbar zu machen (1.
Mos 1, 28), und nach dem Schépfungsplane
Gottes hitte jeder Fortschritt in der Er-
kenntnis und Beherrschung der natiirlichen
Ordnung den Menschen auch tiefer in die
natiirliche Erkenntnis des Schopfers und
in die Betitigung seines natiirlichen und
iibernatiirlichen Verhiltnisses zu Gott hin-
eingefiihrt.

Im Siindenfall des ersten Menschenpaa-
res ging jedoch die iibernatiirliche Aus-
stattung verloren, aber die Berufung zur
iibernatiirlichen Ordnung und die Ver-
pflichtung darauf blieben. In dem Malle,
als die natiirliche Ordnung mit der iiber-
natiirlichen zusammenhingt, bekam auch
sie den Verlust der iibernatiirlichen Aus-
stattung zu spiiren. Der Mensch konnte zwar
noch immer aus der sichtbaren Schépfung
das Dasein, die Eigenschaften und den Wil-
len des Schopfer-Gottes erkennen (Ws 13,
3ff.; Rm 1, 20) und war auch imstand,
den einzelnen Forderungen des Sittengeset-
zes, wie es ihm im Alltag entgegentrat,
nachzukommen. Die tiefen Erkenntnisse
der alten Priester, Dichter und Philosophen
in den gottlichen und menschlichen Din-
gen; die Tugendiibungen und Tugendakte,
von denen auch die antike Geschichte zu
berichten weil}; die zahlreichen, durch Be-
obachtung, Experiment, Berechnung, Hilfs-
hypothesen und Theorien allmihlich ge-
wonnenen und sichern Erkenntnisse der
neuern Naturwissenschaften, die durch sog.
revolutionidre Entdeckungen nicht »iiber
den Haufen geworfen« werden, sondern
fortan nur als Einzelglied und Sonderfall

einer viel umfassenderen Naturkenntnis

470

zu gelten haben: dies alles ist ein Beweis
dafiir, daB auch dem gefallenen Menschen
in der natiirlichen Ordnung die Kraft ge-
blieben ist, das Wahre und Gute zu erken-
nen und zu erreichen. Aber aufs Ganze ge-
sehen, verfiel doch die Menschheit in der
natiirlichen Erkenntnis Gottes und der Sit-
tenordnung den grobsten Irrtiimern und
wurde zugleich das Opfer blinder Leiden-
schaften, die das geistige und physische,
wirtschaftliche und gesellschaftliche Leben
aufs schwerste gefihrdeten, in einem Male,
daB alle edlern und einsichtigen Menschen
gestehen mulBlten: Nur ein Gott kann aus
solcher Not noch helfen.

Da war auch der Zeitpunkt gekommen,
wo der gottliche Logos Mensch werden
wollte, um als »logos énsarkos« das noch
wunderbarer zu erneuern, was Er als »lo-
gos asarkos« wunderbar erschaffen hatte.
Aber seine Lehre und sein ganzes Wirken,
wie die vier Evangelienschriften davon be-
richten, beschrinkte sich darauf, die zer-
storte iibernatiirliche Ordnung wiederher-
zustellen und die verlorene Gnadenausstat-
tung wiederzugewinnen. Die natiirliche
Ordnung in der menschlichen Gesellschaft
und erst recht im Bereich des UnbewuBten
und Unbelebten liel3 Er unveridndert beste-
hen, sie diente Thm hochstens als Lehrmit-
tel, um seinen Lehrgegenstand, die neue,
iibernatiirliche Ordnung, den Menschen
verstindlich und greifbar zu machen.

Aus diesem Verhalten des »logos énsar-
kos« folgt nun zweierlei: Die ganze natiir-
liche Ordnung, soweit nicht héhere, iiber
sie hinausgehende Belange in Frage kom-
men, bleibt in ihrem bisherigen Besitz-
stande. Die Mittel, sie zu erkennen und zu
beherrschen, sind und bleiben Wissen-
schaft, Kunst und Technik. Durch die Kon-
trolle, die diese gegenseitig iiben, iiberwin-
den sie allfillige Irrtiimer, die sich infolge
unzulidnglicher Hilfsmittel und Methoden
eingeschlichen und unter Umstéinden recht
lange behauptet haben. Wissenschaft, Kunst
und Technik bestimmen selber ihre Metho-



den und Hilfsmittel, und, da sie kraft ihrer
Bestimmung im Dienste des Wahren, des
Guten und des Schonen stehen, lehnen sie es
ab, sich uiber ihre Ziele und Hilfsmittel von
Partei und Staat, von Weltanschauung und
Religion Vorschriften machen zu lassen.

Die iibernatiirliche Ordnung dagegen eig-
net der Mensch sich an durch den Glauben
an Christi Person, Lehre und Werk. Fir
alle Fragen, die das iibernatiirliche Ver-
hiltnis des Menschen und der Menschheit
zu Gott und damit das Seelenheil betreffen,
ist der Glaube, ist die mit dessen Verkiindi-
gung und Bewahrung betraute Autoritit
der Kirche, ist die aus dem Glauben und
der kirchlichen Uberlieferung schopfende
Theologie zustindig. Unter dem Gesichts-
punkte des Seelenheiles, und nur unter
diesem, steht den Vertretern der iiberna-
tiirlichen Ordnung eine Kontrolle zu bzgl.
der Belange der Politik und der Wirtschaft,
der Wissenschaften, der Kiinste und der
Technik.

Dariiber, dal3 diese Ausscheidung der Zu-
stindigkeit der natiirlichen und der iiber-
natiirlichen Ordnung grundsitzlich richtig
ist, kann kein verniinftiger Zweifel beste-
hen; Schwierigkeiten erheben sich aber
immer wieder, wenn und sobald es sich um
noch nicht geklirte Grenzfragen handelt
und sich die Vertreter der einen und der
andern Ordnung der Grenzen ihrer Auf-
gabe und Zustindigkeit nicht bewult sind.
Diese Verwischung der Grenzen hat s. Z.
den unseligen Galilei-Handel von 1616 und
1632 herbeigefiihrt, indem einerseits Gali-
lei seine astronomischen und physikali-
schen Theorien theologisch zu unter-
mauern suchte und fiir sie das Urteil der
Kirche anrief, und indem anderseits die
Theologen sich in einer im Grunde natur-
wissenschaftlichen Lehre als zustdndig be-
trachteten. Heute, durch solche Erfahrun-
gen gewitzigt, sind sich die maBgebenden
Theologen und Vertreter der iibernatiirli-
chen Ordnung darin einig, dal} sie nur so-
weit verlangen kénnen, von den Vertretern

der natiirlichen Ordnung ernst genommen
zu werden, als sie selber bereit sind, diese
auch ernst zu nehmen, wo sie in ihrem Be-
reiche bleiben und von den ihnen eigen-
tiimlichen Forschungs-Mitteln und -Ver-
fahren einen einwandfreien Gebrauch ma-
chen. Wenn und solange die Vertreter der
beiden Ordnungen gegenseitigz einander
ernst nehmen und mit der gebithrenden
Achtung und Ehrfurcht behandeln, werden
nicht nur bedauerliche MiBlverstindnisse
vermieden, sondern es ist auch eine Zusam-
menarbeit zur Ehre Gottes und zum zeit-
lichen und ewigen Wohle der Menschheit
moglich, und es erlangen beide Ordnungen
im gottlichen Logos ihre urspriinglich ge-
plante héhere Einheit.

Im Lichte der voranschreitenden Natur-
und Geschichtswissenschaften werden gar
nicht selten Auffassungen hinfillig, hinter
denen bisher die Autoritit von Kirchenleh-
rern und groBBen Theologen oder Philoso-
phen stand und denen entsprechend auch
die HI1. Schriften bisher erklirt wurden.
Geirrt haben in diesem Falle weder die
HI. Schrift noch die eigentliche Gotres-
lehre, sondern geirrt haben nur die Ver-
treter der theologischen Wissenschaften.
In der Regel gewinnt in dem neuen Lichte
das Schriftwort erst recht an Tiefe und
Weite, und immer wieder bewahrheitet
sich das Wort:

Veritas Domini manet in aeternum.

Die Wahrheit und Wahrhaftigkeit des
Herrn wihret ewig, im Reiche der Natur*
nicht minder als in dem der Ubernatur.

DIE UNIVERSITAT FREIBURG

ist nicht nur Spitze des schweizerischen katholischen
Schulwesens, sondern auch Sonne, von der belebende und
wirmende Lichtstrahlen auf alle Schulformen und Schul-
stufen der katholischen Schweiz segenbringend zuriick-

leuchten.

UNIVERSITATSPROFESSOR
P. ILDEFONS BETSCHART OSB.
SALZBURG

471



	Die biblische Urgeschichte im Lichte der Natur- und Geistes-Wissenschaften

