
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 37 (1950)

Heft: 14: Die biblische Urgeschichte im Lichte der Natur- und
Geisteswissenschaften

Artikel: Die biblische Urgeschichte im Lichte der Natur- und Geistes-
Wissenschaften

Autor: Schwegler, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wer sich für eine Zusammenfassung der heutigen

Forschungslage in bezug auf die Grenzfragen
zwischen Bibelwissenschaft und profane antike
Geschichte interessiert, sei auf die grundlegenden
Darlegungen von Dr. Herbert Haag hingewiesen:

»Biblische Beiträge: Rundschreiben Pius' XII.,
Über die zeitgemäße Förderung der biblischen
Studien mit Kommentar.« (Zu beziehen bei Dr.
tlieol. Ed. Baumgartner, Pfarrer, Seelisberg,
Obmann der Schweiz. Kath. Bibelbewegung.)

DIE BIBLISCHE UBGESCHICHTE

IM LICHTE DER NATUR- UND GEISTES WISSENSCHAFTEN

Von Dr. P. Theodor Schweiler OSB.

Imprimi permittit
Einsidlae, 25. Oct. 1950

f Benno, abbas

der licht- und lautlose Aufenthaltsort der
abgeschiedenen Seelen, die hier ein däm-

merhaftes, freud-, aber auch leidloses
Dasein führen. Aus dem Urmeer unterhalb

DAS WELTBILD DES ALTEN ORIENTS
UND DER BIBEL

Den aufmerksamen Lesern und Leserinnen

der Hl. Schrift begegnen besonders im
Alten Testament (A. T.), aber auch im
Neuen Testament (N. T.) Vorstellungen
über das Weltall, über dessen Einrichtungen

und die Vorgänge darin, die sich mit
den Kenntnissen nicht zusammenreimen
lassen, die nach dem heutigen Stande der
Wissenschaften in den Schulen allenthalben

vorgetragen werden. Kenner der Kultur

und der Geisteswelt des Altertums,
insbesondere des alten Orients, jedoch erkennen

in dem Weltbild der Bibel dasselbe,
das schon die alten Sumerer und Babylo-
nier, die alten Ägypter und die Griechen
der Frülizeit hatten. Von diesem Weltbilde
gibt che beigegebene Zeichnung eine
einigermaßen zutreffende Vorstellung.

Darnach dachten sich die Alten die Erde
als eine Scheibe, die auf dem Urmeere
schwimmt, auf Säulen ruht und vom Ozean

rings umflossen ist. Es braucht daher Gott
die Erde nur an einem ihrer Enden oder

Zipfel emporzuheben, wie man einen Teppich

hebt, und die Sünder werden
davongewirbelt (Job 38, 13) *. Tief im Innern
der Erde liegt die Unterwelt, der Scheol,

1 Siehe unten Kleindruck!

A, 11, C - Oberer Himmel D,E,F— Unterer Himmel
K Vorratskammern M — Meer

der Erdscheibe steigen die Wasser als Quellen

in die Höhe und speisen die Bäche und
Flüsse. Hätte Gott dem Urmeer rings um die
Erde nicht Schranken gesetzt, so würde es

die Erde überfluten, wie es dies in der Sintflut

getan hat.
Über die Erdscheibe wölbt sich der Himmel

als feste Decke. Daß diese Decke oder
dieses Gewölbe fest, gläsern oder ehern sei,

ergibt sich sowohl aus dem hebräischen
Namen »raqia« wie aus dessen griechischer
und lateinischer Wiedergabe, »stereoma«
bzw. »firmamentum«; denn beide Wörter

•142



bezeichnen etwas Festes. Den Himmel
dachte man in mehrere Stufen oder Zonen

gegliedert; über der obersten Stufe thront
Gott, von einem Lichtmeer umgeben. Das

Himmelsgewölbe ruht außerhalb der
bewohnten Erde auf dem Urmeer und steht
mit diesem in Verbindung. Es enthält die
riesigen Vorratskammern für die »obern
Wasser«, die als Regen oder Tau oder
Schnee und Hagel durch die Himmelsluken

oder die Schleusen hindurchdringen,

sei es, um die Erde zu überschwemmen
(wie in der Sintflut), sei es, um sie zu
berieseln und fruchtbar zu machen, sei es, um
die Wolken mit Wasser zu füllen. Am
Firmament sind der Sonne, dem Mond und
den Planeten (Wandelsternen) feste Bahnen

angewiesen und feste Plätze den andern
Sternen. Die feste Ordnung, mit der sie Tag
um Tag am Himmelsgewölbe aufrücken,
erweckt den Eindruck eines Heeres, eben des

Himmelsheeres; wär's zu verwundern, wenn
sie belebt wären und Träger geheimnisvoller

Kräfte?
Da es zu weit führen würde, die einzelnen Züge

dieses Weltbildes mit den einschlägigen Bibelstellen

zu belegen, so seien ausführlich nur vier der
bezeichnendsten genannt. Die erste gehört dem

Sechstagewerk (1. Mos 1, 1—2, 4a) an; welches

nun immer die literarische Gattung dieses Stückes

ist, es hat jedenfalls die Form einer geschichtlichen
Darstellung; darum sind die einzelnen Ausdrücke
wörtlich zu nehmen. Die andern drei sind den
Weisheitsbüchern entnommen und sind daher
poetische und daher bilderreiche Schilderungen;
aber in den angewandten Bildern tritt das antike
Weltbild mit unverkennbarer Deutlichkeit zutage.

1.

1. Mos 1. 6 Dann sprach Gott: »Inmitten der
Wasser entstehe eine Feste, und sie scheide die
einen Wasser von den andern!« So geschah es.
7 Gott schuf die Feste und schied die Wasser unterhalb

der Feste von den Wassern oberhalb der Feste.
8 Gott nannte die Feste »Himmel«. Und es ward
Abend und ward Morgen, ein zweiter Tag. 9 Dann

sprach Gott: »Es sammle sich das Wasser unterhalb

des Himmels an einem Ort, und das Trockene
werde sichtbar!« So geschah es. Das Wasser unter
dem Himmel sammelte sich an seinem Sammelorte,
und das Trockene wurde sichtbar. 10 Und Gott

nannte das Trockene »Erde«, und den Sammelort
des Wassers nannte er »Meer«. Und Gott sah, daß

alles gut war... 13 Und es ward Abend und ward
Morgen, ein dritter Tag. 11 Dann sprach Gott: »An
der Himmelsfeste sollen Leuchten entstehen, die
den Tag von der Nacht scheiden; sie sollen zu
Zeichen dienen, zur Bestimmung der Festzeiten, der
Tage und Jahre. 15 Sie sollen strahlen an der
Himmelsfeste und die Erde erleuchten!« So geschah es.
10 Gott schuf die zwei großen Leuchten, die
größere Leuchte, damit sie über den Tag herrsche, und
die kleinere Leuchte, damit sie über die Nacht
herrsche, und die Sterne. 17 Und Gott setzte sie an
die Himmelsfeste, damit sie die Erde erleuchteten,
18 Tag und Nacht beherrschten und das Licht von
der Finsternis schieden. Und Gott sah, daß es gut
war. 19 Und es ward Abend und ward Morgen, ein
vierter Tag.

2.

Psalm 104. (Vulg. 103.)

1 Preise, meine Seele, Jalive (den Herrn)!
Jahve, mein Gott, Du bist überaus groß.
Herrlichkeit und Pracht hast Du angezogen,

2 und hüllst Dich in das Licht wie in einen
Mantel.
Du spannst die Himmel aus wie einen Teppich,

3 und bälkst an die Wasser Deine Söller
(Obergemächer) ;

Du machst die Wolken zu Deinen Wagen
und ziehst einher auf den Flügeln des Windes.

4 Die Winde machst Du zu Deinen Boten,
zu Deinen Dienern Feuer und Flamme.

5 Du gründetest die Erde auf ihre Festen (Grundlagen),

daß sie nie und nimmermehr wankt;
6 mit Flut bedecktest Du sie wie mit einerWindel,

und auf den Bergen standen die Wasser.
7 Aber vor Deinem Befehle flohen sie,

vor Deiner Donnerstimme wichen sie zitternd;
8 auftauchten die Berge, und senkten sich die

Täler
an den Ort, den Du ihnen gewiesen.

9 Eine Grenze gäbest Du ihnen, sie nicht zu
überschreiten,

um die Erde nicht wieder zu überdecken.
10 Er entsandte die Quellen in den Runsen,

die zwischen den Bergen dahinziehen.
11 Diese tränken alle Tiere der Felder,

die Wildesel löschen da ihren Durst.
12 Über ihnen wohnen die Vögel des Himmels,

lassen in den Zweigen ihre Stimme hören.
13 Du tränkst die Berge von Deinem Söller aus,

aus Deinen Vorratsräumen sättigst Du die Erde.
19 Den Mond machtest Du zum Messer der Zeit;

auch die Sonne weiß, wann sie sinken soll.

443



20 Er schafft die Finsternis, daß es Nacht wird,
wo das Getier des Waldes sich regt.

21 Die jungen Löwen brüllen nach Beute
und verlangen von Gott ihre Atzung.

22 Geht aber die Sonne auf, verziehn sie sich
und lagern sich in ihren Höhlen.

23 Hinaus geht der Mensch an sein Werk,
zu seiner Arbeit bis zum Feierabend.

21 Wie zahlreich sind deine Werke, o Jahve,
sie alle hast Du mit Weisheit vollbracht.
Voll ist die Erde von Deinen Untertanen.

3

Sprichw. 8, 22—31.

Selbstlob der Weisheit.

22 Jahve gab mir das Sein als Anfang Seines

Waltens,

bevor Er etwas schuf, von jeher schon.
23 Von Ewigkeit her bin ich eingesetzt,

von Anbeginn, ehe die Erde ward;
24 die Meerestiefe war noch nicht, als ich geboren

ward,
noch gab es keine wasserreichen Quellen;

25 noch waren nicht die Berge eingesenkt;
vor den Hügeln wurde ich geboren.

26 Noch hatte Er die Erde und die Fluren nicht
gemacht,
noch des Erdkreises erste Schollen.

27 Als Er den Himmel schuf, war ich schon da;
als Er den Kreis festlegte auf dem Weltenmeer;

28 als Er die Wolken in der Höhe festigte
und anschwellen ließ die Quellen der Flut;

29 als Er dem Meere seine Schranken zog,
daß die Wasser Sein Gebot nicht überschritten;

30 als Er die Grundlagen der Erde legte: —
da war an Seiner Seite ich am Werk,

31 Tag für Tag war ich voll Entzücken,
spielte vor ihm allezeit,

32 spielte auf seinem Erdenrund
und habe meine Freude an den Menschen.

4

Job 38; Die Gottesrede.

1 Da erwiderte Er dem Job aus dem Wettersturm
und sprach:

2 »Wer hüllt den Ratschluß da ins Dunkel
mit Reden voller Unverstand?

3 Umgürte deine Lenden wie ein Mann!
Ich frage dich, und du, gib Antwort Mir'

4 Wo wärest du, als Ich den Grund zur Erde legte?
sag an, wenn du die Weisheit weißt.

5 Wer setzte ihre Maße fest? Weißt du's?

wer hat die Meßschnur über sie gespannt?
6 Worauf ist ihre Unterlage abgestellt?

Wer hat den Eckstein eingesenkt?

7 Damals, als Mich die Morgensterne priesen,
und jauchzten alle Gottessöhne?

8 Wer hat das Meer mit Schranken eingeschlossen,
als es hervorbrach wie aus einem Mutterschoß;

9 als Ich die Wolken ihm zum Kleide gab,

in Finsternis es hüllte wie in Kindeswindeln?
10 Ich engt' es ein mit Meinen Schranken,

Ich setzte Riegel ihm und Tore;
11 Ich sprach: ,Bis hierher dein Weg und weiter

nicht!
hier sollen deine wilden Wogen brechen'.

12 Hast du, seit du geboren bist, dem Morgen je
geboten,
der Morgenröte ihre Stätte angewiesen?

13 Hast du der Erde Säume je gefaßt, um sie zu

rütteln,
und so die Sünder von ihr abgeschüttelt?

14 Wie Siegelton, so nimmt sie Farbe an,
und wie ein Prachtkleid färbt sie sich.

15 Den Frevlern aber wird ihr Licht entzogen,
zerbrochen wird der schon erhob'ne Arm.

16 Hast du des Meeres Tiefen schon betreten,
bist im tiefsten Abgrund je gewandelt?

17 Des Todes Tore, haben sie sich dir geöffnet?
Und hast die dunklen Pforten du geschaut?

18 Hast du der Erde Breiten überblickt?
Tu alles dies Mir kund, wenn du es weißt!

19 Wo ist der Weg zum Wohngezelt des Lifhts,
wo das Heim der Finsternis,

20 daß jedes du in sein Gehege bringst,
den Pfad zu seinem Hause wissest?

21 Du weißt's! Denn damals wurdest du geboren,
und groß ist deiner Tage Zahl.

22 Bist in des Schnees Kammern je du eingedrun¬

gen,
und hast des Hagels Speicher du gesehen,

23 die Ich gerüstet für die Fehdezeit,
und für den Tag des Kampfes und des Kriegs?

24 .Auf welchem Weg zerteilet sich der Dunst,
und breitet sich der Glutwind übers Land?

25 Wer weist dem Regengusse seinen Lauf,
den Weg dem Donnerhall,

26 damit es regne auf ein menschenleeres Land,
die Wüste, wo doch niemand wohnt;

27 zu tränken Wüstenland und Wildnis,
und daraus frisches Kraut hervorzubringen?

28 Wer ist des Regens Vater,
wer hat gezeugt des Taues Tropfen?

29 Aus wessen Schoß ist wohl das Eis hervorgegan¬

gen,

wer hat den Reif vom Himmel her erzeugt?
30 Zu Stein verhärten sich die Wasser,

und es verfestigt sich der Fluten Oberfläche.
31 Kannst der Plejaden Glanzgestirn du wohl zu¬

sammenbinden,
des Nordstern Kreislauf unterbrechen?

444



32 Führst du den Morgenstern zur rechten Zeit
herbei,
und leitest du den Bären samt den Jungen?
(Sternbild am Nordpol des Himmels.)

33 Ist das Gesetz des Himmels dir bekannt?
Bestimmtest du wohl seinen Einfluß auf die
Erde?

34 Läßt du bis zumGewölke deine Stimme dringen,
daß dich ein Wasserschwall bedecke?

35 Entsendest du die Blitze, daß sie gehen,
indem sie zu dir sagen: ,Wir sind da?'

36 Wer gab in das Verborgene die Weisheit,
und wer verlieh den Luftgebilden Einsicht?

37 Wer zählt in Weisheit wohl die Wolken,
wer läßt des Himmels Schläuche rinnen,

38 wenn sich der Staub verhärtet auf der Erde,
so daß die Schollen fest zusammenkleben?

Zu den Schleusen des Himmels s. etwa 1. Mos.

7, 11; 8, 2; 2 (4) Kg 7, 2; zur Unterwelt Is. 14,

9—20; Job 3, 13—19; 10, 21 f.; 14, 10—14. 21;
Ps. 6, 6; 88 (87), 11—13; 115, 17 (113, 25).

Wir Menschen von heute wissen, daß die
Gravitationskraft die Glieder eines Sonnensystems

zusammenhält, aber vor Newton

(f 1727) wußte man die Ordnung im
Sonnensystem und im Weltall nur der Leitung
durch Geistwiesen zuzuschreiben. — Wir
Menschen von heute würden fragen: Worauf

standen die Säulen, die die Erdscheibe

trugen? Was hielt unten und ringsum das

Urmeer zusammen? Welche Kraft hob die

»untern Wasser« empor, daß sie die Quellen

speisen und die Himmelskammern
nachfüllen konnten? Doch solche Fragen
stellte der antike Mensch noch nicht, und
wäre er darnach gefragt worden, so hätte

er auf die Gottheit hingewiesen, zurückgegriffen.

— Überhaupt fragen wir uns: Wie
kommt es, daß die biblischen Verfasser,
die doch vom Heiligen Geiste geleitet, inspiriert

waren, uns ein so unvollkommenes
Weltbild vor Augen führen, ein Weltbild,
das himmelweit von der Wirklichkeit
abweicht? Oder haben wir etwa in ihren Worten

und Wendungen einen noch unfertigen,
unbeholfenen Ausdruck richtigen Wissens

und richtiger Erkenntnis zu suchen und
diese bloß in die moderne wissenschaftliche
Ausdrucksweise umzusetzen, um Bibel und
moderne Naturwissenschaft miteinander in

Einklang zu bringen? Auf diese grundlegende

Frage gibt das nächste Kapitel
Antwort.

II
INSPIRATION UND WISSENSCHAFT

ODER
LEHR-GEGENSTAND UND

LEHR-MITTEL
(esprit, mentalite et langage)

Die Vorstellung von den Naturdingen
und dem Weltall, die eben anhand des

Alten Testamentes dargestellt worden ist, fanden

die Israeliten in ihren heiligen
Büchern vor, als deren eigentlichen Urheber
sie Gott selber betrachteten; und nicht
anders war es bei den heidnischen Kulturvölkern

des Altertums, die auch ihre »heiligen«

Bücher hatten. Diesen Glauben der
Juden an den göttlichen Ursprung der
Heiligen Schriften bestätigte der menschgewordene

Sohn Gottes Jesus Christus in vollem

Umfang, indem er bald Texte des Alten
Testamentes als Aussprüche des Heiligen
Geistes bzw. Gottes bezeichnete (z. B. Mt
22, 43), bald Schriftworte als letzte und
unumstößliche Autorität anrief (Mt 4,4. 7.10;
Jo 5, 39; 10, 35). Gestützt auf und durch
dieses Verhalten Jesu gegenüber dem Alten
Testament bezeichneten später die Apostel
die Heiligen Schriften als inspiriert und unter

dem Antrieb des Heiligen Geistes
geschrieben 2 und daher als immer und überall

zuverlässig und sieghaft.

2 Die zwei hauptsächlichsten Stellen sind:
2. Pet 1, 18—21: (Durch die Selbstoffenbarung

Jesu in der Verklärung auf dem heiligen Berge)
steht uns das prophetische Wort um so fester, und
ihr tut gut, euch daran zu halten; denn es ist eine
Leuchte, die an dunklem Orte scheint, bis der Tag
(der Wiederkunft) anbricht und der Morgenstern
in euern Herzen aufgeht. Dabei aber wißt, daß
keine Schriftweissagung Sache eigener Deutung ist;
denn eine Weissagung ist niemals durch menschlichen

Willen zustande gekommen, sondern die
heiligen Gottesmänner haben nur auf Antrieb des

Hl. Geistes geredet.
2. Tim 3, 14—17: Bleib bei dem, was du gelernt

und wovon du dich überzeugt hast. Du weißt ja,

445



Diese Lehre, die zunächst nur die
Bücher des Alten Testamentes betraf, wurde
von den ersten Christengemeinden mit
vollem Rechte auch auf die Schriften des eben
entstehenden oder bereits entstandenen
Neuen Testamentes übertragen, und sie

bewirkte, daß sowohl die berufenen Hirten
und Lehrer wie die einfachen Gläubigen
allen als kanonisch anerkannten Schriften
die höchste Wertschätzung entgegenbrachten;

mit beredten Worten betonten sie

immer wieder gegenüber den heidnischen
Philosophen und deren Naturlehre die

Wahrhaftigkeit und Irrtumslosigkeit der

Heiligen Schrift. Da konnte sich leicht die
Auffassung einstellen: Wenn die biblischen
Verfasser vom Heiligen Geiste erleuchtet
und geleitet waren, so haben sie auch das

innere Wesen der Dinge dargestellt, wie es

in Wahrheit ist, geradeso wie den Lauf der
Geschichte, wie er in Wirklichkeit war.
Anderseits waren die griechischen und
hellenistischen Naturforscher und Denker seit

langem bedeutend über das altorientalische
Weltbild hinausgekommen, und der Samier
Aristarchos (310—250 v. Chr.) hatte
bereits ein heliozentrisches Weltsystem
gelehrt. Dieses fand damals freilich noch wenig

Anklang und blieb vergessen; aber
auch in dem geozentrischen System, das

mit viel Scharfsinn Claudius Ptolemäus

(f um 150 v. Chr.) ausbildete, war die Erde
bereits als Kugel erkannt, war das Himmelsgewölbe

bereits zu den mathematischen
Gebilden der Himmelssphären verflüchtigt,
und für die »obern Wasser« der Bibel war
kein Platz mehr da. Sollten die einschlägigen

Schriftworte gleichwohl noch, wie
bisher, ihre Geltung bewahren, so mußten

von wem du es gelernt hast. Von Kindheit an
kennst du die Heiligen Schriften, die dich weise
machen können zum Heile durch den Glauben an
Christus Jesus. Denn jede von Gott eingegebene
Schrift ist auch nützlich zur Belehrung, Überführung,

Zurechtweisung und Erziehung zur Gerechtigkeit,

damit der Mann Gottes vollkommen sei, zu
jedem guten Werke völlig ausgerüstet.

die christlichen Schrifterklärer zum Mittel
der Allegorese greifen, durch die die
heidnischen Philosophen die alten Göttermärchen

sich und dem Volke und die alexan-
drinischen Juden die Heiligen Schriften den
Heiden ansprechender zu machen seit
langem schon gesucht hatten. Aber ob sie in
den »obern Wassern« die himmlischen Geister

sahen oder andere geheimnisvolle
Mächte, der Wortlaut der einzelnen Texte
und ihr innerer Zusammenhang sprach zu
deutlich gegen eine solche Deutung, als daß
sie tiefe Denker auf die Dauer hätte befriedigen

können. Der größte Denker der
alten lateinischen Kirche, der hl. Augustin,
Bischof von Hippo (f 430), erarbeitete sich
denn auch in seinem beständigen Ringen
um die Probleme von 1. Mos 1 Erkenntnisse,

die den spätem Geschlechtern als

Richtlinien und Leitsterne hätten dienen
können und sollen3. Doch bevor diese
Erkenntnisse zur Geltung kommen und Ge-

3 Die bedeutsamsten dieser Aussprüche sind:
Acta contra Felicem Manich. 1, 10 (»Wir lesen

nicht im Evangelium, der Herr habe gesagt: ,Ich
sende euch den Beistand [den Hl. Geist], damit
er euch über den Lauf von Sonne und Mond
belehre.' Denn Christen wollte er machen, nicht
Mathematiker (Naturforscher).«

In Gen ad. lit. I. 18, 37: »Wenn wir in den

Hl. Schriften über die dunklen und unsern Sinnen

ganz entrückten Dinge etwas lesen, was unbeschadet

des Glaubens, in dem wir unterrichtet worden
sind, diese oder jene Meinung auslösen kann, so

wollen wir uns nicht in voreiliger Behauptung auf
eine dieser Meinungen stürzen, so daß wir
zusammenklappen, wenn bei genauer Untersuchung die
Wahrheit diese Meinung zu Falle bringen sollte;
denn in diesem Falle kämpfen wir nicht für die
Auffassung der Hl. Schrift, sondern für die unsrige
in einer Weise, daß wir die unsrige als die der
Hl. Schrift sehen möchten, während wir wünschen

müßten, die Auffassung der Hl. Schrift möchte die
unsrige werden.«

In Gen ad lit. II. 9, 20: »Man fragt oft, welche
Gestalt und Form des Himmels man nach unsern
Hl. Schriften annehmen müsse. Denn viele
disputieren über diese Dinge, die unsere (heiligen)
Schriftsteller in größerer Klugheit übergangen
haben, da diese Dinge den Lernenden zum seligen
Leben doch nichts nützen.«

446



meingut der katholischen Schrifterklärung
werden konnten, mußten seit dem Aufblühen

der modernen Natur- und
Geschichtswissenschaften die extremen Richtungen
der ultrakonservativen ecole stricte und der
liberalisierenden ecole large alle Seitenwege

zu gehen versucht haben, die immer nur
in Sackgassen münden konnten. Solche

Seitenwege waren einerseits der Versuch, die
Hl. Schrift im Sinne und im Lichte der
voranschreitenden Naturwissenschaften zu
erklären, was einem lächerlich wirkenden
»Eiertanze« gleich kam; anderseits der
Versuch, einzelne Teile der Hl. Schrift von der

Inspiration oder doch von deren hauptsäch-

4 Die für dieses Kapitel wichtigsten Stellen sind:

Aus »Providentissimus Deus«: »Zwischen den

Theologen und den Naturforschern kann kein
eigentlicher Zwiespalt entstehen, wenn sich jeder
innert seinen Grenzen hält und nach der Mahnung
des hl. Augustin acht gibt, daß er nichts unüberlegt

behauptet und nichts Unbekanntes als bekannt

ausgibt. Sollten sie verschiedener Meinung sein, so

sagt eine von demselben (Kirchenvater) aufgestellte
Regel, wie sich der Theologe zu verhalten habe.

Diese lautet nämlich: ,Wenn die Naturforscher
über die Natur der Dinge etwas mit schlüssigen
Beweisen dartun können, so zeigen wir, daß dies

unsern Hl. Schriften nicht entgegenstehe. Was

immer sie aber aus einem ihrer Bücher beibringen,
das unsern Schriften, d. i. dem katholischen Glauben

entgegensteht, so wollen wir so gut als möglich

zu zeigen suchen oder doch unzweifelhaft glauben,

es sei grundfalsch.' Daß diese Richtschnur
berechtigt ist, zeigt vorab die Erwägung, daß die
heiligen Schriftsteller, oder besser der HI. Geist, der

durch sie redete, dieses, nämlich die innere
Beschaffenheit der sichtbaren Dinge, uns Menschen

nicht lehren wollte, weil es für das (Seelen-JHeil
nichts beiträgt. Statt Naturforschung zu treiben,
beschrieben sie daher die Dinge und handelten von
ihnen in übertragener Redeweise, oder so, wie der

Sprachgebrauch es mit sich brachte und dieser
noch heute selbst unter den größten Gelehrten
es mit sich bringt. Denn in der gewöhnlichen Redeweise

wird eben vor allem das hervorgehoben, was

in die Augen sticht, und so sind, wie der engelhafte
Lehrer (Thomas v. Aquin) lehrt, auch die
biblischen Schriftsteller dem nachgegangen, was in die
Sinne fiel oder was Gott, als Er zu den Menschen

redete, diesen nach ihrer Fassungskraft und in
Menschenweise andeuten wollte.«

lichster Wirkung, der Irrtumslosigkeit,
auszunehmen.

In dieser Ideen-Verwirrung wies 1893

endlich der erleuchtete Papst Leo XIII., der
bereits in den Fragen der christlichen
Philosophie, der christlichen Staats- und
Gesellschaftslehre und in der Arbeiterfrage
die richtige Marschroute gezeigt hatte, auch
in der Bibelfrage mit dem Rundschreiben
»Providentissimus Deus« den richtigen
Weg, und 50 Jahre später ergänzte Papst
Pius XII. im Rundschreiben »Divino afflan-
te Spiritu« die Wegwieisungen seines großen

Vorgängers nach mehr denn einer Seite

hin 4. Rei der Macht der Gewohnheit und

Aus »Divino afflante Spiritu«: »Der Literalsinn
einer Stelle liegt bei den Worten und Schriften der
altorientalischen Autoren oft nicht so klar zutage
wie bei unsern heutigen Schriftstellern. Was die
alten Orientalen mit ihren Worten ausdrücken
wollten, läßt sich nicht durch die bloßen Regeln
der Grammatik oder Philologie oder allein aus
dem Zusammenhang bestimmen; der Exeget muß

sozusagen im Geist zurückkehren in jene fernen Jahr-
hunderte des Orients und mit Hilfe der Geschichte,
der Archäologie, der Ethnologie und anderer
Wissenschaften genau bestimmen, welche literarischen
Arten die Schriftsteller jener alten Zeit anwenden
wollten und in Wirklichkeit anwandten. Die alten
Orientalen bedienen sich nämlich zum Ausdruck
ihrer Gedanken nicht immer der gleichen Formen
und Sprechweisen wie wir, sondern vielmehr
derjenigen, die bei den Menschen ihrer Zeit und ihres
Landes üblich waren. Welches diese Redeformen

waren, kann der Exeget nicht im vorneherein
feststellen, sondern nur mit Hilfe einer sorgfältigen
Durchforschung der altorienlalischen Literatur,
Diese Durchforschung nun, die in den letzten
Jahrzehnten mit größerer Sorgfalt und Aufmerksamkeit
gemacht worden ist als früher, hat gezeigt, welche
Redegattungen in der alten Zeit für die dichterische

Schilderung, für die Darstellung der Regeln
und Gesetze des Lebens, sowie für die Erzählung
geschichtlicher Tatsachen und Ereignisse verwendet
wurden. Diese Durchforschung hat gleicherweise
klar erwiesen, daß das israelitische Volk in der
Geschichtsschreibung die andern alten Völker des

Orients bedeutend übertrifft hinsichtlich des Alters
der Berichte, wie auch durch die Treue in der
Wiedergabe der Tatsachen, ein Vorzug, der sicherlich
seinen Ursprung hat im Charisma der göttlichen
Inspiration und in der besondern religiösen Zielset-

447



der Schulüberlieferungen ist es aber nicht
verwunderlich, daß in biblischen Handbüchern,

altern Predigtwerken und katechetischen

Hilfsmitteln diese oder jene Erklärung

der ehemaligen ecole stricte immer
noch zu finden ist. Die Richtigkeit der von
beiden Stellvertretern Christi auf Erden
bzgl. der Wirkimg der Inspiration
dargelegten Lehre ergibt sich jedoch nicht nur
aus der innern Logik ihrer Ausführungen,
sondern wird auch durch das Beispiel des

göttlichen Lehrmeisters Jesus Christus
selber bestätigt.

In seiner ganzen Unterrichtstätigkeit
nahm Jesus Rücksicht sowohl auf seine

messianische Sendung wie auf die Fassungskraft

seiner Zuhörer. Weil seine Sendung

einzig auf das Heil der Seelen abzielte, Heß

er neugierige Fragen, wie die nach der
Ankunft des Reiches Gottes, nach der Zahl der

zung der biblischen Geschichtsdarstellung. Wer
einen richtigen Begriff von der biblischen Inspiration

hat, wird sich nicht wundern, daß trotzdem
auch bei den biblischen Schriftstellern, wie bei den
andern alten Autoren, gewisse Formen der Darstellung

und Erzählung vorkommen, gewisse Eigenheiten,

die besonders den semitischen Sprachen
angehören, die man »angenähert« nennen könnte,
gewisse hyperbolische Redeweisen, ja sogar bisweilen
paradoxe Ausdrücke, die dazu dienen, die Dinge
dem Geiste fester einzuprägen. Ist ja doch den HI.
Büchern keine jener Redeformen fremd, deren sich
die menschliche Sprache bei den Alten, besonders
im Orient, zum Ausdruck der Gedanken zu bedienen

pflegte, allerdings unter der Bedingung, daß
die angewandte Redegattung in keiner Weise der
Heiligkeit und Wahrhaftigkeit Gottes widerspricht.
So sagt schon, scharfsinnig wie immer, der hl. Thomas

: »In der Hl. Schrift wird das Göttliche uns
vorgelegt in der Weise, wie es die Menschen zu tun
pflegen.« Wie nämlich das wesenhafte Wort Gottes
den Menschen in allem ähnlich geworden ist, die
Sünde ausgenommen, so sind auch die Worte Gottes,

durch menschliche Zungen ausgedrückt, in
allem der menschlichen Sprache ähnlich geworden,
den Irrtum ausgenommen. Diese aus der Vorsehung
Gottes stammende Herablassung hat schon der hl.
Johannes Chrysostomus hoch gefeiert und ihr
Vorhandensein in den Heiligen Büchern immer wieder
vermerkt.«

Auserwählten, nach dem Schicksal des

Liebesjüngers (s. Lk 17, 20; 13, 23; AG 1, 6;
Jo 21, 21) unbeantwortet und lehnte
Ansinnen ab, die außerhalb seiner Sendung
lagen (Lk 12, 13; Jo 6, 15). Aus Rücksicht
auf seine Zuhörer erhärtete er seine
Sendung und Stellung mit Beispielen und
Weissagungen des Alten Testamentes und
erläuterte die Geheimnisse des Gottesreiches

an bekannten Vorkommnissen des Alltags.
Aber wie tief und zutreffend immer die
Einblicke sind, die die Gleichnisse Jesu in
das politische, soziale, wirtschaftliche und
häusliche Leben des damaligen Israels
gewähren, nie ist einer dieser Belange Lehr-
gegenstand, sondern immer nur Lehrmittel
des einen Lehrgegenstandes Jesu, des

Gottesreiches, das er im Auftrag des Vaters
aufrichten will und das die Menschen durch
den vollen Glauben an ihn in sich aufnehmen

sollen. Die Gleichnisse Jesu haben mit
den mustergültigen Gleichnissen aller Zeiten

das gemeinsam, daß sie einen für die
Deutung ausschlaggebenden Vergleichs-
punkt (Tertium comparationis) haben und
daneben allerlei schmückendes Beiwerk
aufweisen, das für den Lehrgegenstand und
den Lehrzweck zwar belanglos ist, aber mit
einer gewissen literarischen Notwendigkeit
zur Vollkommenheit des Lehrmittels
gehört.

Nun war Jesus, das sündenlose Wort Gottes

im Fleisch — »logos ensarkos« nennen
es die Griechen — in seinem ganzen mes-
sianischen Wirken von demselben Geiste
Gottes geführt und geleitet, der einst durch
die Propheten geredet und die biblischen
Schriftsteller des Alten Testamentes inspiriert

hatte, d. h. bei der Auswahl und
Bewertung des Stoffes geleitet und erleuchtet,
zum Schreiben angetrieben hatte und ihnen
dabei so beigestanden war, daß sie mit
unfehlbarer Sicherheit all das und nur das

niederschrieben, was Gott für die jeweilige
religiöse und sittliche Belehrung seines Volkes

niedergeschrieben wissen wollte, so daß

ihr literarisches Produkt in Wahrheit das

448



irrtumslose »Wort Gottes in der Schrift«,
der »logos embiblos« ist. Dann aber liegt
kein vernünftiger Grund vor, daß die
Unterscheidung zwischen Lehrgegenstand und
Lehrmittel nicht auch auf die Bücher des

Alten Testamentes anwendbar wäre. Ihr
Lehrgegenständ ist der reine und ethische
Monotheismus, ist die fortschreitende
Offenbarung Gottes an die Menschheit über
sich selbst und seine Heilswege in der Ur-
menschheit und im auserwählten Volke.
Diese in den Haupttatsachen der Offenba-

rungs- und Heilsgeschichte, in der
Gesetzgebung, in den Naturschilderungen, in den

religiösen Liedern, in der Spruchdichtung
zutage tretende Idee ist der eigentliche
»esprit« 5. Die Naturschilderungen selber,
die Bilder der religiösen und didaktischen
Poesie, gewisse literarische Einkleidungen
geschichtücher Vorgänge und Begebenheiten

sind das Lehrmittel; darin tritt eine
bestimmte »mentalite«, ein bestimmter geistiger

Untergrund und Hintergrund, ein
bestimmtes Welt- und Kulturbild zutage, das

der Darstellung die besondere »Farbe«
verleiht, aber nicht zum Lehrgegenstand oder

»esprit« gehört. Dabei ist alles in einer
Sprache und Redeweise (»langage«)
ausgedrückt, die für eine bestimmte Zeit, ein
bestimmtes Volk und eine bestimmte Kulturstufe

kennzeichnend ist; aber auch dieses

Element gehört nicht zum Lehrgegenstande.

Von jedem Unterrichte verlangen
Pädagogik und Methodik, daß er nach Inhalt
und Form der Fassungskraft der Lernenden

angepaßt sei. Der inhaltsreichste und
formvollendetste Lehrvortrag hat seinen
Zweck völlig verfehlt, wenn er über die

Köpfe der Zuhörer hinwegging, und die

simpelste Rede vermag einzuschlagen, wenn
sie auf die Vorstellungen und Bedürfnisse
der Hörer eingestellt ist. Diese pädagogische
und methodische Grundregel sehen wir
auch gewahrt sowohl beim »logos ensarkos«

5 s. Guitton J., Le developpement des idees dans

1. A. T. (Aubier, 1947), p. 85—88.

wie beim »logos embiblos«. — Nach
mehrjährigem vertrautem Umgang mit den

Jüngern mußte Jesus diesen in der Abschiedsrede

noch sagen: »Noch vieles habe ich
euch mitzuteilen, aber ihr könnt es jetzt
noch nicht tragen« (Jo 16, 12), und seinen

geistigen Kindern zu Korinth schrieb Paulus:

»Wie Unmündigen in Christo habe ich
euch Milch gereicht, nicht feste Speise,
denn die hättet ihr nicht ertragen können,
ja, könnt es jetzt noch nicht« (1. Kor 3, 3).
Da brauchen wir von der Offenbarung des

Alten Testamentes auch nicht zu erwarten,
daß alle großen Ideen von Anfang an mit
aller Deutlichkeit zutage liegen. Es war
für den Anfang genug, wenn die Idee des

über der Welt stehenden, allwaltenden,
gerechten und gütigen Himmels-Gottes und
der allseitigen Abhängigkeit des Menschen

von dieser möglichst tief eingeprägt wurde.

Was das weitere betraf: die Unsterblichkeit

der Seele, die jenseitige Vergeltung,
die Erlösung, griff Gott als allweiser
Pädagoge nicht vor: seine belehrende Offenbarung

ging Hand in Hand mit den

Erfahrungen, der Denkarbeit und den Bedürfnissen

der Menschen.

Entsprechendes gilt auch vom Lehrmittel.

Will ein Lehrer von seinen Schülern
verstanden werden, so hat er an deren
Vorstellungswelt anzuknüpfen, mag diese noch

so mangelhaft sein. Diese Vorstellungswelt
ignorieren wollen, solange die Schüler noch
nicht darüber hinaus sind, sie korrigieren
wollen, bevor jene dazu reif genug sind*

widerspricht den Regeln der Pädagogik.
Darum, wie der »logos ensarkos« an das

anknüpfte, was seinen Zuhörern vertraut war,
ebenso auch der »logos embiblos«.

Wenn ein vollkommenes Wissen um die
innere Beschaffenheit der Dinge, um den
Bau der Materie oder des Weltalls für die
Erkenntnis Gottes und das Heil der Seele

belanglos ist, dann ist es rein überflüssig,
dem Moses und andern biblischen Verfassern

ein solches Wissen zuzuschreiben, von
dem sie doch keinen Gebrauch machen

449



konnten. Die Idee des überweltlichen und
allwaltenden Gottes konnte auch am
unvollkommenen Weltbild der Alten den
Hörern und Lesern beigebracht werden. Den

Anfängern der Primarschule und den
Primitiven in den Missionen, die noch nicht
an begriffliches Denken gewöhnt sind,
sondern sich mit Bildern und Symbolen6
ausdrücken müssen, bringt der Katechet bei,
was ein Ding ist, indem er anschaulich
beschreibt, wie dieses Ding wird und wirkt;
da liegt kein vernünftiger Grund vor, für
die biblische Urzeit und die Urmenschheit
ein anderes Vorgehen zu erwarten oder zu
fordern: Gottes Worte sind seine Werke,
und in diesen offenbart Er sein Wesen (1.
Mos 1), und der Bericht über die Erschaffung

des Menschen (1. Mos 2) gilt nicht
seinem Werden, sondern seinem Wesen.

Damit ist die nötige freie Bahn geschaffen

für eine Erklärung der biblischen
Urgeschichte, die den Forderungen des
christlichen Glaubens und dem Stande der heutigen

Wissenschaft zugleich gerecht werden
kann.

III
ERKLÄRUNG VON 1. MOS 1 UND 2

Jeder Erklärung vorangehend muß
festgestellt werden, daß das sog. Sechstage-
Werk (Hexaemeron; 1. Mos 1, 1—2, 4a)

vom Bericht über die Erschaffung des

ersten Menschenpaares (2, 4b—25) litera-

6 Siehe Schreiben der Päpstlichen Bibelkommis-
sion an Monsg. Suhard, Kardinal und Erzbischof
von Paris (16. Jan. 1948), über die 11 ersten Kap.
von 1. Mos: » Im vorneherein erklären, diese

Erzählungen enthielten nicht Geschichte im modernen

Sinn des Wortes, könnte leicht dahin verstanden

werden, sie enthielten überhaupt keine
Geschichte, während sie doch in einfacher und
bilderreicher Sprache, die der Fassungskraft einer noch
weniger weit entwickelten Menschheit angepaßt

war, die grundlegenden Wahrheiten berichten, die
im Heilsplane (Gottes) vorausgesetzt sind, und
gleichzeitig eine volkstümliche Darstellung über
die Ursprünge des Menschengeschlechtes und des

auserwählten Volkes.«

risch ganz unabhängig ist. Das Sechstage-
Werk bildet eine literarische Einheit für
sich und wird heute auch von katholischen
Vertretern der Bibelwissenschaft der
Priesterschrift zugeteilt, d. h. der in Priesterkreisen

entstandenen Grundschrift, die im
Geschichts- und Gesetzgebungswerk des

Moses verwertet ist. Der Bericht über die
Erschaffung des ersten Menschenpaares dagegen

ist die Einleitung zur Geschichte der
ersten Menschheit (1. Mos 2—4) und
gehört der sog. jahvistischen Grundschrift 7

an, die sich nach sprachlichen und
sachlichen Merkmalen mit einer gewissen
Sicherheit aus dem Pentateuch (1.—5. Mos)
herausschälen läßt. Als äußere Hauptmerkmale

der Unterscheidung zwischen
Sechstage-Werk und Erschaffung des ersten
Menschenpaares fiel seit langem auf die
Verschiedenheit in den Gottesnamen und in
der Reihenfolge der Werke, im Schema und
in der Sprache, eine so große Verschiedenheit,

daß es allen Grundsätzen einer
gesunden und richtigen Schrifterklärung
widerspricht, die Berichte gegenseitig
auszugleichen und zur Erklärung des einen den
andern heranzuziehen, wie dies bis in die
neueste Zeit Brauch war.

Kennzeichnend für das Sechstage-Weik.
ist einerseits der Gottesname »Elohim«
(Hoch-Gott), anderseits das Schema der
Woche. Unschwer lassen sich aus 1. Mos 1

7 Wird ein auf Moses und dessen Zeit
zurückgehender Grundstock bei den einzelnen Quell- oder
Grundschriften und dazu die auch in den Ergänzern

und endgültigen Redaktoren wirkende Inspiration

eingeräumt, und werden diese Grundschriften
nicht nach einem vorgefaßten Schema sklavisch
gegeneinander abgegrenzt, so läßt sich weder von
Seiten des kirchlichen Lehramtes noch von Seiten

der katholischen Bibelwissenschaft etwas Ernstliches

gegen die Unterscheidung von mehreren
Grundschriften des Pentateuchs einwenden, wie
eine solche die neuere rationalistische Pentateucli-

Kritik, die gewöhnlich nach ihrem Hauptvertreter
Wellhausen (t 1918) benannt wird, entdeckt zu
haben sich rühmt; es sind dies die jahvistische, elo-

histische, deuteronomistische und priesterliche
Grundschrift mit den Siglen J, E, D und P.

450



zwei Triduen (Zyklen zu von je drei
Tagen) feststellen, auf die das ganze
Schöpfungswerk verteilt und in die es eingespannt
ist. Dieses Schema hat man bis in die jüngste

Zeit vielfach als Lehrgegenständ
betrachtet und dementsprechend auf eine
besondere göttliche Offenbarung zurückgeführt.

Es ist aber nur Lehrmittel, das der
Verfasser nach dem Muster der bereits in
Übung stehenden Woche und nach dem
Grundsatz der Alten geschaffen hat, das

Wirken des Menschen auf Erden sei ein
Widerschein des Wirkens Gottes im Himmel.

Dieses Schema bot verschiedene Vorteile

: die Hörer und Leser konnten es leicht
im Gedächtnis behalten; es umfaßte alle

Schöpfungswerke Gottes und enthielt »in
nuce« (in aller Kürze) die wichtigsten
religiösen und sittlichen Lehren.

Im ersten Triduum werden drei
Scheidungen vorgenommen und damit die Räume

geschaffen; im zweiten Triduum erhalten

diese Räume ihre Ausstattung und werden

mit dem ihnen zukommenden »Heer«

bevölkert, und zwar in der gleichen
Reihenfolge, wie sie geschaffen worden waren.
Außerdem weist jeder dritte Tag der beiden
Triduen zwei Schöpfungswerke auf, so daß
deren acht aufgezählt werden.

1. Triduum:
1. Tag: Scheidung von Licht und Finsternis:

Lichtraum;
2. Tag: Scheidung der obern und untern

Wasser: Luft-Wasser-Remm;

3.Tag: Scheidung von Land und Meer,
Pflanzenwelt: Erdraum.

2. Triduum:
4. Tag: Das Heer der Lichtkörper;
5. Tag: Das Heer der Vögel und Fische;
6. Tag: Das Heer der Landtiere und der

Mensch.

Der 7. Tag als Sabbat (Ruhetag) bezeichnet

den Abschluß des ganzen Schöpfungswerkes

und dessen liturgische Weihe an den

Schöpfer-Gott.

Auch in der sprachlichen Fassung zeigt
sich ein Siebner-Schema, das aber nicht
strenge durchgeführt ist: Gott spricht und
führt aus, das Werk wird beschrieben,
benannt, als gut befunden und gesegnet, und
zuletzt wird der Tag gezählt.

Als die theologischen Lehren aber, die
den Lehrgegenständ des priesterlichen
Schöpfungsberichtes ausmachen, ergeben
sich ohne weiteres die folgenden8:

1. Gott steht über dem Chaos der noch
ungeordneten Stoffe und Kräfte und hat
weder einen Erzeuger über sich noch einen
andern Gott neben sich; Er ist der Einzige,
und Ihm allein gebührt die Ehre.

2. Gott steht über dem ganzen Himmelsheer

und weist ihm seine Aufgabe zu; dieses

ist also weder zu fürchten noch als göttlich

zu verehren.
3. In seinem Schaffen ist Gott frei und

allmächtig; Er untersteht keinem Fatum
(»Geschick«), und auch in seiner Schöpfung

waltet kein Zufall.
4. Alle Werke Gottes sind »gut«, d. h. sie

entsprechen seinen Absichten, und
unterstehen seinem Willen; darum dürfen sie

dem Dienst und der Ehre Gottes nicht
entfremdet werden.

5. Der Mensch ist Gottes Ebenbild, und
als solches Krone und Haupt der sichtbaren
Schöpfimg; dieses halte er in Ehren, wolle
es weder überhöhen noch wegwerfen.

6. Mann und Frau sind einander
ebenbürtig; aufeinander abgestimmt, sind sie

berufen und befähigt, in der Ein- und
Dauerehe das Menschengeschlecht
fortzupflanzen (Zweck der Ehe).

7. Der Mensch schuldet Gott auch einen
äußern Kult, und den zollt er Ihm in der
Sabbat-Ruhe.

Wird das Sechstagewerk neben die natürliche

Schöpfungsgeschichte gestellt, wie
diese von der Astronomie, der Geologie und

8 Siehe z. B. P. Heinisch, Probleme der
biblischen Urgeschichte, S. 21. Verlag Räber, Luzern,
1947.

451



der Paläontologie gelehrt wird, so läßt sich
einerseits nicht bestreiten, daß die Reihenfolge

der Werke: Urmeer, Festland,
Pflanzenwelt, Wasser-, Luft- und Landtiere,
Mensch, beidseitig weitgehend miteinander
übereinstimmt. Anderseits bestehen auch

schwerwiegende Unterschiede. Die
hauptsächlichsten sind: Das Licht ist in 1. Mos 1

schon am ersten Tage vorhanden, die
Lichtkörper aber werden erst am vierten Tage
erschaffen, während die moderne Naturkunde

das Licht an die Lichtkörper bindet.
Im Sechstage-Werk steht am dritten Tag
die Pflanzenwelt fertig da und am fünften
die Welt der Vögel und Fische, wrährend im
Verlaufe der natürlichen Schöpfungsgeschichte

immer wieder und nebeneinander

neue Pflanzen- und Tierarten auftreten.
Für diesen Werdegang benötigt die natürliche

Schöpfungsgeschichte sehr lange
Zeiträume, während der Verfasser von 1. Mos
1 die Erschaffung von Himmel und Erde in
sechs natürlichen Tagen vor sich gehen läßt.
Daß er sechs natürliche Tage im Auge hat,
ergibt sich sowohl aus der Begründung der
Sabbatruhe in 2. Mos 20, 8—11 9 als auch

aus der Leitidee, daß der Mensch, der vom
Morgen bis zum Abend an der Arbeit ist (s.

Ps 104, 23), damit nur das Schaffen Gottes
nachahmt.

Was endlich noch die Erschaffung des

Menschen im besondern betrifft, so will
die Selbstaufforderung Gottes: »Laßt uns
den Menschen machen nach unserm Ebenbild

...« IV. 26) ohne Zweifel den Vorrang
des Menschen vor den andern Werken der
sichtbaren Schöpfung hervorheben. Aber

9 8 Gedenke des Sabbats, daß du ihn heilig
haltest. 9 Sechs Tage magst du arbeiten und alle deine
Geschäfte besorgen. 10 Doch der siebte Tag ist ein
Ruhetag zu Ehren Jahves, deines Gottes; da darfst
du keinerlei Arbeit tun, weder du selbst noch dein
Sohn 11 Denn in sechs Tagen hat Jahve den
Himmel und die Erde geschaffen, das Meer und
alles, was in ihnen ist; am siebten Tage jedoch
ruhte Jahve. Darum hat Jahve den Sabbattag gesegnet

und für heilig erklärt.

daß Gott bei der Ausführung dieses Werkes

anders vorgegangen sei als bei den
andern Werken, ergibt sich weder aus dem
Wortlaut von 1. Mos 1 noch aus der Idee
des Werkes. Was diese angeht, ist von der

körperlichen und geistigen Seite des
Menschen hier nirgends eigens die Rede,
sondern hervorgehoben werden des Menschen

Vollpersönlichkeit und Gott-Ebenbildlichkeit

und seine Berufung zum (ehelichen)
Gemeinschaftsleben. Was dagegen den

Wortlaut betrifft, so sagt Gott beim
Menschen freilich: »Laßt uns den Menschen
machen .!«, während es sonst heißt: Gott
sprach: Es werde Licht! (V. 3). Es entstehe
das Himmelsgewölbe! (V. 4). Die Erde
bringe die Pflanzen (V. 11), die Tiere (V.
24) hervor! Das Wasser wimmle von
Getier! (V. 20). Aber bei der Ausführung ist
es Gott selber, der die Himmelsfeste (V. 7)
und die Landtiere (V. 25) macht und die
Wassertiere und die Vögel erschafft (V. 21).
Bei dieser Sachlage ist die Behauptung, im
Wortlaut selber sei ein Unterschied im
Vorgehen Gottes bei der Erschaffung der Tiere
und der des Menschen angedeutet oder
enthalten, nicht hinreichend begründet.

Für die Erzählung von der Erschaffung
des ersten Menschenpaares (1. Mos 2, 4b
bis 25) sind kennzeichnend der Gottesname
Jahve 10 (bzw. Jahve-Elohim), die stark an-

10 Während der Name »Elohim« mehr die Macht
und die Oberhoheit Gottes ausdrückt, ist »Jahve«

(sprich Jahwä) eher der Eigenname des Bundesgottes.

Sprachwissenschaftlich hängt dieser Name,
der im hebräischen Urtext 6823mal vorkommt, mit
dem althebräischen Zeitwort »hwh« werden,
sein) zusammen und wird grammatikalisch entweder

als Hauptwort (»das Wesen«) oder als eine
Zeitwortsform (»er ist«) gedeutet. Die erste Ableitung

wird gestützt durch die Kurzformen dieses

Namens, die sowohl selbständig (Jahu, Jah), wie in
Personennamen (Jeho-, Jo-) vorkommen; die zweite

hat ihre Stütze in der Rede Gottes an Moses (2.
Mos 3, 14. 15): »Ich bin, der da ist So sprich
zu den Israeliten: Der »Ich bin« hat mich zu euch

gesandt... Jahve, »Er ist«, der Gott euerer Väter, der
Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, hat mich zu euch

geschickt«. »Ich bin« nennt Gott sich selber, »Er

452



thropomorphistische Redeweise, ein anderes

Welt- und Kulturbild, schließlich eine
andere Reihenfolge der Werke.

Wenn irgendein Schriftabschnitt als »an-

thropomorphisch« bezeichnet werden darf
und muß, dann ist's 1. Mos 2, 5—22;
denn hier werden Gott echt menschliche

Tätigkeiten zugeschrieben. Jahve-Elohim
»formt«, wie ein Töpfer, einen Menschenleib

(V. 7a) und die Tiere (V. 19a) aus
dem Lehm der Erde und »bläst« in des

Menschen Nase den Odem des Lebens

(V. 7b). Er »pflanzt«, wie ein Gärtner,
einen Garten (V. 8) und »versetzt« darein
den Menschen. Er »führt«, wie ein Lehrmeister,

die Tiere vor den Menschen, um zu
sehen, wie dieser sie benenne (V. 19b). Wie
ein geschickter Chirurg »schläfert« Er den
Mann »ein« und »entnimmt« seinem Leibe
eine Rippe(?) und »füllt« die entstandene
Lücke mit Fleisch aus (V. 21). Aus der Rippe

»baut« Er eine Frau und »führt« diese

dem Manne zu (V. 22).

Fürwahr, das ist die im vorigen Kapitel
angezogene Rede- und Darstellungsweise
des Katecheten, der es mit Menschen zu
tun hat, die entweder dem Alter oder der
Kultur nach noch Kinder sind und mit
abstrakten Begriffen und übersinnlichen
Vorstellungen nichts anzufangen wissen. Auf
dieser Stufe erweist sich der Mensch als

»lebendes Wesen« (V. 7b) noch nicht
durch den »Geist« oder die »Seele«,
sondern durch den »Atem«, den »Schnauf«.

ist« ist sein Name im Munde der Menschen. -—

Dementsprechend erblickten die alexandrinischen
Juden in diesem Namen Gottes transzendentes, absolutes

Wesen ausgedrückt, während die alten, ganz
unphilosophisch veranlagten Israeliten in ihm die
helfende Nähe und Gegenwart des Bundesgottes
(»Er ist da«) verbürgt sahen. Die eine und die
andere Auffassung ist berechtigt. — Aus religiöser
Scheu vermieden es mindestens in nachexilischer
Zeit die Juden, diesen Namen auszusprechen, und
ersetzten ihn überall durch »Adonaj« (Herr), was
dann auch in die alten Übersetzungen überging. Die
Samariter dagegen behielten die alte Aussprache
bei.

Das ist die Bilder- und Symbol-Sprache
der Primitiven und der Urmenschen, von
der im Schreiben der Päpstlichen
Bibelkommission an Kardinal Suhard (siehe
Kap. II.) die Rede war und die diesem
Stücke ein sehr hohes Alter sichert. Nun
verstößt es gegen alle Regeln der Psychologie

und der Didaktik, die Symbol- und
Bildersprache der Primitiven und der Kinder

in die Begriffssprache des Kulturmenschen

ohne weiteres und unvermittelt
herüberzunehmen. Den Naiv-Einfältigen, die
dies s. Z. taten, hielt bereits der hl. Augustin

entgegen, es sei ein recht kindischer
Gedanke, Gott sich als Töpfer vorzustellen,
wie Er den Menschenleib formte (In Gen.

ad lit. VI. 12). Die Sache wird nicht besser,

wenn heute noch Männer von theologischer
Bildung für dieses Vorgehen sich auf den

an sich richtigen Grundsatz berufen, man
dürfe ohne zwingenden Grund vom
nächstliegenden Sinn eines Schriftwortes nicht
abgehen; sind doch die starken Anthropo-
morphismen dieses Stückes wahrlich Grund

genug, davon abzugehen.

Auch das Kulturbild des Berichtes über
die Erschaffung des ersten Menschenpaares

ist anders als im Sechstagewerk. Nach
1. Mos 2,5 gab es am Schöpfungsmorgen
weder Feldgesträuch noch Kraut, weil es

noch nicht geregnet hatte und kein Mensch
da war, die Erde zu bebauen. Diesem Mangel

ward dadurch abgeholfen, daß Jahve-
Elohim eine Quelle — der eigentliche Sinn
des hebräischen Wortes »ed« ist noch nicht*
gesichert — aufsteigen ließ, die das Ackerland

bewässerte (V. 6), und den Menschen
erschuf, der den Boden bebauen sollte
(Vv. 7 u. 15). Im Sechstagewerk dagegen
ist das am dritten Tage aus dem Urmeer
auftauchende Festland noch feucht genug,
um auf Gottes Geheiß alle Arten von Pflanzen

hervorzubringen (1. Mos 1,9—12), die
dann den Vögeln, den Landtieren und den
Menschen, die am 5., bzw. am 6. Tage
auftraten, die Nahrung liefern konnten (Vv.
29 u. 30).

453



Mit dem eben genannten Kulturbilde
hängt auch eine andere Reihenfolge der
Schöpfungswerke zusammen, als sie das

Sechstage-Werk bietet. Werden die
Zeitworts-Formen des Urtextes übersetzt, wie
es die hebräische Grammatik und Syntax
verlangen, so ist die Reihenfolge der Werke:

Mann, Flora, Fauna, Frau. Zuerst tritt
der Mann auf, weil ohne seine Arbeit die
Erde nichts sprossen läßt (V. 5 u. 7). Um
des Mannes willen legt darauf Jahve-Elo-
him den Wonne-Garten an (V. 8); dann

gibt Er ihm in den Tieren eine vorläufige
Gesellschaft und Hilfe (Vv. 18—20), und
erst, da diese ihm noch nicht genügt, führt
Er ihm die Frau als Gegenstück und Helferin

zu (Vv. 21 u. 22). Im Sechstage-Werk
dagegen tritt der Mensch zuletzt auf, nachdem

in der ganzen sichtbaren Schöpfung
alles zum Empfang ihres Hauptes und
Königs bereit ist. Diese Herrscherstellung des

Menschen läßt aber auch 1. Mos 2,5—22

aufleuchten; denn damit der Mann, den
Jahve-Elohim bereits erschaffen hatte, zu
essen habe, wachsen die Pflanzen und wird
der Wonne-Garten angelegt, und damit er
Gesellschafter und Gehilfen habe, an
denen er seine Geisteskraft und Herrschaft
betätige und zum Bewußtsein dessen komme,

was ihm noch mangelt, erschafft Jahve-
Elohim die Tiere und führt sie dem
Menschen zu; und erst, als die Tierwelt dem
Manne nicht die entsprechende Ergänzung
zu stellen vermag, gibt Jahve-Elohim ihm
diese in der Frau.

Damit sind aber auch die hauptsächlichsten

theologischen Lehren dieses Stückes

angedeutet. Es sind diese:

1. Der Mensch ist ein Staubgeborener;

genau so wie die Tiere hat Jahve-Elohim
seinen Leib aus dem Lehm der Erde gebildet

(Vv. 7 u. 19). Darum kann der Mensch
auch wieder in den Staub der Erde zurückkehren

(3,19).

2. Gleichwohl ist der Mensch den Tieren
weit überlegen; nicht bloß blies ihm Jahve-

Elohim den Lebensodem ein (V. 7), von
dem bei den Tieren nicht die Rede ist,
sondern er ist auch imstande, die Tiere nach
ihrer Eigenart zu benennen und damit,
nach altorientalischer Auffassung,
Herrschaft über sie auszuüben, ihnen den
zukommenden Platz anzuweisen und sie in
seinen Dienst zu nehmen. Auch findet der
Mann in der Tierwelt nichts, das ihm
ebenbürtig, ihm Gehilfin und Gegenstück wäre
(Vv. 19 u. 20).

3. Die innigste geistig-leibliche
Lebensgemeinschaft von Mann und Frau ist der
Sinn der Ehe, und diese ist zugleich stark
genug, selbst das Band zu sprengen, das den
Menschen an seine Eltern bindet (Vv. 23 u.
24).

4. Die Bemerkung, die beiden, Mann und
Frau, seien nackt gewesen und hätten sich
nicht geschämt (V. 25), verrät, daß ihr
Triebleben, insbesondere der Geschlechtstrieb,

noch ganz in ihrer Gewalt stand und
ihre Erkenntnis und ihr Wille ganz mit
dem Willen Gottes übereinstimmte, so daß

es an und in ihnen nichts gab, wessen sie

sich zu schämen gehabt hätten.

5. Das Verbot, vom Baume der Erkenntnis

des Guten und Bösen zu essen (V. 17),
soll dem ersten Menschenpaar zum
Bewußtsein bringen, daß sie sittliche Wesen

und Gott gegenüber verantwortlich seien;
zugleich bereitet es auf den Sündenfall vor
(1. Mos 3).

So verschieden also die beiden
»Schöpfungsberichte«, wie man oft, aber nicht
ganz zutreffend, das Sechstagewerk und die
Erschaffung des ersten Menschenpaares
genannt hat, nach Inhalt und Form auch

sind, in der theologischen Lehre stimmen
sie überein, und dies ist ihr Lehrgegenständ.
Schema dagegen, Welt- und Kulturbild und
die Symbolsprache sind äußere Hülle und
Einkleidung, sind das von der damaligen
Kulturstufe gebotene und erheischte
Lehrmittel.

454



IV
HERKUNFT, ALTER, URHEIMAT UND

URKULTUR DER MENSCHHEIT
DER FALL DER STAMMELTERN

A.

In ihren religiösen Überlieferungen,
die von heiligen Gottesmännern in den
kanonischen Schriften niedergelegt wurden,
fanden die alten Israeliten die Erschaffung
des Menschen nach Leib und Seele unmittelbar

Gott zugeschrieben vor, und damit
standen sie nicht allein da, denn ähnliche
Überlieferungen und Auffassungen kommen

auch im Schrifttum der alten heidnischen

Kulturvölker und in den Sagen der
Naturvölker vor. Bei der überragenden
Stellung, die der Mensch den Tieren gegenüber

einnimmt, lag es der Geistesrichtung
des antiken Menschen völlig ferne, den
Herrn der Schöpfung dem Leibe nach aus
dem Tierreich herzuleiten. Es blieb ihm
allerdings auch nicht verborgen, daß hüben
und drüben die Lebensprozesse und
Einrichtungen weitgehend dieselben sind, und
daß der Mensch, der sich von seiner
Bindung an die Gottheit lossagt, zum Tier
hinuntersinkt und damit auch das Schicksal
der unvernünftigen Tiere verdient (vgl.
Ps 49 (48), 15.21). Die von der Religion
vertretene Auffassung, der Mensch sei
unmittelbar von der Gottheit erschaffen, wurde

erst im 19. Jahrhundert ernstlich
angefochten, als zwei im Grunde ganz verschiedene

geistige Strömungen anfingen, für die

Entwicklung des Menschenleibes aus dem
Tierreich einzutreten.

Die eine dieser Strömungen war (und ist)
getragen von den Naturforschern, die in
der materiellen Welt eine voranschreitende
Kontinuität wahrzunehmen glaubten (und
noch glauben), der sich auch der Mensch

einfüge. Die in der amorphen Materie
geltenden Gesetze der Physik und der Chemie
werden in den höhern Formen, nämlich in
den Kristallen und in der lebenden Zelle,
nicht aufgehoben, sondern nur speziali¬

siert: unter den zahlreichen Möglichkeiten
wird eine bevorzugt. Die Kontinuität, die
durch die Physik, Chemie, Morphologie
und Physiologie in den Reichen der Natur
von heute aufgedeckt und nachgewiesen
wird, weist bzgl. der frühern Welt der
Lebewesen die Paläontologie nach, die seit
anderthalb Jahrhunderten mit allem Eifer
und großem Erfolg betrieben wird. Schon

um die Mitte des letzten Jahrhunderts
konnte kein Zweifel mehr darüber bestehen,

daß alle Lebewesen der Erde seit
jeher stetigen Veränderungen unterworfen
sind und daß den heutigen hochorganisierten

Pflanzen und Tieren bedeutend einfacher

gebaute vorangingen, die um so weiter
von den heutigen abstehen, je älter die
Erdschichten sind, denen sie angehören.
Mittels der Kontinuität einerseits in der
Aufeinanderfolge der niedern und höhern
Pflanzen- und Tierarten und anderseits in
den Veränderungen des Antlitzes der Erde
widerlegte der englische Geologe Ch. Lyell
(fl875) siegreich die sog. Katastrophentheorie

des französischen Naturforschers G.

Cuvier (f 1832), der den Wechsel der
Pflanzen- und Tierarten wiederholten
Neuschöpfungen zuschrieb. Die Pflanzen- und
Tiergeographie, wie sie u. a. der englische
Naturforscher Ch. Darwin (f 1882) auf
seiner Weltreise betrieb, lieferte reiches
Material dafür, daß dieselben Pflanzen- und
Tierarten unter verschiedenen klimatischen

Bedingungen im Aussehen sehr starke

Veränderungen erleiden können und*

neue Rassen bilden. Kein Wunder daher,
daß bei der Verarbeitung des einschlägigen
Materials Darwin zwar nicht der erste,
wohl aber der bedeutendste und
erfolgreichste Vertreter der Deszendenz-Theorie
wurde, nach der die heute lebenden Pflanzen

und Tiere durch kleine und allmählich
auftretende Veränderungen aus den
frühern hervorgegangen sind. Es leuchtet
ohne weiteres ein, daß vom naturwissenschaftlichen

Standpunkte aus kein Grund
vorliegt, mit der Deszendenz- oder Evolu-

455



tions-Theorie vor dem Mensclienleib
haltzumachen, auch wenn Darwin selber noch
nicht so weit gegangen ist. Zudem hielt dieser

seine Deszendenz-Theorie, wenigstens
anfangs noch, mit der Annahme eines

Schöpfer-Gottes für durchaus vereinbar,
schrieb er doch in seinem grundlegenden
Werke »Über die Entstehung der Arten
durch natürliche Zuchtwahl« (1859): »Es

ist wahrlich eine großartige Ansicht, daß
der Schöpfer den Keim des Lebens, das uns
umgibt, nur wenigen oder nur einer einzigen

Form eingehaucht hat, und daß, während

unser Planet, den strengsten Gesetzen
der Schwerkraft folgend, sich im Kreise
schwingt, aus so einfachem Anfange sich
eine endlose Reihe der schönsten und
wundervollsten Formen entwickelt hat und sich
noch immer entwickelt.« Dieses Zitat zeigt,
daß die Deszendenz- oder Evolutions-Theorie

nicht »von Hause aus« atheistisch ist,
wie kurzsichtige Apologeten die Sache vielfach

dargestellt haben, indem sie die
naturwissenschaftliche Richtung nicht von der
gleich zu nennenden monistischen zu
unterscheiden vermochten.

Die anfangs auf lauter naturwissenschaftlichen

Gründen fußende Deszendenz-Theorie

wurde nämlich alsbald von monistischen

und materialistischen Naturforschern
und Philosophen in den Dienst ihrer
Weltanschauung gestellt und für deren Zwecke

ausgedeutet und ausgebeutet. Diese
monistischen Vertreter der Deszendenz-Theorie
schlössen einerseits jedes Eingreifen eines
außerweltlichen Schöpfers aus und dehnten

anderseits die Entwicklungslehre auf
den ganzen Menschen aus. Dabei bedienten
sie sich bisweilen solcher Hypothesen und
»Beweise«, die von der unvoreingenommenen

Forschung als leichtfertig, ja sogar als

schwindelhaft abgelehnt werden mußten.
Der Bannerträger und hauptsächlichste
Wortführer dieser Deszendenz-Theoretiker

war bis zu seinem Tode (1919) Ernst Haek-
kel, Professor der Zoologie an der Universität

Jena.

Die so angenommene Entwicklung suchten

die Naturforscher sowohl zu erklären
wie anhand von Tatsachen nachzuweisen.
Die Erklärungen aber, die zunächst vorgelegt

wurden und zeitweilig eine große Rolle
spielten ", wurden sowohl von den Philosophen

wie von den Naturforschern als

unzulänglich und nicht stichhaltig erkannt und
zurückgewiesen. Aber die vergleichende
Anatomie, Morphologie, Embryologie und
Physiologie, selbst die experimentelle
Psychologie, die alle aufgeboten wurden,
lieferten doch in dem Sinne ihren Beitrag,
daß die Kontinuität zwischen dem Bau und
den Funktionen des Leibes und der Betätigung

der niedern Seelenkräfte beim
Menschen einerseits und bei den sog. Primaten
im Tierstamm anderseits noch mehr
hervortrat.

Dazu wurden in allen Teilen der alten
Welt Skelettreste gefunden, die von den
Paläontologen aufs einläßlichste untersucht
wurden und teils Angehörigen des heutigen
Menschentyps, des Homo sapiens12, teils

Angehörigen verwandter Menschentypen
oder nahestehender Primaten (d. h. Affen
und Halbaffen) zugewiesen werden konnten.

Während aber bis in die jüngste Zeit
in den aufgefundenen Schädeln, Unterkie-

11 Nach J. Lamarck (f 1829) werden die Organe
durch den intensiven Gebrauch weiterentwickelt,
durch den Nichtgebrauch zurückgebildet. Nach Ch.

Darwin erlangen dank ihrer Variabilität die
Individuen einer Art Eigenschaften und Ausrüstungen,
die ihnen im »Kampf ums Dasein« den Artgenossen

gegenüber einen Vorteil verschaffen, so daß sie
sich behaupten und die neuen Eigenschaften und
Ausstattungen vererben können.

12 Die Nomenklatur (Benennung) der verschiedenen

Menschentypen verrät zwar stark die evolu-
tionistischen Theorien ihrer Entstehungszeit, die
den »Homo sapiens« (d. h. den vernunftbegabten
Menschen) von mehr tierähnlichen Typen, z. B.
dem »Homo neandertalensis oder vom »Pithecanthropus

erectus« (dem aufrechtgehenden
Affenmenschen) herleiten wollten. Der Naturforscher
von heute betrachtet zwar diese Nomenklatur als

mangelhaft, muß sich aber an sie halten, wenn er
von den Fachleuten verstanden werden will.

456



fern und Becken bei den echten Menschen-
Skeletten einerseits und bei denen der
Primaten anderseits die Unterschiede
unverkennbar waren, verschwinden diese sehr

weitgehend beim Australopithecus, von
dem 1924—1949 in Süd-Afrika etwa fünf
Funde gemacht wurden.

Auf solche Tatsachen gestützt, betrachtet
J. Kälin, Professor der Zoologie an der
Universität Freiburg (Schw.) den Australopithecus

als die präorientierte Materialur-
sache des menschlichen Leibes 13 und sieht
die Hoffnung mehr und mehr schwinden,
zwischen dem Leib des Menschen und des

Tieres nach der morphologischen Seite hin
ein sicheres Kriterium der Grenze zu
finden; entschiedener denn je hält er mit
allen Fachkollegen die Evolutions-Theorie
als eine gut begründete Arbeits- und
Hilfshypothese der Forschung

13 Siehe J. Kälin, Evolutionsprinzip und
Menschwerdung, »Hochland« 44, 4 (1950). — Präorientierte
Materialursaehe Von Gottes Schöpferwillen
ausgewählter und darauf vorbereiteter »Stoff«, aus dem
der menschliche Leibe gemacht wurde. Von der
Berechtigung des anschließenden Urteils konnte sich

der Verfasser dieser Arbeit anfangs Oktober 1950

auf dem zoologischen Institute in Freiburg selber

überzeugen.

14 Jede Erfahrungswissenschaft verdankt ihre
Fortschritte und gesicherten Ergebnisse sogenannten

Hilfs- und Arbeits-Hypothesen. Das gilt
grundsätzlich auch von den Naturwissenschaften des

Altertums und des Mittelalters, von den naturwissenschaftlichen

Leistungen eines Aristoteles (t 322 v.

Chr.) und des hl. Albertus des Großen (f 1280), der

Astronomie des Claudius Ptolemäus (t 165) und
der Medizin des Hippokrates (5. Jahrh. v. Chr.)
und des Galenus (t um 200), die freilich noch über
recht mangelhafte Hilfsmittel verfügten. Aber der
Glaube an die Autorität des Altertums war gemeinhin

so stark, daß es nur ganz wenige Jünger der
Wissenschaft über sich brachten, die Natur, statt

aus den Büchern, durch die Beobachtung und das

Experiment kennen zu lernen. Zudem galt in der

Philosophie, deren Studium dem der Medizin
voranging, nur die Deduktion und Analyse als

rechtmäßiges Beweisverfahren, nicht aber die Induktion
und Synthese. Den entschlossenen und erfolgreichen

Schritt weg von der Deduktion hin zur Induktion

taten auf dem Gebiet der Medizin zuerst Theo-

Die unvoreingenommene Naturforschung
schaffte aber auch andere Indizien herbei,
solche, die gar nicht oder nur in beschränktem

Maße für die Evolution der Lebewesen

sprechen. So wird nach den Vererbungsgesetzen,

die der Augustiner-Abt Gregor
Mendel (f 1884) gefimden und die
Forschung seit 1900 wohl verfeinert, im ganzen

aber bestätigt hat, auf die Nachkommen

keine Anlage vererbt, die nicht schon

an ein Gen der Chromosomen der beiden
Eltern oder eines der beiden gebunden war.
Die äußere Erscheinungsform, der Phänotyp,

mag eine neue Rasse begründen, die
Art selber ist grundgelegt im Genotyp, in
der Erbmasse der Chromosomen der
Zellkerne der Keimzellen. Seit 1886 beobachtete

der holländische Botaniker de Vries

(f 1935) an gewissen Pflanzen Veränderungen,

die plötzlich auftraten und sich als

dauerhaft erwiesen. Solcher Mutationen,
die offenbar auf einer Umlagerung der
Genen beruhen, sind bisher noch viele gefunden

worden und können heute auch künstlich

herbeigeführt werden. Aber, und das

ist bemerkenswert, diese Mutationen be-

phrastus Paracelsus (t 1541) und auf dem Gebiet
der Physik und Astronomie Galileo Galilei (t 1642).

Während die Jünger der alten Physik mit einer
fertigen Antuort, eben mit der des alten Meisters,
an die Natur herantraten und damit dieser eine
bestimmte Antwort aufnötigteil, stellt der moderne
Naturforscher, wie Fr. Dessauer in seinem Werke
»Isaak Newton« (Zürich, 1945) Rev. Barrow, den
Mathematiklehrer Newtons, geistvoll ausführen läßt
(S. 73—79; vgl. auch S. 148—152), mit seinen
Arbeits- und Hills-Hypothesen, d. h. mit seinen Annahmen,

für die eine gewisse Wahrscheinlichkeit
spricht, an die stumme Natur nur eine mehr oder
weniger geschickte Frage, die dann diese so oder
anders beantwortet. Im Laufe der so betriebenen
Forschung erweist sich die Hypothese entweder als

falsch oder als mehr oder weniger zutreffend. Im
ersten Falle wird sie durch eine andere Annahme
ersetzt, im zweiten Falle führt die voranschreitende
Forschung zu Ergänzungen und Korrekturen in der
Fragestellung, bis sich eine logisch aufgebaute Theorie

herausschält. Wenn jede andere Fragestellung
dieser Theorie Genüge tut, so wird die Theorie
schließlich zur sichern These.

457



gründen höchstens eine neue Rasse, nie
eine neue Art.

Außerdem haben die neuere Embryologie

und Morphologie eindeutig dargetan,
daß die Entwicklung eines jeden Lebewesens

von den ersten Anfängen an in einer
festen, bestimmten und unveränderlichen
Bahn vor sich geht und daß die Entwicklung

jeden Organs und Körperteiles immer
auf das Ganze ausgerichtet ist (ganzheitliche

Entwicklung). Die Aussichten auf
eine innere Umstellung im Laufe der
embryonalen Entwicklung sind also sehr gering.

Paläontologen und Prähistoriker haben
ferner aus gefundenen sog. Kulturresten
nachweisen können, daß der Pithecanthropus

erectus (s. o.) nicht nur ein geistbegabter

Mensch war, sondern daß auch in den
Erbschichten bis in die frühern Eiszeiten
hinauf der Typ des heutigen Homo sapiens
neben denen des Neandertalers und des

Pithecanthropus vorkommt. Da die beiden

letztgenannten gegenüber dem Homo
sapiens eher als spezialisiert erscheinen, ist
die Wahrscheinlichkeit größer, daß sie sich
aus dem Typ des Homo sapiens als dem äl-

tern abzweigten als daß dieser von jenen
abstammt. Denn aus spezialisierten Typen
können keine allgemeinen Typen entstehen,
wohl aber entstehen aus allgemeinen Typen
die spezialisierten.

Schließlich besteht für den Naturforscher

die große Schwierigkeit, mit einiger
Wahrscheinlichkeit das Entwicklungsstadium

des betreffenden Primaten zu
bezeichnen, auf dem sich durch die Einer-
schaffung der Geistseele die Menschwerdung

soll vollzogen haben, nachdem
einmal feststeht, daß jede Entwicklung
ganzheitlich und unter dem beherrschenden
Einfluß des Lebensprinzips vor sich geht.
Noch schwieriger ist es für den Anthropologen,

einen natürlichen Weg aufzuzeigen,
auf dem sich die beiden Geschlechter
differenzieren konnten. Die ungeschlechtliche
Fortpflanzung mittels Sprossung, wie sie

auf den untersten Stufen der Pflanzen- und

Tierwelt vorkommt, kommt hier nicht
mehr in Frage. Oder soll der erste Mensch

anfänglich ein Hermaphrodit (Zwitter)
gewesen und erst bei der Zeugung (und
Geburt) der Frau zum normalen Mann
geworden sein? Aber kommt so etwas in der
Naturvor?

Unter diesen Umständen kann die auf
den Menschenleib ausgedehnte Evolutionstheorie

noch nicht als eine gesicherte These

der Naturwissenschaft gelten, sondern
bleibt vorderhand noch eine begründete
naturwissenschaftliche Hypothese.

Zu dieser Evolutionstheorie haben aber
auch Philosophie und Theologie, insbesondere

die Schrift-Exegese, etwas zu sagen.
Die Philosophie, die nach den letzten

Gründen des geschöpflichen Seins und
Geschehens fragt, muß für die von der
Evolutions-Theorie geforderten Umwandlungen
der Lebewesen geradeso wie für die
aufeinanderfolgenden Seinsstufen — anorganischer

Stoff, Pflanze, Tier, Mensch, reiner
Geist — einen hinreichenden Grund
verlangen, und diesen findet sie endgültig im
Schöpferwillen Gottes. Der Philosoph setzt

zwar einerseits bei diesen Problemen das

ganze System der geschöpflichen Ursachen
in Rechnung; aber was nicht mehr im Wesen

des betreffenden Dinges Hegt, kann dieses

auch nicht mehr bewirken, z. B. eine
höhere Art, eine höhere Seinsstufe. Denn

was nicht als Möglichkeit angelegt ist, kann
nicht Wirklichkeit werden. Ein Tierleib
kann somit ohne die neue Schöpfungstat der
»eingehauchten« Menschenseele nie ein
Menschenleib werden. Anderseits findet der
Philosoph es nicht nur nicht als unpassend,
sondern eher als schicklich, daß der
Schöpfer-Gott an das schon Vorhandene jeweils
anknüpfte, um aus Niedrigerem Höheres

herauszuführen, indem Er bald latente
Anlagen aktivierte, bald ein höheres
Formprinzip eingoß. Aus den vorhin genannten
Gründen müßte freilich dieser schöpferische

Eingriff schon in den ersten
Embryonalstadien erfolgt sein.

458



Was insbesondere den Menschenleib
betrifft, ist vom Standpunkt der Philosophie
aus nicht einzusehen, warum für ihn der
leblose Lehm der Erde ein passenderer und
würdigerer Baustoff hätte sein sollen als

der bereits belebte und hochorganisierte
Leib eines höheren Tieres, bzw. der
Embryo eines solchen. Dieser Bestimmung als

unwürdig und als hiezu ungeeignet könnte
ein bereits belebter Stoff nur dann bezeichnet

werden, wenn für die Würde des Werkes

nicht die Würde des Werkmeisters, der
causa efficiens, und der höhern neuen
Form, sondern der Wert des Stoffes, der

causa materialis, den Ausschlag gäbe; oder
wenn dieser Stoff sich einer bewußten und
freiwilligen Übertretung eines göttlichen
Gebotes schuldig gemacht hätte. Im
vorliegenden Falle aber kommt weder das eine
noch das andere in Frage. Der Einwand
fällt also dahin.

Das eben genannte Gesetz von dem alles
beherrschenden und regulierenden Einfluß
des Lebensprinzips auf die Gestaltung des

Körpers eines jeden Lebewesens, also auch
der menschlichen Seele auf ihren Leib, läßt
es, philosophisch gesehen, als passender
erscheinen, daß auch im Fall des ersten
Menschen die Seele nicht einem schon fertigen
Leib eingegossen wurde, sondern an dessen

Aufbau tätig mitwirkte. Da erhebt sich
freilich sofort die Frage: Was sagt die
göttliche Offenbarung dazu?

Was nun die Offenbarung des »logos em-
biblos« betrifft, so bieten, wie in Kap. III.
gezeigt wurde, die einschlägigen Stellen

von 1. Mos 1 u. 2 keinen sichern Anhaltspunkt

für die Annahme, der Schöpfer sei

bei der Erschaffung des Menschenleibes
anders vorgegangen als bei der Erschaffung
der Tiere. Mit vollem Rechte schrieb daher
schon 1910 ein Altmeister der katholischen
wissenschaftlichen Schrifterklärung, Prof.
Dr. J. Goettsberger, München: »Es

widerspricht der gesetzmäßigen Konstanz der
Hermeneutik, das Bilden aus dem Erdboden

von Gen (1. Mos) 2, 19 mit einer Des¬

zendenz in der Tierwelt vereinbar zu
finden, dagegen in Gen 2, 7 ausschließlich von
einer anorganischen Materie zu verstehen.
Deshalb ist es begreiflich, daß die Exegeten
und Theologen sich gemehrt haben, welche
eine Deszendenz des Menschenleibes aus
einem Tierleib für biblisch einwandfrei
halten15.« Damit aber fällt das biblische
Hauptargument, das gegen die Herleitung des

Menschenleibes aus dem Tierreich für gewöhnlich

ins Feld geführt wird, dahin; auf dieser

Stelle aber fußen alle spätem einschlägigen

Stellen und hangen nach Sinn und
Gewicht von ihr ab.

Dagegen müssen Exegeten und Theologen

verlangen, daß die Naturforschung nur
eine einzige solche Menschwerdung postuliere;

außerdem müssen sie, gestützt auf
1. Mos 2, 21—23 und 1. Kor 11, 12, daran
festhalten, daß die erste Frau aus dem
ersten Manne stammt, auch wenn über dem

ganzen Vorgange vorderhand immer noch
der Schleier des Geheimnisses liegt. Ein
Wink, wie von der Bibel her der Eingriff
des Schöpfer-Gottes zu denken wäre, mag
darin liegen, daß das hebräische Hauptwort

»sela« eher mit »Seite, Flanke« denn

mit »Rippe« zu übersetzen ist. Dann wäre
die Vorstellung des Berichterstatters die:
Die falschen Rippen des heutigen menschlichen

Brustkorbes kommen daher, daß
der Schöpfer einen Teil des Brustbeins mit
den anschließenden Teilen der ursprünglich

echten Rippen wegnahm und dies^
Stelle mit Fleisch ausfüllte: eine Vorstellung,

die dem Bau des menschlichen
Rumpfes besser Rechnung trägt als die von
den alten Übersetzern vertretene Deutung.

Mit Vorliebe wurden in neuerer Zeit
gegen eine Evolution des Menschenleibes
Gründe der Schicklichkeit sowie kirchlicher

und theologischer Autoritäten ins
Feld geführt. Wenn die erstgenannten, wie

15 Adam und Eva. Ein biblisches Lehrstück über
Werden und Wesen der ersten Menschen. Bibl.
Zeitfragen III. 11. 1910. S. 18.

459



eben gezeigt wurde, die kritische Sonde des

Philosophen nicht bestehen, so können sie

auch für den Theologen kaum eine größere
Beweiskraft haben. Was aber die sog.
Autoritätsbeweise betrifft, so gelten diese
bekanntlich soviel, als die von den Autoritäten

vorgelegten Beweise gelten, bzw. als die
Voraussetzungen von damals noch heute
zutreffen. Die Beweise aber, die durchwegs

vorgebracht wurden, berufen sich
immer auf 1. Mos 1 u. 2 und ähnliche spätere
Stellen; was jedoch von diesen Beweisen zu
halten ist, wurde eben gezeigt. Eine
theologische Zensur und eine kirchliche
Verurteilung endhch, die der monistischen
Evolutionstheorie galt, darf nicht ohne weiteres
auf die naturwissenschaftliche Deszendenz-

Theorie angewandt werden.

Dem heftigen Streite, der in neuerer Zeit
in einzelnen kathohschen Kreisen darüber
geführt wurde, ob Theologen und
Naturforscher überhaupt die Frage nach der
Herkunft des Menschenleibes im Sinne der
Evolution aufwerfen und behandeln dürfen,

hat das oberste Lehramt der Kirche
mm selber ein Ende gemacht, indem es die
Frage bejahte: unter gewissen und an
sich selbstverständhchen Bedingungen hat
Papst Pius XII. im Rundschreiben »Huma-
ni generis« vom 12. Aug. 1950 den Vertretern

der Theologie und der Naturwissenschaften

gestattet, der Frage nach der
tierischen Herkunft des Menschenleibes weiter

nachzugehen 16.

16 Rundschreiben Pins XII. »Humani generis«
vom 12. Aug. 1950: »Das Lehramt der Kirche hat
nichts dagegen, daß die Evolutionslehre nach dem
Ursprung des menschlichen Leibes forscht, der aus
einem schon existierenden und lebenden Stoff
abstammen soll (denn daß die Seelen unmittelbar von
Gott erschaffen werden, heißt uns der katholische
Glaube festhalten). Das mag nach dem Stande der
heutigen menschlichen Wissenschaften und der
heiligen Theologie durch die Forschungen und
Disputationen der Sachverständigen in beiden Lagern
behandelt werden, doch so, daß die Gründe für beide
Auffassungen, nämlich der günstigen und der
entgegengesetzten, mit dem notwendigen Ernst, Maß

B.

Wie auf die Frage nach der Herkunft
des Menschenleibes, so läßt sich auch auf
die Frage nach dem Alter der Menschheit
keine irgendwie genaue Antwort geben,
und zwar sowohl von Seiten der Hl. Schrift
wie von seiten der Naturwissenschaften her.

In den geschichtlichen Büchern des A. T.

fehlt es freilich nicht an Zeitangaben, die
denn auch seit alters von den Juden und
Christen zur Aufstellung sog. Weltären 17

verwendet wurden. Gegenüber den phantastisch

hohen Regierungsjähren, die die Ba-

bylonier ihren zehn Urkönigen zuteilten,
nehmen sich die Lebensalter der zehn
biblischen Urväter zwischen Adam und Noe,
und der zwischen Noe und Abraham (1.

Mos 5 u. 11) recht bescheiden aus 18 und
könnten daher eher Anspruch auf
Glaubwürdigkeit machen. Aber zwei Umstände
machen diese und ähnliche Zeitangaben
für eine biblische Chronologie völlig un-

und Gewicht erwogen und beurteilt werden; wenn

nur alle bereit sind, dem Urteil der Kirche sich zu

unterwerfen, die von Christus den Auftrag erhalten
hat, sowohl die Hl. Schriften authentisch auszulegen

als auch die Dogmen des Glaubens zu schützen

...« In der Ansprache vor der Päpstlichen
Akademie der Wissenschaften (30. Nov. 1941), auf die

an dieser Stelle verwiesen ist, sagte der Papst u. a.:
»Le moltiplici ricerche sia della paleontologia che

della biologia e della morfologia su altri problemi
riguardanti le origini dell'uomo non hanno finora
apportato nulla positivamente chiaro e certo.«

17 Eine Weltära will mit der Erschaffung der
Welt und der Menschen anfangen. Auf die christliche

Aera des Dionysius Exiguus (t um 540)

bezogen, beginnt die jüdische Weltära 3761 v. Chr.,
die der abendländischen Christen 3943 v. Chr., die
der morgenländischen Christen teils 5493, teils 5500,

teils 5508. Der Grund dieser Verschiedenheit ergibt
sich aus Anm.19.

18 Die Regierungszeiten der babylonischen Ur-

könige, wie sie der babylonische Geschichtsschreiber

Rerossus (im 3. Jahrh. n. Chr.) überliefert hat,
schwanken zwischen 3 und 18 Saren (zu 3600

Jahren!!); die Lebenszeit der Urväter dagegen

bewegt sich zwischen 777 (Lamech) und 969 Jahren
(Methusala), die der nachnoachitischen Erzväter
zwischen 148 (Therach) und 600 Jahren (Sem).

460



geeignet: 1. bieten die in Betracht
kommenden Rezensionen des biblischen Textes

19 diese Zahlen in stark abweichenden
Formen, und 2. läßt sich in vielen Fällen
zeigen, daß die betreffenden Zeitangaben
an Ort und Stelle eine symbolische Bedeutung

haben20, womit ihr geschichtlicher
Wert zweifelhaft wird. Aus dem Umstände,
daß die in Betracht kommenden Zahlen in
den verschiedenen Textgestalten stark
voneinander abweichen, darf und muß
geschlossen werden, daß ihnen die Träger der
alttestamenthchen Offenbarung keinen
verpflichtenden Wert beilegten, sie somit als

Lehrmittel einem bestimmten Lehrzwecke
dienstbar machten; dann aber können diese

Zahlen für die Christen auch nicht einen
höhern Wert haben als für die alten Juden,
und es muß der Schluß gezogen werden:
für die Heils- und Offenbarungsgeschichte
und somit für das ewige Heil ist eine
genaue biblische Chronologie ebenso belang-

19 Die Stammbäume der Adamiten (Sethiten)
und Semiten (1. Mos 5 u. 11) liegen in dreifacher
Gestalt vor, in der hebräisch- masoretischen, in der
hebräisch-samaritaniscfcera und in der alexandri-
nisch-griechischen Rezension. Die masoretische
Form (Mas.) ging durch den hl. Hieronymus
(t 420) in die lateinische Kirchenbibel der Vulgata
über; die griechische Übersetzung, auch Septua-

ginta (LXX) genannt, wurde die Kirchenbibel der

Ostkirchen; die samaritanische Rezension (Sam.)
ist heute noch bei den Samaritern in Gebrauch.
Gegenüber Mas. erniedrigt Sam. die Zeugungsalter
der Urväter insgesamt um 350 Jahre, und erhöht
LXX dieses Alter insgesamt um 600 Jahre; in der
Semiten-Liste erhöhen Sam. und LXX gegenüber
Mas. das Zeugungsalter insgesamt um 650, bzw. 780

Jahre. — Eine weitere Differenz ergibt sich aus
2. Mos 12, 40: die 430 Jahre, die nach Mas. (und
Vulg.) der Aufenthalt der Israeliten in Ägypten
allein dauerte, verteilen Sam. und LXX auf Kanaan
und Ägypten; dieser Auffassung pflichtete auch

Paulus bei in Gal. 3,17.

20 Siehe Joh. Schildenberger: Vom Geheimnis
des Gotteswortes, S. 264—276 (Verl. Kerle, Heidelberg,

1950): die Zahlen des masoretischen Textes
erweisen sich fast durchwegs als Zusammensetzungen

meist einfacher Zahlen, die bereits schon eine

symbolische Bedeutung hatten, wie 3, 4, 7, 12.

los und unnütz wie das Wissen um die
innere Beschaffenheit der sichtbaren Dinge.
Wie die Propheten des Alten Testamentes
die Zukunft durchwegs in verkürzender
Perspektive schauten und wohl den ursächlichen

Zusammenhang der Ereignisse
erkannten, nicht aber deren zeitlichen
Abstand richtig zu bemessen vermochten (z. B.
Dn 9, 24 ff.; Joel 3 [Vulg. 2, 28 ff.]), so

steht auch der Annahme nichts entgegen,
daß die Geschichtsschreiber die
Vergangenheit, zumal die graue Vorzeit und
Urzeit, in verkürzter Perspektive sahen und
Ereignisse und Zustände zusammendrängten,

die zeitlich weit auseinander lagen.

Der Stand der Geschichtskenntnisse der
jüdischen und christlichen Gelehrten war
nun bis in die neuere Zeit nicht derart, daß
sie die alte Geschichte nicht hätten in den
Rahmen ihrer Weltära einspannen können.

Das ward allmählich anders, als die
Geschichte und die Kultur des alten China,
der alten Sumerer undÄgypter wissenschaftlich

erforscht und einigermaßen datiert
werden konnten; als die Gelehrten an die
Durchforschung der großen Sprachenfamilien,

der Menschheitsrassen und der Urkul-
turen gingen; als anhand von Überresten
der altzeitlichen Bauwerke und des alten
Kunstgewerbes die Vorgeschichte den
Wohnsitzen und Wanderungen längst
ausgestorbener Stämme und Völker nachspüren

konnte: da reichten die alten Weltären
bei weitem nicht mehr aus. Der Nachweis
endlich, daß die Menschheit zwar nicht
terziär21 sei, wohl aber diluvial und daß
sie, wenn nicht alle, so doch mehrere
Vergletscherungen miterlebt habe, rückt mit
einem Male das Alter der Menschheit in
die Hunderttausende von Jahren hinauf,
erniedrigte aber auch die Riesenzahlen, die

21 Die geologische Neuzeit, deren Pflanzen- und
Tierwelt der heutigen schon ganz nahe steht, wird
ins Tertiär und Quartär gegliedert; das letztgenannte

umfaßt Diluvium und Alluvium, d. h. die Eiszeiten

und die Abtragungen und Aufschüttungen der
Gegenwart.

461



der monistische Evolutionismus für die
Entstehung des Homo sapiens gefordert hatte.
Ausgehend teils vom Bleigehalt von
Uranpecherz-Brocken, die sich gelegentlich in
Sedimentgesteinen finden, teils von den
veränderlichen Größen des Sonnensystems 22,

die durch ihre Überlagerung oder Interferenz

die irdischen Temperaturgegensätze
zwischen Sommer und Winter erhöhen oder
herabsetzen und somit eine Eiszeit beenden

oder heraufführen, suchten in den letzten

Jahrzehnten verschiedene Gelehrte, das

Alter der diluvialen Schichten zu bestimmen,

und sie kamen bis zu einer Million
von Jahren. Nun sind die angewandten
Methoden weder erprobt noch einwandfrei,
so daß die so errechneten Zahlen noch
durchaus nicht gesichert sind. Aber es liegt
doch auch auf der Hand, daß der Vorstoß
der Gletscher von den Alpen bis ins Mittelland,

von der Arktis bis nach Norddeutschland,

und ihr Rückzug, die Aufschüttung
von Nagelfluhbergen (z. B. Napf), die
Umwandlung der zurückbleibenden Steinwüste
in eine Grassteppe, der Steppe in einen
halbtropischen Urwald immer je eine recht lange

Zeit dauerte, die eher nach Jahrtausenden,

denn nach J ahrhunderten zu bemessen

22 Die wechselnde Neigung der Erdachse zur
Erdbahn durchläuft eine Periode von 40 400 Jahren,
die veränderliche Exzentrizität der Erdbahn eine
solche von 91 800 Jahren, und die Lage des Perihels
(der Sonnennähe) kehrt erst nach 20 900 Jahren

an den Ausgangspunkt zurück. Je größer der Winkel

der Erdachse zur Erdhahn; je kreisähnlicher
die Erdbahn selber ist, und wenn, wie es z. Z. der
Fall ist, das Perihel in den Winter (der nördl.
Halbkugel) fällt, um so mehr wird der Temperatur-Gegensatz

zwischen Sommer und Winter herabgesetzt.
Wenn alle drei Faktoren zusammenwirken, sind die
Voraussetzungen zu einer Eiszeit gegeben; wenn
sie sich dagegen gegenseitig aufheben, bricht und
hält eine Zwischeneiszeit an.

Durch Ausstrahlen von Helium-Kernen gehen
Uran und Thor in verschiedenen Zwischenstufen
allmählich in Blei über, und zwar nach ganz
bestimmten Gesetzen. Der Bleigehalt eines solchen
Einschlusses gibt also einen Anhaltspunkt, das Alter

des einschließenden Gesteins zu bestimmen.

ist, und dieser Vorgang wiederholte sich

mehrmals, so daß auf alle Fälle das Alter
der Menschheit eher mehr als 100 000 Jahre
beträgt denn weniger.

Da erheben aber nicht wenige die Frage:
Wie konnte Gott die Menschheit so lange
auf die Ankunft des Erlösers warten lassen?

Darauf ist zu erwidern: 1. Es ist nicht der
Menschen, sondern Gottes Sache, den
Zeitpunkt des Heiles (wie des Gerichtes) zu
bestimmen. 2. Um für das von Gott
vorgesehene Heil empfänglich zu sein, mußte die
Menschheit sich umsonst auf allen Wegen
der Selbsterlösung abgemüht haben, und
zu diesen gehörten auch die Hochkulturen
und die Weltreiche, die erst nach recht
langem Anstieg erreicht werden konnten.
3. Die noch heute lebenden primitiven
Stämme der Yamana (auf Feuerland) und
der Bambuti (Zentralafrika) beweisen, daß

der Hochgott-Glaube und eine relativ hohe

Sittlichkeit, unter gewissen Bedingungen,
sich durch die längste Zeit hindurch
ungeschwächt erhalten konnten, und damit blieb
jenen Menschen der Heilsweg offen.

C.

Als Urheimat der Menschheit wird in
1. Mos 2 das Paradies22 bezeichnet, der
Garten, den Jahve-Elohim im Lande Eden24

fern im Osten anlegte, mit herrlichen
Fruchtbäumen bepflanzte und durch einen
Fluß bewässern ließ, der von Eden kam
(Vv. 8 und 9). — Offenbar weil diese geo-

23 Paradies ist ein Lehnwort aus dem Altpersischen

»pairidaezu«, das eine Umwallung bezeichnet.
Das hebräische »pardes« bedeutet an seinen drei
Belegstellen »Königspark«; in LXX und Vulg. wird
dieses Lehnwort sowohl für einen beliebigen
Lustgarten wie für den Gottesgarten von 1. Mos 2

gebraucht. Im N. T. bezeichnet »paradisus« nur den

Ort der Seligen, so in Lk 23, 43; 2. Kor 12, 4 und
G. O. 2, 7.

21 Nach dem Urtext ist »Eden« ein geographischer

Name und bezeichnet ein Land oder eine
Gegend. Der hl. Hieronymus faßte dieses Wort als ein
Nennwort auf und übersetzte es mit »Wonne«;
daher der Name »Wonnegarten«.

462



graphische Bestimmung den Spätem nicht
mehr genügte, ergänzte sie, aus einer
andern alten Überlieferung schöpfend, eine
zweite Hand mit der Angabe über den
weitern Verlauf des Flusses. Nachdem dieser
das Paradies durchflössen hatte, teilte er
sich in vier Arme, die je eine verschiedene

Richtung einschlugen2'. Der erste Flußarm,

Pisclion geheißen, umfloß das Goldland

Havila und der zweite, der Gihon, das

Land Kusch; der dritte, der Chiddeqel,
hatte seinen Lauf östlich von Assur, der
vierte war der Prat (Vv. 11—14).

Da beim letztgenannten jede nähere
Bestimmung fehlt, darf angenommen werden,
daß er den Lesem oder Hörem dieses
Berichtes wohl bekannt war: der im Alten
Testament ziemlich oft genannte Prat
Euphrat. Auch die Gleichung »Chiddeqel«

»Tigris« ist durch Dn 10, 4 und die
assyrische Namensform »Idiklat« hinreichend
gesichert. Dagegen ist es vergebliche Mühe,
die genaue Lage der hier gemeinten
Landschaften Havila und Kusch und damit ihrer
Grenzflüsse Pischon und Gihon bestimmen

zu wollen. Während die alten jüdischen
und christlichen Schrifterklärer in diesen

vier Flüssen die ihnen bekannten Hauptströme

der alten Welt erblickten, halten
sich die neuern Erklärer näher an den

Wortlaut des Textes und suchen daher das

Paradies in einem Quellgebiet von vier
Flüssen und verlegen es teils nach
Hocharmenien, teil nach Arabien.

Vom naturwissenschaftlichen
Standpunkte aus ist jedoch gegen eine solche

Festlegung des Paradieses von 1. Moses 2

einzuwenden, daß sich heute nirgends auf
der ganzen Erde ein Fluß in vier Arme
teilt, die nach verschiedenen Richtungen
abfließen, wie es der Text von 1. Mos 2, 10

25 Nach dem Sprachgebrauch, wie er im Sumerischen

nachgewiesen ist, lag der Gottesgarten oberhalb

der Teilung des Stromes in vier »Häupter«,
d. i. Mündungen, nicht unterhalb des Zusammenflusses

von vier Flüssen; es lag also im Quellgebiet,
nicht an der Mündung der vier Ströme.

bis 14 verlangt. Es hat sich aber auch während

des geologischen Diluviums das Antlitz

der Erde stark genug verändert, so daß
die damaligen geographischen Verhältnisse
heute nicht mehr erkennbar und feststellbar

zu sein brauchen. Durchaus einleuchtend

ist jedoch die Annahme, die Urheimat
und Wiege der Menschheit sei in einer
Landschaft gewesen, von wo aus sich die
Menschheit leicht nach allen Seiten hin
ausbreiten konnte, und dieser Bedingung
genügen das Hochland von Armenien, von
Iran und Pamir.

Das Paradies des Urzustandes ist für die
Menschheit endgültig verloren gegangen,
dafür darf sie auf Grund der Erlösung das

Paradies des Endzustandes erwarten:
fruchtbarer also als die Suche nach der

Lage des erstgenannten ist die Bemühung,
das zweite zu erlangen.

D.

1. Mos 1; 2; 4 liefern auch das nötigste

Material für die Kultur der ersten
Menschen. Nach 1. Mos 1, 26—29 war der
Urmensch nach dem Ebenbilde Gottes erschaffen

und daher auch berufen und befähigt,
die Herrschaft über die ganze sichtbare
Schöpfung auszuüben. Nach 1. Mos 2, 8

versetzte Jahve-Elohim den Mann, den Er
eben »geformt« hatte, in den Wonnegarten,

damit er diesen bebaue und behüte,
und nach 2, 19. 20 übte der Urmensch seine
Herrschaft aus, indem er den Tieren sinn-
volle Namen beilegte. Das Strafurteil über
den Mann nach dem Sündenfall lautete
dahin, daß der Erdboden, der bisher seinem
Herrn den Unterhalt reichlich hergab, fortan

im Schweiße des Angesichtes bebaut
werden müsse und auch so oft genug nur
Dornen und Disteln tragen werde (3, 18.

19). Als Jahve-Elohim das erste Menschenpaar

aus dem Wonnegarten verbannte,
»bekleidete« Er sie mit Häuten, sei es von Tieren,

sei es von Pflanzen — der Urtext läßt
die eine und die andere Deutung zu —, was
wohl heißen will, Er habe sie dazu ange-

463



leitet. Unter den ersten Nachkommen der
Stammeltern findet bereits eine Arbeitsteilung

statt, indem Kain Ackerbau betreibt
und Abel Kleinviehzucht (1. Mos 4, 2).

Die Gott-Ebenbildlichkeit des ersten
Menschenpaares berechtigt zwar durchaus

zur Annahme, schon der Urmensch sei mit
allen leiblichen und geistigen Anlagen und
Fähigkeiten ausgestattet gewesen, die er für
den großen Kulturauftrag Gottes von 1. Mos
1, 28 nötig hatte; aber daß Gott ihm bei
der Betätigung dieser Fähigkeiten eigens
an die Hand gegangen sei, steht weder
irgendwo im biblischen Texte, noch
entspricht dies der sonstigen Pädagogik und
»Politik« Gottes. — Bei der Fruchtbarkeit
des Paradieses und — nach dem Sündenfall

— bei der Weite des Erdbodens fiel es

dem Urmenschen nicht schwer, sich die
nötige Nahrung (und Kleidung) zu verschaffen,

und wenn er hiezu materielle Werkzeuge

benötigte, so lernte er bei seinen
hohen Geistesgaben unschwer, solche aus

Holz, Stein oder Knochen herzustellen. Die
Sorge für den täglichen Unterhalt führte
mit der Zeit von selber dazu, daß sich von
der ursprünglichen Sammeltätigkeit primitiver

Ackerbau und primitive Viehzucht
abzweigten; nur sah der biblische Verfasser

diese Entwicklung in zeitlich stark
verkürzter Perspektive, und von der (primitiven)

Jagd auf das Wild des Feldes schweigt

er, weil für ihn die ersten Menschen sich
immer noch aus der Pflanzenwelt ernährten

(1. Mos 1,29).
Seine geistige Kultur betätigte der

Urmensch in der Sprache, durch die er in
sinnvoller Weise seine Gefühle äußerte und
den Seinesgleichen seine Gedanken und
Empfindungen mitteilte. Die Benennung
der Tiere in 1. Mos 2, 20 und die Reden, die
in 1. Mos 3 u. 4 geführt werden, setzen den
Gebrauch der Sprache bereits voraus, und
aus den hebräischen Namen26 der bibli-

26 Adam Mensch; Charova (Eva) Leben;
Hebel (Abel) Hauch; Enosch Mensch usw.

sehen Urmenschen schloß man früher,
Hebräisch sei die Sprache gewesen, die Gott
selber das erste Menschenpaar gelehrt habe.
Was das Letztgenannte betrifft, ist für die
Sprachwissenschaft das Hebräische viel zu
jung, viel zu spezialisiert, als daß es als

Ursprache noch ernstlich in Frage kommen
könnte. Bzgl. des Ursprungs der Sprache
überhaupt weist die moderne Sprachforschung

mit Recht hin sowohl auf die
Tatsache, daß die Sprachen der primitiven
Völkerstämme, die der Urkultur verhältnismäßig

noch recht nahe stehen, weder
Klassifizierungen (z. B. der Hauptwörter nach
Geschlecht oder andern Gesichtspunkten)
noch ein brauchbares Zählsystem aufweisen,

und daß auch in den modernen Sprachen

die ursprünglichsten Wörter an die

Betätigung der Hände (z. B. »greifen«)
und der Ohren (z. B. Schallnachahmung)
erinnern; wie auf die Leichtigkeit, mit der
die Kinder auch von heute sinnvolle neue
Wörter zu bilden verstehen. Die verschiedenen

Sprachen haben demnach als echtestes

Erzeugnis des kulturfähigen und Kultur

schaffenden Menschengeistes zu
gelten; von der Ermittelung der Ursprache
jedoch ist die heutige Sprachwissenschaft
noch weit entfernt.

E.

Was den Sündenfall der Stanuneltern
(1., Mos 3, 1—6) betrifft, so fragt jedermann

und vor allem der Naturforscher, was

unter der verführenden Schlange zu
verstehen sei. Daß sie weiter nichts sei als ein
Glied der Ophiiden der Zoologie und daß
das Strafurteil über sie (Vv. 14 und 15) nur
die Feindschaft besage, mit der der Mensch
die Schlangen verfolgt, dem widerspricht
das Reden der Schlange und die Rolle des

raffinierten Verführers, die sie spielt. Das

Kriechen auf dem Bauche und das Fressen

staubbedeckter Nahrung, das das
Strafurteil über sie ausspricht, ist für die Schlange

Natur, aber, von Menschen ausgesagt,
in der Sprache der Bibel (Is 49, 23; Mich

464



7, 17; Ps 72 [71], 9) tiefste Demütigung
für den Betroffenen. Die Frage, ob die
Schlange dann nur Maske sei oder Sinnbild
einer geistigen und feindlichen Macht,
gehört der Theologie im allgemeinen und der
Exegese im besondern an. Im Lichte der
voranschreitenden Offenbarung des Alten
Testamentes (vor allem Ws 2, 24) und der
vollen Offenbarung des Neuen Testamentes
(z. B. G. 0. 12, 9; 20, 2) ist es gewiß, daß
der eigentliche Verführer ein gefallener
Geist war; welche Rolle dann die Schlange
selber in der Verführung spielte, bleibt
strittig.

Im Lichte der vollen Offenbarung ist
auch klar, daß das Wesen der ersten Sünde

im Stolze, in der Selbstüberhebung lag, in
einer Selbstbestimmung, wie sie nur Gott
allein zukommt. Materiell bestand die Ur-
sünde nach dem Wortlaut des Berichtes im
verbotenen Genüsse einer Baumfrucht
Für die traditionelle Ansicht, die im Baum
der »Erkenntnis des Guten und des Bösen«

einen wirklichen Baum sieht, sprechen
sowohl der nächstliegende »vordergründige«
Wortsinn und Zusammenhang des Berichtes
sowie der Umstand, daß diese Deutung am

imgezwungensten der Wendung »Gutes und
Böses erkennen« 28 gerecht wird.

27 Daß die Frucht ein Apfel gewesen sei, steht

nirgends in der Hl. Schrift; Stellen wie HL 8, 5

haben mit dem Sündenfalle nichts zu tun. Mit mehr
Recht könnte man an einen Feigenbaum denken

(siehe V. 7).

28 »Gutes und Böses« kann nach dem biblischen
Sprachgebrauch bedeuten »nützlich und schädlich«,
»sittlich erlaubt oder unerlaubt«, oder auch »alles«,

je nach dem Zusammenhang. »Gutes und Böses

erkennen« bedeutet also entweder »alles wissen«

oder »bestimmen, was erlaubt oder unerlaubt, nützlich

oder schädlich sein soll«, also etwas, was nur
Gott zukommt. — »Einen Mann, bzw. eine Frau
erkennen« bezeichnet in der Hl. Schrift durchwegs
den geschlechtlichen Verkehr, sowohl den
rechtmäßigen wie den unrechtmäßigen (s. B. 1. Mos 4,

1. 17; 19, 5. 8; 24,16; 1. Sm 1, 19; 1. Kg 1, 4; Mt 1,

25; Lk 1, 34 usw.). In 1. Mos 2 u. 3 ist Objekt von
»erkennen« immer nur »Gutes und Böses«, nie

»Mann, bzw. Frau«.

Aber schon im rabbinischen Judentum
und in der Kirche des vierten Jahrhunderts
wurden Stimmen laut, und heute pflichten
diesen viele katholische und nicht-katholische

Autoren bei, die Stammeltern hätten
sich dadurch versündigt, indem sie, bevor
Gott es ihnen erlaubt hatte, sich »erkannt«,
d. b. geschlechtlich verkehrt hätten, und
auch für diese Ansicht lassen sich, zumal
aus dem geistigen »Hintergrunde« des

Berichtes, beachtenswerte Gründe vorbringen.
Angesichts der Geschichte der Erklärung
des Sündenfalles und angesichts der
vorgebrachten Gründe ist auch die sog. sexuelle

Auffassung haltbar, aber für die traditionelle
Auffassung scheinen immer noch triftigere
Gründe zu sprechen 29. Die Archäologie

(als Naturwissenschaft im weitern Sinn des

Wortes) hat zu dieser Frage insofern etwas
beizusteuern, als sie den Nachweis erbringt,
daß im alten Babylonien und Ägypten, vor
allem im vorisraelitischen Kanaan der

Schlangen-Kult im Schwünge war und in
engster Verbindung sowohl mit den chtho-
nischen (unterirdischen) Gottheiten, d. h.
den Dämonen, wie mit dem Sexualleben
stand. Aus den geschichtlichen und prophetischen

Büchern des Alten Testamentes30
ist aber bekannt, wie oft und leicht die
Israeliten den Einflüssen ihrer heidnischen
Nachbaren erlagen und das Sexualleben,
insbesondere die Mutterschaft in den Schutz
und Dienst des Dämonen-Kultes stellten.
Unter diesen Umständen wäre es nicht
befremdend, sondern es war geradezu gebo-

29 Die traditionelle Ansicht vertreten heute vorab

P. Heinisch, »Probleme der biblischen
Urgeschichte«, S. 66 ff. (Luzern, 1947), und P. Joh.
Schildenberger, »Vom Geheimnis des Gotteswortes«,

S. 290 f. Für die sexuelle Ansicht tritt in neuester

Zeit besonders ein Dr. J. Coppens, Prof. an der
Universität Löwen, in der Schrift »La Connaissance
du Bien et du Mal et le Peche du Paradis« (Lou-
vain, 1948).

30 Mos I. 38; III. 18 u. 20; IV. 25; Ri 19; 2. Kg
17 (17); Is 57; Jer2; 7; Ez 8; Os 4; Ps 106 (105),
28. 35—38, um nur die wichtigsten Stellen zu nennen.

465



ten, daß die Vertreter der reinen Jahve-

Religion, und dahin gehörten jedenfalls
auch die Verfasser und Redaktoren der
kanonischen Bücher, sowohl offen als

verschleiert, bei jeder sich bietenden Gelegenheit,

also auch im Berichte über die Ur-
sünde, gegen diese Volksseuche ankämpften.

Damit wäre der unleugbare sexuelle

Hintergrund der Sündenfall-Geschichte
durchaus verständlich, auch wenn die
traditionelle Auffassung recht haben sollte.

*

Was also die Natur- (u. Geschichts-)
Wissenschaften über die Anfänge der Menschheit

Positives zu sagen haben, ist herzlich
wenig. Aber schon das ist wertvoll zu wissen,

wie weit das sichere Wissen reicht, und
wie weit das, was die frühern Theologen
und Exegeten vom Stande des damaligen
Wissens aus über diese Fragen und Probleme

vorgetragen haben, als sicher und zuverlässig

gelten kann.

V

DIE BIBLISCHE SINTFLUT

Der Bericht über die biblische Sintflut
(1. Mos 6—8) wirft nicht weniger Probleme

auf als die Geschichte der ersten
Menschen, Probleme sowohl literarisch-historischer

wie naturwissenschaftlicher Art. Nur
die letztgenannten können hier ex professo
behandelt werden, die andern werden nur
der Vollständigkeit halber angedeutet.

A.

Vom naturwissenschaftlichen Standpunkte

aus ist in erster Linie zu betonen,
daß das diluvium der (lateinischen) Bibel
etwas ganz anderes ist als das Diluvium der

heutigen Naturwissenschaften, die freilich
in ihrem Jugendstadium Bezeichnung und
Inhalt von der Bibel herübergenommen
haben. Das geologische Diluvium ist die
Zeit der wiederholten Vergletscherungen,
die in der geologischen Neuzeit über die

nördliche Erdhalbkugel hinweggingen; das

biblische diluvium (Sintflut) dagegen war
eine einmalige große Flut, die die ganze
Erde (im Sinne des biblischen Berichterstatters)

bedeckte. Das biblische diluvium
kann mit dem geologischen Diluvium
irgendwie zusammenhangen, aber ein
solcher Zusammenhang ist bisher nicht
nachgewiesen.

Noch vor wenigen Jahrzehnten sahen
sich die Vertreter der Naturwissenschaften

gezwungen, aus der Physik, der Meteorologie,

der Pflanzen- und Tiergeographie
Beweise gegen die geographische
Allgemeinheit der Sintflut und aus den
Überlieferungen der Völker 31 sowie aus der Rassen-

und Sprachen-Forschung Beweise

gegen die ethnographische Allgemeinheit der
biblischen Flut zusammenzutragen, da die
Mehrzahl der Exegeten und der Theologen
glaubte, annehmen zu müssen, die biblische
Flut habe sich über die ganze Erde oder
mindestens über den damals bewohnten
Erdkreis ausgedehnt. Die von den profanen
Wissenschaften beigebrachten Gründe und
Beweise behalten zwar noch heute ihre
Gültigkeit, sie müssen aber nicht mehr
eigens geltend gemacht werden, seitdem
und sobald die Vertreter der theologischen
Wissenschaften zugeben, der Ausdruck
»kol-haares« (die ganze Erde) im Flutbericht

dürfte ebensogut hyperbolisch
verstanden werden wie an andern Stellen, wo
der Sachverhalt klar zutage liegt, z. B. in
1. Kg 10, 24; 18, 10; AG 2, 5, oder, was auf
dasselbe hinaus kommt, der biblische
Berichterstatter habe nur über jenen Teil der
Erdoberfläche eine Aussage gemacht,
machen wollen und können, die in seinem
geistigen Gesichtsfelde lag, und das war ein
kleiner Teil der bewohnbaren und wirklich

bewohnten Erde.

31 Sagen und Überlieferungen von einer großen
Flut finden sieh zwar bei den meisten alten
Völkern, fehlen aber bei den Arabern, Chinesen und
Japanern, und die vorhandenen Sagen brauchen
sich gar nicht auf dasselbe Ereignis zu beziehen.

466



In 1. Mos 6, 17 und 7, 11. 12 wird die
große Flut zurückgeführt auf einen 40tägi-

gen Regen und auf die Sprudel des großen
Meeres, also auf einen Regen riesigen
Ausmaßes und auf eine Sturzflut — ob wirklich

auf beides, darüber später. Weder
gegen die eine noch die andere Ursache der
als beschränkt angenommenen biblischen
Flut bat die Naturwissenschaft etwas
einzuwenden. Die Meteorologie weiß Orte zu

nennen, wo die tägliche Niederschlagsmenge
selbst während längerer Zeit bis 1 m

beträgt; und die Geologie berichtete von
Sturzwellen, die, durch Seebeben oder
Ausbruch unterseeischer Vulkane (z. B. des

Krakatau 1883) hervorgerufen, große
Ländergebiete überschwemmten; von Erdbeben,

die Flußläufe verlegten und so große
Überschwemmungen bewirkten; von
Einbrüchen der Erdrinde, die gewaltige »Gräben«

32 oder Senken zurückließen, in die
dann das Weltmeer einströmen konnte. Was
insbesondere Mesopotamien betrifft, die
erste Heimat der Ahnen des israebtischen
Volkes, so stießen 1929 die amerikanischen
Ausgraber der Ruinen-Hügel von Ur und
Kisch in Südbabylonien auf eine gleichförmige,

mehr als 3 m mächtige Lehmschicht,
die zugleich die historischen Städte trug
und viel ältere menschliche Siedlungen der
Steinzeit zudeckte. Ob diese Lehmschicht
die Ablagerung der biblischen Flut ist oder
einer andern Überschwemmung, ist
unsicher, aber auch belanglos; sie beweist aber

jedenfalls, daß in dem bereits von
Menschen bewohnten Mesopotamien solche

Überschwemmungen stattgefunden haben,
und das genügt.

B.

Das hauptsächlichste literarisch-historische

Problem ist, ob und welche Bezie-

32 Eine solche Senke, die tiefste der heutigen
Erdoberfläche, erstreckt sich von Syrien durch das

Jordantal (mit dem Toten Meer), den Golf von
Akaba bis zu den großen ostafrikanischen Seen,

deren Anwohner die Erinnerung an einen solchen
Meereseinbruch festgehalten haben.

hungen zwischen dem biblischen und dem

babylonischen Flutbericht bestehen. Denn
im äußern Verlaufe der Flut stimmen die
beiden Berichte so sehr miteinander überein,

daß die Abhängigkeit des einen Berichtes

vom andern oder beider von einer ältern
Quelle nicht wohl in Abrede gestellt werden

kann. Aber, und das ist die Hauptsache,
in der geistigen Einstellung, in der
ethischen Begründung der Flut unterscheiden
sich die beiden Berichte so gründlich, daß

der als Rationalist tutverdächtige protestantische

Theologe H. Gunkel (f 1932) den
biblischen Bericht mit einem kristallklaren

Bergquell, den babylonischen mit einer
schmutzigen Dorfpfütze vergleichen durfte.
Sollten beide Berichte aus derselben Quelle
fließen, so hat der biblische den ursprünglichen

ethischen Monotheismus unversehrt
bewahrt, während der babylonische bald
polytheistisch verseucht wurde. Sollte der
biblische Bericht der jüngere von beiden
sein, so hätte der in den Ahnen des

israelitischen Volkes wirkende prophetische Geist
alle Spuren des Polytheismus ausgemerzt.

Als Grund der großen Flut wird in 1. Mos
6, 5—12 die Gottvergessenheit und die
Sittenverderbnis bezeichnet, von denen die

ganze Menschheit bis auf die Familie Noes

ergriffen war. Diese Verderbnis selber wird
in 6, 1—4 zurückgeführt auf die Ehen der
»Gottes-Söhne« mit den »Menschen-Töchtern«,

denen die Gewaltmenschen, die »ne-
filim« Riesen?) entsprossen. Die
traditionelle Exegese erblickt in den
»Gottessöhnen« die Nachkommen des gerechten
Seth (4, 25; 5, 3—7), und in den
»Menschen-Töchtern« Kainitinnen vom Schlag
der Ada, Zilla und Naama (4, 19. 20). Mit
ebensoviel Recht werden (nach 5, 1) die
Gottes-Söhne als die Männerwelt, bzw. die
Vornehmen, und die Menschen-Töchter als

die Frauenwelt gedeutet (so Closen). Nach
einem ebenfalls in der Hl. Schrift vorkommenden

Sprachgebrauch (s. Job 1,6; 2, 1;
Dn 3, 92) sahen spätere jüdische und auch

einige altchristliche Schrifterklärer in den

467



Gottes-Söhnen reine Geister, die sich in
Menschen-Töchter verliebten und dadurch
zu Fall kamen. Diese Deutung ist natürlich
theologisch unhaltbar, sie bringt aber
treffend zum Ausdruck, daß sich die Alten das

Dasein und Wirken der riesenhaften
Gewaltmenschen, die in der Erinnerung
weiterlebten, nicht anders erklären konnten
denn als das Erzeugnis einer derart
unnatürlichen Verbindung.

Das »armselige Holz«, das den Gerechten
rettete (Ws 10, 4), war nach der Bibel (1.
Mos 6, 14—16) ein Holzkasten von 300

Ellen Länge, 50 Ellen Breite, 30 Ellen Höhe
— die Elle ist mindestens zu 55 cm zu rechnen

—, nach dem babylonischen Berichte
ein Schiff von 120 Ellen Höhe. Es liegt auf
der Hand, daß solche Bauwerke mittels der
Steinwerkzeuge der Urzeit kaum auszuführen

waren. Damit wird entweder die Sintflut

samt dem Bau der Arche in eine so

späte Zeit gerückt, wo man sich bereits auf
die Bearbeitung der Metalle verstand, oder
es verlegte der Berichterstatter die technischen

Mittel imd Leistungen seiner Zeit in
die Urzeit zurück, und der biblische
Verfasser übernahm den Bericht, wie er ihn
vorfand, geradeso wie er die Stammbäume
und andere Dokumente verarbeitete, die
ihm die Überlieferung bot. Da die Metallzeit

sehr spät beginnt, ist die zweite Annahme

die wahrscheinlichere.
Welcher Art solche Überlieferungen sein

konnten und wie der Redaktor von 1. Mos
sie verarbeitete, zeigt gerade der Sintflutbericht.

Mittels der verschiedenen Gottesnamen

und des Details lassen sich unschwer
zwei Berichte herausschälen, die in allen
wesentlichen Zügen übereinstimmen, in den
Einzelheiten aber sich deutlich voneinander

abheben, in 1. Mos 6—9 aber unausgeglichen

ineinander verarbeitet sind. In der
jahvistischen Quelle wurde die Flut
bewirkt durch einen 40tägigen Regen und
dauerte zwei Monate, d. h. (40 -f 3 X 7)
Tage, und in die Arche waren aufzunehmen

je sieben Paar reine und je ein Paar

unreine Tiere. Nach der elohistischen
Quelle bewirkte eine Sturzwelle die Flut,
die ein volles Sonnenjahr dauerte;
mitzunehmen in die Arche waren nur je ein Paar
Tiere. Da beide Quellen dem Redaktor
glaubwürdig erschienen, die Inspirationsgnade

ihn aber darüber nicht belehrte, wie
die Unterschiede auszugleichen seien, suchte

er, wie man es auch in der profanen
Geschichtsschreibung machte, so gut es ging,
die beiden Quellen in einen Bericht zu
verweben.

VI
DER BABYLONISCHE TURM UND

DIE SPRACHVERWIRRUNG

Die Ausgrabungen, die an den Ruinen-
stätten Mesopotamiens um die Mitte des

letzten Jahrhunderts begannen und bis

heute fortgesetzt werden, brachten in jeder
alten Residenzstadt einen sog. Zikkurat
zutage, einen Tempelberg, der in mehreren
kubischen Stockwerken aufgeführt war,
sich nach oben verjüngte und oben mit
einem Tempel abschloß, in dem der Stadt-
und Reichs-Gott, die idealisierte
Staatsmacht, thronte. Da es im Alluvium des

Zweiströmelandes keine Steinbrüche gab,
wohl aber Lehm und Erdharz (Asphalt) in
Menge, so baute man mit Ziegeln, die bald
an der Sonne, bald im Feuer gehärtet
waren, und als vorzüglicher Mörtel diente das

Erdharz. Einen solchen Zikkurat ließ der

Babel-König Nabuchodonosor nach einer
von ihm angebrachten Inschrift erneuern,
den Etemenanki, der unten 90 m im
Geviert maß und 90 m hoch war, also »bis an
den Himmel zu reichen« schien. — Solche
Bauwerke als Ausdruck heidnischen
Übermutes und Machtwillens und der
Selbstvergötterung hatte der Verfasser des Berichtes

von 1. Mos 11, 1—8 vor Augen, als er die
wiederum sich von Gott abwendende
Menschheit den Plan fassen Heß, als Zeugen

und Symbol ihrer Einheit einen Turm
zu bauen, der bis an den Himmel reichen

468



sollte. Aber selbst ein solches Bauwerk ist
vor Gott so winzig, daß dieser geradezu
eigens herabsteigen muß, um diese
»Maulwurfshaufen« auch nur zu sehen. Man
merkt den Spott des Verehrers des

Himmels-Gottes.

Um solch ein himmelstürmendes Werk
zu vereiteln, brauchte Gott nur durch die

Sprachverwirrung zu bewirken, daß sich
die Menschen nicht mehr verstehen konnten.

Das war der symbolische Ausdruck der
geschichtlichen Vorgänge in Mesopotamien.

Seit der grauen Vorzeit erhob sich

dort ein Stadt-Staat nach dem andern, und

jeder hatte die Tendenz, zu einem Großstaat,

einem Weltreich auszuwachsen, und
sie alle vergötterten die Staatsmacht, standen

im Dienste der Dämonen. Aber sie

alle umfaßten ein Gewimmel von Völkern
und Stämmen der verschiedensten
Sprachen, Kulturen und politischen Tendenzen,
die sich nicht »unter einen Hut bringen«
ließen. Dazu kamen die sozialen Gegensätze

im Herrenvolk und der Drang der angrenzenden

Gehirgs- und Wüstenstämme nach
dem fruchtbaren Tieflande. Da brauchte
Gott nur den Geist des »Sich-nicht-mehr-
verstehen-fUoWens und des Nicht-mehr-zu-
sammengehen-Wollens« unter sie zu
senden, und es folgte alsbald ein »Sich-nicht-
mehr-verstehen-Könreen«, eine Verwirrung
weniger der sprachlichen Laute als der
politischen Tendenzen, und das Weltreich,
»der babylonische Turm«, zerfiel
unaufhaltsam, unrettbar. Freilich war auch die

Aufteilung der Sprachen nicht aufzuhalten;
denn sie war begründet in der Mannigfaltigkeit

der Geistesanlagen der Menschen
und in der Vielfalt der klimatischen und
wirtschaftlichen Verhältnisse, konnte aber
durch das Auseinander-Streben der sozialen

und politischen Interessen und Tendenzen

nur beschleunigt und verschärft werden.

Mochten aber im Blickfeld des

Verfassers der sogenannten Völkertafel von 1.

Mos 10, das vom persischen Meerbusen bis

nach Spanien, von Äthiopien und Süd-

Arabien bis zum Kaukasus und zur Krim
reichte, die verschiedenen Völker und
Stämme infolge der Sprachverwirrung noch
so auseinander streben, er behandelte sie
alle als gleichwertige Nachkommen des

einen Stammvaters Noe und damit als
Anwärter des messianischen Heiles, und somit
erhebt er sich himmelhoch über den
engherzigen Nationalismus der antiken Völker
und selbst der spätem Juden.

SCHLUSSWORT

»Im Anfang war der Logos (das Wort),
und der Logos war bei Gott, war selber
Gott. Alles ist durch Ihn geworden, und
nichts von dem, was geworden ist, ist ohne
Ihn geworden. In Ihm war auch das Leben,
und das Leben war das Licht der
Menschen.« Mit diesen Worten von unüberbietbarer

Knappheit hat der vierte Evangelist
im Prolog zu seiner Schrift von der Froli-
botschaft das Wirken der zweiten göttlichen

Person im Bereiche der Natur und
der Übernatur geschildert — mit »Licht«
und »Leben« werden im vierten Evangelium

durchwegs die Güter bezeichnet, die
der menschgewordene Logos in die Welt
gebracht hat, Licht und Leben aus Gott,
Teilnahme am Leben und Lichte Gottes.
Auf den göttlichen Logos geht somit alles

geschöpfliche Sein und jede geschöpfliche
Ordnung zurück, in der rein materiellen
Welt, in der Welt der Lebewesen, die ganze,
intellektuelle, sittliche und soziale Ordnung
in der Menschheit und in der Geisterwelt,
auch die übernatürliche Ordnung, mit der
der Schöpfer den ersten Menschen
ausgestattet hat. Beide Ordnungen, die natürliche
und die übernatürliche, waren durch den

Logos wunderbar aufeinander abgestimmt;
die natürliche Ordnung war Grundlage und
Unterbau der übernatürlichen Ordnung
und fand in dieser die höchst mögliche,
aber ungeschuldete und den natürlichen

Kräften unerreichbare Krönung und

Vollendung. Die natürliche Ordnung konnte

469



der Mensch mit den Kräften und Fähigkeiten

seiner körperlich-geistigen Natur,
mit seinen Beobachtungen und Erfahrungen,

die allmählich zu eigentlichen
Wissenschaften auswuchsen, mit seiner nach und
nach zur Technik und Kunst sich weitenden

und entfaltenden Tätigkeit allseitig
erkennen und beherrschen; ja er bekam den
förmlichen Auftrag, sich die ganze sichtbare

Schöpfung dienstbar zu machen (1.
Mos 1, 28), und nach dem Schöpfungsplane
Gottes hätte jeder Fortschritt in der
Erkenntnis und Beherrschung der natürlichen
Ordnung den Menschen auch tiefer in die
natürliche Erkenntnis des Schöpfers und
in die Betätigung seines natürlichen und
übernatürlichen Verhältnisses zu Gott
hineingeführt.

Im Sündenfall des ersten Mensclienpaa-
res ging jedoch die übernatürliche
Ausstattung verloren, aber die Berufung zur
übernatürlichen Ordnung und die
Verpflichtung darauf blieben. In dem Maße,
als die natürliche Ordnung mit der
übernatürlichen zusammenhängt, bekam auch
sie den Verlust der übernatürlichen
Ausstattung zu spüren. Der Mensch konnte zwar
noch immer aus der sichtbaren Schöpfung
das Dasein, die Eigenschaften und den W

illen des Schöpfer-Gottes erkennen (Ws 13,

3 ff.; Rm 1, 20) und war auch imstand,
den einzelnen Forderungen des Sittengesetzes,

wie es ihm im Alltag entgegentrat,
nachzukommen. Die tiefen Erkenntnisse
der alten Priester, Dichter und Philosophen
in den göttlichen und menschlichen
Dingen; die Tugendübungen und Tugendakte,
von denen auch die antike Geschichte zu
berichten weiß; die zahlreichen, durch
Beobachtung, Experiment, Berechnung,
Hilfshypothesen und Theorien allmählich
gewonnenen und sichern Erkenntnisse der
neuern Naturwissenschaften, die durch sog.
revolutionäre Entdeckungen nicht »über
den Haufen geworfen« werden, sondern
fortan nur als Einzelglied und Sonderfall
einer viel umfassenderen Naturkenntnis

zu gelten haben: dies alles ist ein Beweis

dafür, daß auch dem gefallenen Menschen
in der natürlichen Ordnung die Kraft
geblieben ist, das Wahre und Gute zu erkennen

und zu erreichen. Aber aufs Ganze
gesehen, verfiel doch die Menschheit in der
natürlichen Erkenntnis Gottes und der
Sittenordnung den gröbsten Irrtümern und
wurde zugleich das Opfer blinder
Leidenschaften, die das geistige und physische,
wirtschaftliche und gesellschaftliche Leben
aufs schwerste gefährdeten, in einem Maße,
daß alle edlern und einsichtigen Menschen
gestehen mußten: Nur ein Gott kann aus
solcher Not noch helfen.

Da war auch der Zeitpunkt gekommen,
wo der göttliche Logos Mensch werden
wollte, um als »logos ensarkos« das noch
wunderbarer zu erneuern, was Er als »logos

äsarkos« wunderbar erschaffen hatte.
Aber seine Lehre und sein ganzes Wirken,
wie die vier Evangelienschriften davon
berichten, beschränkte sich darauf, die
zerstörte übernatürliche Ordnung wiederherzustellen

und die verlorene Gnadenausstattung

wiederzugewinnen. Die natürliche
Ordnung in der menschlichen Gesellschaft
und erst recht im Bereich des Unbewußten
und Unbelebten ließ Er unverändert bestehen,

sie diente Ihm höchstens als Lehrmitte/,

um seinen Lehrgegenständ, die neue,
übernatürliche Ordnung, den Menschen
verständlich und greifbar zu machen.

Aus diesem Verhalten des »logos ensarkos«

folgt nun zweierlei: Die ganze natürliche

Ordnung, soweit nicht höhere, über
sie hinausgehende Belange in Frage kommen,

bleibt in ihrem bisherigen
Besitzstande. Die Mittel, sie zu erkennen und zu
beherrschen, sind und bleiben Wissenschaft,

Kunst und Technik. Durch die
Kontrolle, die diese gegenseitig üben, überwinden

sie allfällige Irrtümer, die sich infolge
unzulänglicher Hilfsmittel und Methoden
eingeschlichen und unter Umständen recht
lange behauptet haben. Wissenschaft, Kunst
und Technik bestimmen selber ihre Metho-

470



den und Hilfsmittel, und, da sie kraft ihrer
Bestimmung im Dienste des Wahren, des

Guten und des Schönen stehen, lehnen sie es

ab, sich über ihre Ziele und Hilfsmittel von
Partei und Staat, von Weltanschauung und
Religion Vorschriften machen zu lassen.

Die übernatürliche Ordnung dagegen eignet

der Mensch sich an durch den Glauben
an Christi Person, Lehre und Werk. Für
alle Fragen, die das übernatürliche
Verhältnis des Menschen und der Menschheit

zu Gott und damit das Seelenheil betreffen,
ist der Glaube, ist die mit dessen Verkündigimg

und Bewahrung betraute Autorität
der Kirche, ist die aus dem Glauben und
der kirchlichen Überlieferung schöpfende
Theologie zuständig. Unter dem Gesichtspunkte

des Seelenheiles, und nur unter
diesem, steht den Vertretern der
übernatürlichen Ordnung eine Kontrolle zu bzgl.
der Belange der Politik und der Wirtschaft,
der Wissenschaften, der Künste und der
Technik.

Darüber, daß diese Ausscheidung der

Zuständigkeit der natürlichen und der
übernatürlichen Ordnung grundsätzlich richtig
ist, kann kein vernünftiger Zweifel bestehen;

Schwierigkeiten erheben sich aber

immer wieder, wenn und sobald es sich um
noch nicht geklärte Grenzfragen handelt
und sich die Vertreter der einen und der
andern Ordnung der Grenzen ihrer
Aufgabe und Zuständigkeit nicht bewußt sind.
Diese Verwischung der Grenzen hat s. Z.

den unseligen Galilei-Handel von 1616 und
1632 herbeigeführt, indem einerseits Galilei

seine astronomischen und physikalischen

Theorien theologisch zu
untermauern suchte und für sie das Urteil der
Kirche anrief, und indem anderseits die
Theologen sich in einer im Grunde
naturwissenschaftlichen Lehre als zuständig
betrachteten. Heute, durch solche Erfahrungen

gewitzigt, sind sich die maßgebenden
Theologen und Vertreter der übernatürlichen

Ordnung darin einig, daß sie nur
soweit verlangen können, von den Vertretern

der natürlichen Ordnung ernst genommen
zu werden, als sie selber bereit sind, diese
auch ernst zu nehmen, wo sie in ihrem
Bereiche bleiben und von den ihnen
eigentümlichen Forschungs-Mitteln und
-Verfahren einen einwandfreien Gebrauch
machen. Wenn und solange die Vertreter der
beiden Ordnungen gegenseitig einander
ernst nehmen und mit der gebührenden
Achtung und Ehrfurcht behandeln, werden
nicht nur bedauerliche Mißverständnisse
vermieden, sondern es ist auch eine
Zusammenarbeit zur Ehre Gottes und zum
zeitlichen und ewigen Wohle der Menschheit
möglich, und es erlangen beide Ordnungen
im göttlichen Logos ihre ursprünglich
geplante höhere Einheit.

Im Lichte der voranschreitenden Natur-
und Geschichtswissenschaften werden gar
nicht selten Auffassungen hinfällig, hinter
denen bisher die Autorität von Kirchenlehrern

und großen Theologen oder Philosophen

stand und denen entsprechend auch
die Hl. Schriften bisher erklärt wurden.
Geirrt haben in diesem Falle weder die
Hl. Schrift noch die eigentliche Gotteslehre,

sondern geirrt haben nur die
Vertreter der theologischen Wissenschaften.
In der Regel gewinnt in dem neuen Lichte
das Schriftwort erst recht an Tiefe und
Weite, und immer wieder bewahrheitet
sich das Wort:

Veritas Domini nianet in aeternum.
Die Wahrheit und Wahrhaftigkeit des

Herrn währet ewig, im Reiche der Natur*
nicht minder als in dem der Übernatur.

DIE UNIVERSITÄT FREIBURG
ist nicht nur Spitze des schweizerischen katholischen

Schulwesens, sondern auch Sonne, von der belebende und

wärmende Lichtstrahlen auf alle Schulformen und Schulstufen

der katholischen Schweiz segenbringend zurück-

leuchten.

UNIVERSITÄTSPROFESSOR
P. ILDEFONS BETSCHART OSB.

SALZBURG

471


	Die biblische Urgeschichte im Lichte der Natur- und Geistes-Wissenschaften

