
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 37 (1950)

Heft: 10

Artikel: Der Pfaffenbrief von 1370

Autor: Schürmann, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hung hinaus und vielfach auch über die
spezielle (Gesellschafts)-Ethik unserer Lyzeen.
Das war der Eindruck. Zur inhaltlichen
Wiedergabe fehlt hier der Raum.

Den Abschluß bildete ein Überblick über
den Stand der katholischen Erzieliungs- und
Schulfrage in Österreich durch Bischof-
Koadjutor Dr. Franz Zauner, Linz. Er bot
ein teilweise vernichtendes Material über
die Folgen der neutralen Schule mit bloß
gesetzlichem Religionsunterricht, aber gab
auch Einsicht in einen trotz allem beglük-
kenden Aufbau eines katholischen
Österreichs, nicht zuletzt gerade in der Arbeiterschaft,

im Gegensatz zu dem religiösen Sin¬

ken bisher »behüteter« bäuerlicher
Gebiete.

*

In all der analysierenden berichtenden
Rückschau und in der wissenschaftlichen
wie praktischen Ausschau wurde der
Teilnehmer an der reichen und schönen Tagung
bewußt, daß der Lehrer von Gott eine
entscheidende Sendimg hat. Jeden Tag wurde
man sich bei der Gemeinschaftsmesse mit
den tiefen Ansprachen dieser Sendung
zunehmend klar. Und als am letzten Tag der
Bischof das »Ite missa est« sprach, da spürte
man wirklich, es war eine Sendung hinaus:
»Geht hin, es ist Sendung.«

LKSSCHL'LE

DER PFAFFENBRIEF VON 1370

Von Dr. J. Schünnann

Nicht jeder Lehrer ist in der Lage, den
Schülern das staatsbürgerliche Wissen in
einer eigenen Stunde für Verfassungskunde
zu vermitteln. Vielfach muß dies im Rahmen

des Geschichtsunterrichtes geschehen.
So oder anders wird der Lehrer aber den

Verfassungsbriefen der alten Eidgenossenschaft

begegnen, die wir mit Recht als

deren Grundsteine betrachten. Eine andere

Frage ist es jedoch, ob diese als solche
immer die notwendige Beachtung finden. Wir
meinen hier vorab die fünf wichtigen Briefe:

Bundesbrief von 1291, Pfaffenbrief von
1370, Sempacherbrief von 1393, Stanser-

verkommnis von 1481 und das Wiler Defen-
sionale von 1647.

Die Gründe für eine mehr oder weniger
eingehende Behandlung dieser Briefe
liegen zum Teil in ihnen selber, handelt es

sich doch um alte Urkunden, deren an sich
trockene Bestimmungen erst durch die
Darlegung des Lehrers Leben erhalten. Leider
stehen dem Lehrer nicht für alle erwähnten

Briefe eingehende Darstellungen zur
Verfügung.

Beim Pfaffenbrief liegen die Verhältnisse

noch etwas anders. Allzulange hat die
katholische Schule sich nur auf die
Forschungsergebnisse Andersdenkender verlassen

und kritiklos Wissen vermittelt, das
weder richtiger Auffassung entspricht noch

geschichtlicher Objektivität standhält.

Nehmen wir irgendein Geschichtswerk

zur Hand und lesen wir die Ausführungen
über den Pfaffenbrief nach, die oft mit-
schuld sein mögen, daß der katholische Lehrer

vor der eingehenden Behandlung des

Pfaffenbriefs zurückschreckt. Meist
begnügt man sich für die Darstellung der
Ursachen mit einem Hinweis auf den Überfall
auf den Luzerner Schultheißen Peter von
Gundoldingen in der Nähe Zürichs. Da

Propst Bruno Brun in Zürich der Anstifter
war imd sich weigerte, vor weltlichem
Gericht zu erscheinen, erließen die Eidgenossen

den Pfaffenbrief, der — sein Name ver-

310



rät es ja schon — in erster Linie gegen die
Geistlichen gerichtet war und deren kirchliche

Freiheiten aufheben wollte. Vorab das

Recht, als Geistlicher nur von einem
geistlichen Gericht Recht zu stehen, sollte ihnen
abgesprochen werden. So die bisher
weitverbreitete Ansicht. Wie aber verhält es

sich damit in Wirklichkeit?
Der Pfaffenbrief muß objektiv gesehen

in den großen Kampf der Eidgenossen mit
Österreich eingebaut werden. Morgarten ist
vorbei —- Sempach steht noch bevor. In der
Zwischenzeit festigt sich die junge
Eidgenossenschaft, und da und dort tritt sie,
modern gesagt, in »kaltem Kriege« dem
Erzfeind entgegen. So eben auch im Pfaffenbrief,

dessen Name tatsächlich auf einen
wichtigen Artikel des Vertrages hinweist,
der aber keineswegs die geistlichen Freiheiten

aufheben wollte.
Die Geistlichen pflegten im Mittelalter

neben ihre Unterschrift auf Schriftstücken
die Abkürzung P. F. A. F. zu setzen. Dies
wollte nichts anderes heißen als: Pastor
fidelis animarum fidelium — Getreuer Hirt
gläubiger Seelen. Im 14. Jahrhundert war
das Wort zum Begriff geworden. Man
sprach zur Unterscheidung des weltlichen
und geistlichen Standes kurzweg von Laien
und Pfaffen. Das Wort Pfaff hatte also

anfänglich nichts Abschätziges an sich.

A. Merken wir uns für die Abfassung des

Pfaffenbriefes drei wichtige Voraussetzungen:

a) die Unzufriedenheit mit dem

damaligen Gerichtswesen; b) den Kampf
Johann Zerkilchens von Luzern mit dem
geistlichen Gericht von Konstanz 1363—1368

und c) den Konflikt des Luzerner Schultheißen

Peter von Gundoldingen und des

Propstes Bruno Brun in Zürich Anno 1370.

Der zur Verfügung stehende Raum
erlaubt uns nur kurze Hinweise. Es sei
daneben auf unsere eingehendere Darstellung
verwiesen, die an anderer Stelle Erwähnung

finden wird.
a) Das damalige Gerichtswesen war

gekennzeichnet durch das Gegenüberstehen

geistlicher und weltlicher Gerichte. Im
Laufe der Jahrhunderte mischten sich die
geistlichen Gerichte immer mehr auch in
weltliche Sachen ein. Der Gründe dafür
gibt es mehrere. Die weltliche Rechtsprechung

war zufolge der je nach Orten
verschiedenen Rechte uneinheitlich. Von Ort
zu Ort beeinflußten differenzierte Gewohnheiten

das Recht. Die geistlichen Gerichte
dagegen urteilten einheitlich nach dem
kanonischen Recht. Entscheidend war aber
auch der verschiedene Geltungsbereich.
Während die weltlichen Gerichte an die

politischen Grenzen gebunden waren und

gegenseitige Auslieferungsbestimmungen
fehlten, reichte der Arm des geistlichen
Gerichtes über viele Territorialherrschaften
hinweg. Über den geistlichen Gerichten der
Diözesen standen als Oberinstanz die
Gerichte der Erzbischöfe und der Papst. Ein
Schuldiger konnte leicht dem zuständigen
weltlichen Gericht sich entziehen, indem
er das Territorium verließ. Wollte ihn der

Kläger trotzdem erreichen, konnte er es nur
über das geistliche Gericht. Daher dessen

Beliebtheit. Ohne Zweifel bildete auch die
Gewaltentrennung auf kirchlicher Seite für
die geistlichen Gerichte einen bedeutenden

Vorteil, während bei den weltlichen
Gerichten Schultheiß und Rat die richterliche
Gewalt besaßen. Dazu waren die geistlichen

Richter meist rechtskundige Männer
und im Rechtsverfahren an vorgeschriebene
Ordnungen gebunden. Jahrhundertelang
war der Bann das erfolgreiche Strafmittel^
der geistlichen Gerichte, der seine
Wirkung erst verlor durch allzu häufige,
unbegründete Anwendung. Die Folgen des Bannes

sind ja bekannt: Ausschluß vom
Sakramentenempfang, vom Gottesdienst, Verbot
des Verkehrs mit Gebannten (Folgen für
den Handel!!). Eine allmählich sich
abzeichnende Gebührenüberforderung beim

geistlichen Gericht machte dieses ebenfalls
unbeliebter. Je mehr sich einzelne Gebiete

vom Reich loslösten und sich zu selbständigen

Territorialstaaten ausbildeten, um so

311



mehr zeigten sich da Bestrebungen nach
einheimischen Gerichten. Der Einfluß der
geistlichen Gerichte mußte daher
bekämpft werden.

Wie bekannt, unterstand die damalige
Eidgenossenschaft weitgehend dem Bischof
von Konstanz. Dessen Bistum war zum
Großteil aber Reichsgebiet. Infolgedessen
wirkten in der Eidgenossenschaft eine große

Anzahl Geistlicher, die nicht Eidgenossen

waren. Als sich nun die geistliche
Behörde von Konstanz in den Jahren 1300 bis
1370 verschiedentlich mit Österreich, dem
Feinde der Eidgenossen, eng verbündete,
fürchteten die Eidgenossen nicht zu
Unrecht, daß auch verschiedene Seelsorger
auf eidgenössischem Gebiet auf die Seite
Österreichs neigten. Erst recht begann man
nun an der objektiven Rechtsprechung des

geistlichen Gerichtes von Konstanz zu zweifeln.

Einzelne Stadtrechte verboten in
vermehrtem Maße die Klagen vor diesem
Gerichte. 1366 wurde das Gericht des Bischofs

von Konstanz nach Zürich verlegt. Durch
diese Näherrückung mußte man befürchten,

daß es bei den Eidgenossen wieder
mehr Zuspruch finden werde. So mußte
sich der Kampf gegen die geistliche
Gerichtsbarkeit in den nächsten Jahren
verschärfen.

b) Der Kampf Johann Zerkilchens von
Luzern mit dem geistlichen Gericht von
Konstanz 1363—1368 fiel in diese Zeit, da

man auf eidgenössischer Seite sowieso den
Einfluß der fremden Gerichte zurückzudrängen

suchte.

Johann Zerkilchen, vom Stanser Leut-
priester beim geistlichen Gericht in
Konstanz angeklagt, erschien trotz erfolgter
Vorladung nicht, da er als Kreuzfahrer
abwesend war. So traf ihn der Bann. Zerkilchen

jedoch erreichte durch Appellation
an Papst Urban V., daß der Fall vom
Propst zu Speier nochmals untersucht wurde,

der auf Betreiben Zerkilchens verschiedene

Obwaldner und die ganze Sachsler

Bevölkerung in den Bann tat. Luzern, das

für seine Bürger, also auch für Zerkilchen,
schon längst das Verbot der Vorladung vor
geistliche Gerichte aufgestellt hatte,
intervenierte, geriet aber deshalb selber in den
Bann. Die Geistlichkeit mißachtete den
Bann und spendete trotzdem die
Sakramente. Drei Männer Luzerns, vorab Schultheiß

Peter von Gundoldingen (Führer der
Luzerner bei Sempach), brachten die
Mitbürger gegen Zerkilchen auf. Dieser wurde
gefangen gesetzt, grausam mißhandelt —
man soll ihm Zunge, Daumen und zwei

Finger der rechten Hand abgeschnitten
haben — und darauf in die Verbannung
geschickt, wo er bald starb. Zuvor hatte er
aber vom Papst noch Verurteilung des

Luzerner Schultheißen und weiterer zweiundzwanzig

Laien aus Luzern, meist Ratsleute,
gefordert.

Die Weiterführung des Prozesses nach
Zerkilchens Tode erwies, daß dieser die

geistliche Instanz in Rom verschiedentlich
hintergangen hatte, um zum Recht zu
gelangen. Das Recht wurde nun auf der ganzen

Linie Luzern zuerkannt. Als Folge des

Streites zeigte sich aber eine vermehrte
Unbeliebtheit des geistlichen Gerichtes, dessen

Einfluß in Zukunft gebrochen werden
sollte. Ein Weg dazu war, die Klage vor
fremden Gerichten in der Eidgenossenschaft

allgemein zu verbieten zugunsten
der Kompetenz der einheimischen Gerichte.

Insofern können wir in diesem Streitfall
einen nähern Anlaß für die Abfassung des

Pfaffenbriefes erblicken.
c) Der auf Anstiften des Zürcher Propstes

Bruno Brun, eines österreichisch
gesinnten Geistlichen, erfolgte Überfall auf
den nämlichen Luzerner Schultheiß Peter

von Gundoldingen und seinen Begleiter auf
der Heimkehr vom Zürcher Markte dürfte
weitgehend bekannt sein. Es sei daher auf
die nachfolgende Zusammenfassung für die
Schüler verwiesen.

B. All diese Vorgänge haben irgendwie
auf den Pfaffenbrief abgefärbt, der am
7. Oktober 1370 von Luzern, Zürich, Uri,

312



Schwyz, Unterwaiden und Zug erlassen
wurde. Erstmals stellt sich ein größeres
Gebiet, das sich ebenfalls als »unser Eydgnoß-
schaft« bezeichnet, hinter Forderungen,
die anderweitig in Städten und auf dem
Lande bereits vereinzelt vertreten wurden.
Glarus und Bern fehlten beim Vertragsabschluß.

Glarus, weil es noch allzu sehr unter

dem Einfluß Österreichs stand, Bern,
weil es absolut unabhängig sein wollte und

gegen den Mißbrauch der geistlichen
Gerichtsbarkeit schon am deutlichsten Front
gemacht hatte.

Im 1. Artikel wurde Österreichs Einflußnahme

in den verschiedenen Orten
zurückgedrängt. Seine Dienstleute in der
Eidgenossenschaft, geistliche wie weltliche, durften

wohl Österreich dienen, mußten aber

schwören, nicht gegen das Interesse der

Eidgenossenschaft zu handeln. Das seine

Hoheit derart geltendmachende junge
Staatsgebilde mußte nun aber auch für die
Sicherheit innerhalb seines Territoriums
sorgen. Daher dieAufrichtung eines dauernden

einheitlichen Landfriedenkreises von
der stiebenden Brücke bis nach Zürich.
Zugs Beitritt in den Bund ermöglichte diese

Aufrichtung. So wurde für den Schutz

von Einheimischen und Fremden auf dem

Haupthandelsweg des Landes gesorgt. In
etwa stellte man sich aber auch gegen Österreich,

das im geheimen im Gebiete Zugs
immer noch eine Vorstoßpolitik führte.
Des weitern sollten militärische Auszüge
nicht mehr ohne obrigkeitliche Erlaubnis
geschehen, und niemand sollte mehr ohne
Recht gepfändet werden.

Dieser Ausbau der innern Ordnung
bedeutete aber nicht nur Sicherung gegenüber

Österreich, Garantierung der Sicherheit

auf den Handelswegen, sondern
verlangte auch eine Festlegung des zuständigen

Gerichtsstandes für alle im Lande
Ansässigen.

Im Artikel, der dem Brief den Namen

gab, wurde bestimmt, es dürften in der
Eidgenossenschaft wohnende Geistliche, die

nicht Bürger, Landleute noch Eidgenossen

waren, kein fremdes geistliches oder
weltliches Gericht gegen jemand in der
Eidgenossenschaft anrufen. Vielmehr sollten
auch sie an die einheimischen Gerichte
verwiesen sein. Dieser Artikel traf also entgegen

der bisherigen Ansicht nur die
landesfremden Seelsorger, die gesinnungsgemäß
wohl mehr auf Österreichs Seite standen.

Eigentlich galt der Artikel Österreich! Den
eidgenössischen Geistlichen wurde das

Recht, nur vor dem geistlichen Richter zu
erscheinen, allgemein erst später abgesprochen.

Ein weiterer Artikel verbot den Laien,
jemand vor geistliches Gericht zu ziehen.
Man sollte auch nicht mehr sein Burg- oder
Landrecht aufgeben, um hernach von
einem andern Gebiet aus jemand vor ein
fremdes geistliches oder weltliches Gericht
zu laden.

Zürich nahm von den Bestimmungen des

Vertrages die Äbtissin und ihr Gotteshaus,
sowie die Verträge mit dem Bischof von
Konstanz und dessen in Zürich liegendes
Gericht aus, Luzern seinerseits das Gotteshaus

im Hof. Es ist dies ein deutliches
Zeichen, daß im Pfaffenhrief weder die geistliche

Gerichtsbarkeit noch die kirchlichen
Freiheiten ganz abgeschafft werden sollten.
Sie wu rden auf ihren Geltungsbereich
zurückgedrängt. Der Pfaffenbrief an sich
richtete sich aber in erster Linie gegen
Österreich, den Hauptfeind der Eidgenossen,

mit dem die geistlichen Behörden voir
Konstanz und anderweitig zusammenhielten.

Mit einer Verordnung gegen die geistliche

Gerichtsbarkeit und die fremden,
österreichfreundlichen Geistlichen konnte
man Österreichs Einfluß merklich
brechen. So bleibt der Pfaffenbrief von 1370

ein wichtiges Dokument der jungen
Eidgenossenschaft, die die Verantwortung für
innere Ordnung und Unabhängigkeit von
fremden Mächten übernahm und deswegen
die eigene Staatshoheit auch von jedermann

geachtet wissen wollte.

313



^ ie mutet es einen da an, wenn man
vernimmt, was das 18. Jahrhundert aus
diesem Staatsvertrag gemacht hat. Der Luzerner

Seckelmeister Felix Balthasar, der
Begründer des Staatskirchentums, bezeichnete

den Pfaffenbrief als »Eidgenössische
Sanctio pragmatica«, auf Grund deren er
seine staatskirchlichen Forderungen
aufstellte. Seine Beweisführung wirkte durch
das ganze Jahrhundert weiter und
beeinflußte die Geschichtsschreibung des 19.

Jahrhunderts. Im März 1840 wandte sich
die aargauische Regierung in einer
Denkschrift »Die Aufhebung der Aargauischen
Klöster« an die eidgenössischen Stände,
worin sie ausführte: »Daß die Eidgenossen
dann auch die vollste Gerichtsbarkeit über
die Klöster übten, bedarf wohl keiner
besonderen Nachweisung mehr, wenn man
weiß, daß der Pfaffenbrief von 1370 eine
in allen Bünden und durch alle Jahrhunderte

hindurch von ihnen vorbehaltene
Grundlage ihres Staatskirchenrechtes
ausmachte Den Grundsatz aber und das

Recht der positiven Aufhebung von
Klöstern, Stiften imd geistlichen Korporationen

haben die Eidgenossen schon in dem

von sämtlichen Orten immerfort
neubeschworenen Pfaffenbrief unzweideutig
ausgesprochen.« Und dann wird der gegen die
fremden Geistlichen gerichtete Artikel zum
Abschluß als der Klosterartikel der
Eidgenossen vom Jahre 1370 bezeichnet!

Darf sich nicht bei solchen Verdrehungen

auch unsere katholische Schule etwas

eingehender als üblich mit diesem
Verfassungsbriefe beschäftigen, der ja eigentlich
die Grundlage alles schweizerischen Rechtes

ist?

Allerdings, wenn die Schüler an dieser an
sich trockenen Materie Interesse bekommen

sollen, dann heißt es auch hier, von
der Anschauung ausgehen. Zweifellos wäre
jenes die beste Veranschaulichung, die dem
Schüler das Original der Urkunde vorlegen
könnte. Eine gute in den Staatsarchiven für

6—7 Fr. erhältliche Photokopie kann uns
aber ebenfalls gute Dienste leisten. Sie hat
vor einem Farbenkunstdruck den Vorteil,
daß den Schülern der Text der Urkunde in
der Originalabschrift geboten wird. Dies mag
bei einer lateinischenUrkundewie dem
Bundesbrief von 1291 nutzlos erscheinen, ist es

aber sicher nicht bei deutsch abgefaßten
Briefen wie dem Pfaffenbrief. Der Lehrer
hänge einmal eine Woche vor Behandlung
des Pfaffenbriefes die entsprechende Photokopie

im Schulzimmer auf und beobachte,
wie die Schüler zu Beginn der Pausen davor
werweisen. Fast immer wird der Uristier
auf dem vierten Siegel zuerst erkannt. Nach
der Pause entdeckt einer, daß einige Siegel

ganz, andere aber verletzt sind. Und schon
stürmen Fragen verschiedenster Art auf den
Lehrer ein. Das Interesse ist geweckt, und
es steigert sich noch, wenn plötzlich ohne
Hilfe oder Hinweis des Lehrers einer ein
Wort der Urkunde zu lesen vermag. Ei, wie
geht's nun an ein Raten und Entziffern!
Nun wird der etwas trockene Stoff viel besser

verdaut, und die Gelegenheit bietet sich,
den Schülern etwas über die Textüberliefe-

rung zu sagen. Wahrscheinlich sind nämlich

die fünf noch vorhandenen Exemplare
des Pfaffenbriefs von demselben Schreiber
geschrieben worden, obwohl in der Schreibweise

107 kleine Abweichungen festzustellen

sind. Der Text verteilt sich auf den
verschieden großen Pergamenten auf 23V7 bis

3il;7 Zeilen. Warum aber der nämliche
Schreiber? In allen fünf Exemplaren ist der
i-Punkt immer etwas nach rechts verschoben.

Bei nachfolgendem n oder m steht er
immer über dem letzten Abstrich dieser
Leiselaute. Beim Wörtlein »mit« kommt er
konsequent hinter das t zu stehen. Die g-

Schleife wird immer links am Kopfe des

Buchstabens angesetzt, etwas abwärts
geführt und hernach rechts aufwärts geschlossen.

Nachfolgend eine Zusammenfassung, wie
sie den Schülern als Gedächtnisstütze zur
Hand gegeben werden kann.

314



A. Voraussetzungen für die Abfassung des

Pfaffenbriefs von 1370.

a) Das damalige Gerichtswesen:
Weltliche Gerichte.

Nachteile:
1. An politische Grenzen gebunden. Jeder

Ort eigenes Gericht.

2. Flucht vor dem zuständigen weltlichen
Gericht möglich.

3. Nach Orten verschiedene Rechte, daher

4. uneinheitliche Rechtsprechung.
5. Schultheiß und Rat urteilen. Keine

Gewaltentrennung. (Beim weltlichen
Gericht erst seit der Helvetik.)

Vorteile:
1. Einheimische Richter.
2. Gericht leicht erreichbar.

3. Richter sind Eidgenossen!

Geistliche Gerichte.

Vorteile:
1. Großer Geltungsbereich Diözese-Erzdiözese,

Papst oberste Instanz.

2. Flucht vor dem geistlichen Gericht
unmöglich.

3. Kanonisches Recht gilt, daher

4. einheitliche Rechtsprechung.
5. Gewaltentrennung. Richter rechtskundige

Männer.

Nachteile:
1. Fremde Richter.
2. Gericht weit entfernt. Lange Reise,

gefährdete Wege.

3. Bischof von Konstanz mit Österreich
verbunden Österreichisch gesinnte Richter.
Auch Seelsorger in der Eidgenossenschaft
oft österreichisch gesinnt.

4. Der Bann wird wegen Kleinigkeiten
verhängt.

5. Zu hohe Gebühren.

Folge:

Klagen vor den geistlichen Gerichten werden

im 14. J ahrhundert in Stadtrechten und
Dorfrechten immer mehr verboten!

b) Der Kampf Johann Zerkilchens von
Luzern mit dem geistlichen Gericht von
Konstanz 1363—1368.

1. Zerkilchen kommt wegen Nichterscheinen

vor dem geistlichen Gericht zu
Konstanz in den Bann.

2. Durch Klage hei Papst Urban V. erreicht
er, daß verschiedene Obwaldner imd
ganz Sachsein in den Bann kommen.

3. Luzern erhebt Protest, weil es die Klage
vor geistlichem Gericht verboten hatte.
Es wird ebenfalls gebannt. Folgen!

4. Luzern geht grausam gegen Zerkilchen
vor. Dieser stirbt bald in der Verbannung.

5. Zerkilchen hatte die oberste Instanz in
Rom hintergangen. Daher erhält Luzern
recht.

6. In der Folge ist das geistliche Gericht
unbeliebter denn je. Einfluß auf die Abfassung

des Pfaffenbriefs!

c) Der Konflikt des Luzerner Schultheißen

von Gundoldingen und des Propstes
Bruno Brun in Zürich Anno 1370.

1. Bruno Brun, ein Geistlicher, war Eidgenosse,

aber österreichisch gesinnt wie
schon sein Vater, Schultheiß Brun.

2. Auf sein Anstiften wurden auf der Rück-„
kehr vom Zürcher Markt der Luzerner
Schultheiß und sein Begleiter überfallen
und gefangen gesetzt.

3. Bruno Brun wurde von der eidgenössischen

Partei Zürichs mit dem Rat an der
Spitze zur Rechenschaft aufgefordert. Als
Geistlicher will er jedoch nur vor einem
geistlichen Gericht erscheinen, vielleicht
auch weil in jenen Gerichten ebenfalls
Freunde Österreichs saßen.

4. Propst Bruno wurde am 14. Oktober 1370

aus Zürich verbannt.

315



5. Ende September wurde vielleicht als

Gegenschlag bei Einsiedeln ein bedeutender
Österreicher, nämlich Graf Gottfried,
gefangen genommen.

6. Diese Vorgänge beeinflußten die Abfassung

des Pfaffenbriefes.

B. Die Bestimmungen des Pfaffenbriefs.

I. Landeshoheit und Ausbau der innern
Ordnung.
1. Die Dienstleute Österreichs in der Eidge-

genossenschaft dürfen wohl Österreich
dienen, müssen aber schwören, nicht
gegen das Interesse der Eidgenossen zu
handeln.

2. Sorge für die Sicherheit der Verkehrswege

zwischen Zürich und dem Gotthard.
3. Militärische Auszüge ohne obrigkeitliche

Erlaubnis sind verboten.
4. Man darf niemand ohne Recht pfänden.

II. Ordnung im Gerichtswesen.

1. Fremde (österreichfreundliche) Geistliche

in der Eidgenossenschaft dürfen
niemanden vor fremde Gerichte laden,
sondern nur vor die zuständigen Gerichte der
eidgenössischen Orte.

2. Auch Laien ist es verboten, jemanden vor
ein fremdes Gericht zu ziehen.

3. Man soll sein Burg- oder Landrecht nicht
aufgeben, um dann jemanden von
auswärts vor fremde geistliche oder weltliche
Gerichte zu laden.

III. Besondere Merkmale.
1. Im Pfaffenbrief findet sich erstmals das

Mehrheitsprinzip festgelegt. Minderheit
hat sich der Mehrheit zu fügen.

2. Die erstarkte Eidgenossenschaft nennt
sich erstmals »unser Eydgnosschaft«.

3. Der Name des Briefes kommt von P. F.
A. F., welche Abkürzung die Geistlichen
hinter ihre Unterschrift setzten.
Es heißt: Pastor /idelis animarum /ide-
lium Getreuer Hirt gläubiger Seelen.

4. Der Pfaffenbrief ist nicht kirchenfeindlich.

Er ist gegen Österreich gerichtet, mit
dem viele Geistliche verbunden waren.

5. Uri, Schwyz, Unterwaiden, Luzern,
Zürich, Zug schließen den Vertrag. Glarus
und Bern fehlen. Warum?

6. Der Pfaffenbrief wurde später zusammen
mit dem Stanserverkommnis alle Jahre
an der Tagsatzung neu beschworen.

ists
Bundesverfassung

V J

1481

Stanserverkommnis

1291
Bundesbrief

1647
Wiler
Defensionale

137«
Pfaffenbrief

1393
Sempacher-

brief

TA<P VgP VgP "^P V«P

Der Pfaffenbrief ist einer der fünf Grundsteine

der Verfassung der alten
Eidgenossenschaft, auf denen die heutige Eidgenossenschaft

ruht.

sinu«

mir mit

- smt

gretrav» getan

Die eigenartige Setzung des i-Punktes und
die Schreibweise der g-Schleife in allen fünf
Exemplaren des Pfaffenbriefes.

Die Natur ist die Schule des Schöpfers, die

dem unsterblichen Geiste offen steht; diese

Schule ist allumfassend, wie die Kraft und das

Wirken Gottes. pere girard
316


	Der Pfaffenbrief von 1370

