
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 37 (1950)

Heft: 9

Artikel: Unterwegs zur christlichen Reife : Gedanken zur religiösen Erziehung in
der Pubertätszeit

Autor: Meng, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FIR ERZIEHT NC UNO UNTERRICHT

0 LTE N, 1 S E PTE M B E R 1 9 5 0 NR. 9 3 7. JAHRGANG

UNTERWEGS ZUR CHRISTLICHEN REIFE
Gedanken zur religiösen Erziehung in der Pubertätszeit

Von Dr. Heinrich Meng

Vorbemerkung. Die vorliegende Arbeit ist die

zum Druck geformte Wiedergabe eines Vortrages,
gehalten an der Jahrestagung des Aarg. kath.
Erziehungsvereins vom 17. April 1950 in Baden. Das

Thema wurde dem Verfasser ursprünglich vom
Kath. Frauenbund der Stadt Zürich für ein Referat

im Zyklus seiner Mütterabende vorgeschlagen.
Trotzdem es zunächst in den Zuständigkeitsbereich
des Theologen zu gehören schien, entschloß ich

mich, den Auftrag anzunehmen. Die Dringlichkeit
des Problems wurde mir durch den fortgesetzten
Kontakt mit Schülern im Reifealter immer neu
bewußt, und ich glaubte mich zu der Annahme
berechtigt, daß dem Lehrer aus dem Laienstande
gewisse religiöse Schwierigkeiten junger Menschen

in offenerer, radikalerer Weise entgegentreten als

dem Geistlichen, abgesehen davon, daß sich sein

Blickfeld auf Angehörige verschiedener Bekenntnisse

erstreckt. Was hier von erzieherischer
Einwirkung gesagt ist, kann sich allerdings nicht ohne

weiteres auf die Tätigkeit des Lehrers an einer
gemischten Schule beziehen; er hat sich ja in
religiösen Dingen besondere Zurückhaltung aufzuerlegen

und der Überzeugung anderer mit jenem
Respekt zu begegnen, den er auch für sich und sein

Bekenntnis fordert.

Religiöse Erziehung unter veränderten
Zeitbedingungen.

Daß die religiöse Erziehung der
Heranwachsenden heute mit besondern
Schwierigkeiten zu rechnen hat, darüber sind sich

wohl alle Kundigen einig. Manche wollen
die Jugend dafür verantwortlich machen.
Sie sei, heißt es, anspruchsvoll, vorwitzig,
genußsüchtig, ehrfurchtslos. Daran ist
sicher etwas Wahres, aber die Jugendlichen
tragen die Schuld nicht allein. Sie passen
sich weithin einfach in jene Welt ein, die

die letzten Generationen für sie zubereitet
haben: Generationen von einer vorschnellen

Erdensicherheit, die glaubten,
Überlieferungen unbesorgt über Bord werfen
und geheiligte Bindungen preisgeben zu
dürfen, bis sie zu spät entdeckten, daß dabei

das Grundgefüge des menschlichen
Lebens ins Wanken geraten war.

Talsache bleibt, daß wir heute mit
Gegebenheiten zu rechnen haben, die die
Aufgabe der religiösen Erziehung erschweren.
Die konfessionell geschlossenen Traditionskreise,

in deren geistige Welt der junge
Mensch wie von selbst hineinwuchs, sind

gesprengt. Sinne, Phantasie und Verstand
der Jungen werden bestürmt durch eine
Überfülle unzusammenhängender
Eindrücke. Zeitung, Radio, Film, jedes beeinflußt

und erweitert den Horizont auf seine

Weise, aber jedes trägt auch das Seine zur
Verwirrung der Gemüter bei. Und doch,
glaube ich, dürfen wir die neue Ausgangssituation

der Erziehung mit guten Gründen

bejahen. Erziehen ist ja nicht ein
ängstliches Behüten, sondern es bedeutet
Wecken und Entfalten aller eingeborenen
guten Kräfte. Was in selbstverständlicher
Geborgenheit kampflos gedeiht, das schlägt
oft nicht besonders tiefe Wurzeln und hat
Mühe, auch im Sturme standzuhalten. Die
heutige Zeit drängt zu klaren Entscheidungen.

Mancher, der vielleicht früher auch
noch mitgegangen wäre, wird heute dem
Christentum entfremdet oder sondert sich
bewußt von ihm ab. Diejenigen aber, die

265



im Glauben ausharren oder zu ihm zurückfinden,

wissen im allgemeinen besser, warum

sie es tun, und werden auch auf
einsamem Posten unter Andersgesinnten Zeugnis

abzulegen wissen. Solche selbständigen
Träger der großen Verheißung heranzubilden,

muß unser Ziel sein.
In einer Hinsicht allerdings ist das heutige

»Zeitklima« der Erziehung eindeutig
abträglich, indem es nämlich zerstreuend
wirkt, wo es zu sammeln gilt. Wenn ein
neuer geistig-seelischer Habitus sich
begründen und festigen soll, wie es in der
Pubertät der Fall ist, dann setzt das gleich
dem organischen Wachstum eine gewisse
Ruhe und Konzentration voraus. In einer
Hinsicht also müssen wir den Tendenzen

unserer Zeit allerdings entgegenzuarbeiten
suchen: wir müssen dahin wirken, daß der

Jugendliche sich nicht an die verlockenden
und verwirrenden Nichtigkeiten des

modernen Alltags verliert, die ihm eine
gewissenlose Reklame als höchst begehrenswert

ausmalt. Der Ruf nach Stille und
Sammlung, nach Verwesentlichung muß
heute mit größter Dringlichkeit erhoben
werden, damit die Jugendlichen wieder frei
werden für die eigentliche zeitlose
Aufgabe des Reifealters.

Der Sinn der Pubertät.

Der Sinn der Pubertät ist zutiefst zeitlos,
in der Natur des Menschen begründet, und
diese Entwicklungsphase äußert sich darum

auch stets wieder in verwandten
Symptomen. Ich begnüge mich hier mit wenigen
Andeutungen.

Die ersten Anzeichen der großen Krise
zeigen sich gewöhnlich etwa im 13. Lebensjahr.

Da verliert sich allmählich die schöne
Geschlossenheit der kindlichen Lebensform.

Das "V erhalten der Jugendlichen wird
sprunghaft, unberechenbar, unausgeglichen.

Nun beginnt für den Erzieher die
Zeit seiner eigentlichen Bewährung, die
Zeit der großen Geduld. Knaben, die bisher

durch ihre treuherzige Art Eltern und

Lehrer erfreuten, zeigen sich nun vielleicht
mit einemmal großsprecherisch und
rauflustig, rücksichtslos und bockig; die Mädchen

anderseits beginnen eine unüberwindliche

Neigung zu endlosem Tuscheln und
Kichern zu zeigen, sie erscheinen übersensibel,

bald schwärmerisch, bald melancholisch,

bald trotzig verschlossen. Dem
Erzieher bieten sich unendlich viele Anlässe,

wo er gereizt und heftig reagieren möchte.
Tut er es, so hat er es als Versager zu
buchen. Nur dann wird er seiner schwierigen
Aufgabe gerecht, wenn er fähig ist, hinter
all diesen irritierenden Äußerungen, auch
noch unter der Maske der Frechheit, die
große Not dieser Jahre zu spüren, die nach
hebender und geduldiger Hilfe, nicht nach
schroffer Zurechtweisung verlangt. Eine
entschiedene, ruhig-konsequente Führung
wird dadurch keineswegs ausgeschlossen;
im Gegenteil, ihrer bedarf der Pubertierende

in seiner innern Unsicherheit ganz
besonders.

Um das 16. Jahr herum scheint der
Entwicklungsverlauf sich gelegentlich etwas zu
beruhigen. Aber kaum glaubt man
aufatmen zu dürfen, setzt ein zweiter Schub
der Pubertät ein, der wieder Jahre dauert
und dem Erzieher noch schwerere Probleme

stellen kann. Man bezeichnet diese Stufe

gewöhnlich als Adoleszenz. Sie mußte in
diese Betrachtung mit einbezogen werden,
weil hier wohl der Schwerpunkt der
religiösen Entscheidungen liegt. Nach außen
hin erscheinen die Jugendlichen in dieser
Phase zumeist ruhiger, ja manche sind
betont verschlossen und in sich gekehrt; aber
unter der täuschenden Oberfläche gärt es

um so stürmischer. Da wird alles kritisiert
und in Frage gestellt, nicht nur die Eltern
und ihre Autorität, die Kirche mit ihren
traditionellen Einrichtungen, sondern Gott
selbst, ja sogar das wirkliche Dasein dieser
V elt und der Menschen. Manchem
erscheint dieses Zweifeln und Kritisieren, dieses

Besserwissenwollen junger Leute als

Anmaßung, und doch ist es eine ebenso not-

266



wendige wie schmerzliche Entwicklungserscheinung,

und es sind nicht die Schlechtesten,

die davon am tiefsten erschüttert
werden. Man ist versucht zu sagen, das

anormal Scheinende sei in dieser Zeit das

Normale — ein kleiner Trost für besorgte
Eltern oder für den an sich irre werdenden

jungen Menschen selber.

Wenn wir nach dem Sinn dieser
turbulenten Entwicklung fragen, dann werden
wir uns nicht mit der Antwort begnügen,
sie leite die körperliche Geschlechtsreife
ein. Ihre vielgestaltigen seelischen Symptome

würden durch eine solche materialistische

Scheinerklärung nicht verständlicher

gemacht, und die Fortdauer der
Krisenerscheinungen bis zum 20. Lebensjahr
oder darüber hinaus ließe sich schwer
damit in Verbindung bringen. Wollen wir
diese für das spätere Leben grundlegende
Entwicklungsphase wirklich in ihrem Sinn

begreifen, dann müssen wir die werdende
Persönlichkeit als ein Ganzes, das auf
Sinnerfüllung hingeordnet ist, ins Auge fassen.

Das heißt dann allerdings zugleich, daß

wir mit den Problemen der Pubertät nicht
»fertig werden« können etwa durch das

Behüten vor geschlechtlichen Entgleisungen,
durch eine wohlbedachte sexuelle Aufklärung

oder durch das Hineinsteuern des jungen

Menschen in eine passende Ehe. Es

geht hier vielmehr um die GesamtOrientierung

der Persönlichkeit, dies aber ist im
Grunde ein religiöses Problejn. Auf dem
Gebiete der religiösen Erziehung liegt der
Schlüssel zur pädagogischen Beeinflussung
der Pubertät überhaupt. Das werden wir
noch deutlicher erkennen, wenn wir nun
versuchen, den Sinn der Pubertät positiv
zu umschreiben.

Die größte Gefolgschaft findet wohl heute

jene Deutung, die Eduard Spranger in
seiner monumentalen »Psychologie des

Jugendalters« gibt. Er sieht den Sinn der
Reifezeit in der Entdeckung des Ich und
der allmählichen Entstehung eines Lebensplanes.

»Werde, der du bist!« dieser große

Imperativ ist als Motto über die Reifejahre
gesetzt.

Das Kind steht noch in naiver,
»selbstverständlicher« Weise in seiner Umwelt
drin, es geht gleichsam in ihr auf, stellt sie

nicht grundsätzlich in Frage. Zwar zeigt
es oft einen robusten Egoismus, aber es ist
sich seines abgetrennten Ich noch nicht in
vollem Maße bewußt. Das ändert sich nun
in der Pubertätszeit. Da erst wird gleichsam

die Nabelschnur ganz durchschnitten,
die den jungen Menschen mit seinem

Ursprung verband. Der Jugendliche fühlt sich

nun zunächst allein, unverstanden und hilflos

preisgegeben; er durchlebt eine
leidvolle seelische Erschütterung, bis er sich
dann aufmacht, selbständig neuen Halt zu
gewinnen. So schmerzlich dieses Erleben
ist, es kann und darf doch dem Menschen
nicht erspart bleiben, soll er seine Bestimmung

ganz erfüllen.

Ein doppelter/I u/hruc/i hat in der Pubertät

zu geschehen: das Aufgebrochen-werden

der geschlossenen kindlichen Lebensform

und das Aufbrechen, das Sich-auf-den-

Weg-Maclien nach dem eigenen, persönlichen

Lebensziel hin. Die Zeit um das 20.

Lebensjahr ist — das stellen wir im Leben
bedeutender Menschen immer wieder fest

— die Zeit der großen Entwürfe, und wehe

dem, der sie versäumt, den (mit Gottfried
Keller zu sprechen) »ein unnatürlich Los

getroffen, Frucht zu bringen ohne Blütenzeit«.

Seine Ernte wird schwerlich voll aus*
reifen. Einmal ist wahre, gegenseitig
fördernde Gemeinschaft nur möglich zwischen
Menschen von persönlicher Eigenart. Nur
wer in sich selber Stand gewonnen hat,
kann andere aufrichten. Ebenso setzt jede
bedeutende schöpferische Leistung voraus,
daß dem Menschen die UnVollkommenheit
des Bestehenden quälend bewußt werde,
daß ein Idealbild persönlicher Vollendung
in ihm aufleuchte und daß er seinen Platz,
seinen besondern Dienst im Sinngefüge der
Gemeinschaft erkenne.

267



Und was für die Bewährung in den
Belangen dieser Welt gilt, das gilt erst recht
für das tiefste Anliegen des Menschen, das

religiöse. Der Kinderglaube in seiner
vertrauenden Einfalt ist gewiß etwas Wunderbares

und Herzerfreuendes; aber wenn es

dem Menschen bestimmt ist, sich in voller
Verantwortung für oder gegen Gott zu
entscheiden — und dazu hat ihm der Schöpfer
die Freiheit verliehen — dann muß er
einmal aus der kindlichen Geborgenheit
heraustreten. Er muß durch eine Krisis (das
heißt ja: Entscheidung) hindurchgehen,
die gewiß ernste Gefahren für seine Seele

mit sich bringt. Sie muß dennoch bejaht
werden; denn Gott hat sie gewollt (schon
im Paradiese), offenbar weil das
freudigbewußte »Ja, Vater« aus dem Munde eines

Geprüften und im Kampfe Bewährten
seinem Ohre wohlgefälliger ist als der gestammelte

Lobpreis der Unmündigen. Paulus

verlangt von uns, daß wir dem »Vollalter
Christi« entgegenreifen, und der Herr selbst

verspricht das Himmelreich nicht denen,
die da »bleiben wie die Kinder«, sondern

jenen, die wieder werden wie sie, in einer

neuen, höheren Kindlichkeit der christlichen

Vollendung. Es wäre also, wie mir
scheint, nicht nur aussichts- und einsichtslos,

sondern sogar vermessen, wenn wir
religiöse Entwicklungskrisen gewaltsam
verhindern oder den davon Betroffenen etwa
als »schwarzes Schaf« hinstellen wollten.
Wir würden den jungen Menschen
dadurch ja nur tiefer in seine Isolierung, in
seinen Protest hineintreiben und würden
den Anschein erwecken, es besser wissen

zu wollen als Gott, der es so gefügt hat.

Glaubensschwierigkeiten müssen gewiß
ernst genommen werden, aber nicht in dem

Sinne, daß wir den von ihnen Betroffenen
schon für verloren erklären und ihn im
Augenblick auf bestimmte Formeln oder

Leistungen festlegen wollen, sondern so,
daß wir in vertrauendem Einvernehmen
mit dem jungen Menschen den Wurzeln
dieser Schwierigkeiten nachspüren (viel¬

leicht liegen sie ganz anderswo als wir
zunächst vermuteten, z. B. in einem sittlichen
Versagen) und dann jenes Licht des Glaubens

suchen, das gerade in dieses Dunkel
hineinzuleuchten vermag. Wenn Eltern sich
zu solcher Hilfe nicht imstande fühlen,
dann ist vielleicht ihr betendes Abwarten
oft wertvoller als das Drängen nach
vorschnellen Lösungen. Zeigt nicht das Leben
eines hl. Augustinus deutlich genug, daß
Gott oft diejenigen am gründlichsten irren
läßt, die er zu erleuchteten Gefäßen der
Frohen Botschaft ausersehen hat? Alles
Große ist zugleich gefährlich; wie könnte
also der Mensch seine erhabene Bestimmung,

in freier Gefolgschaft Gott zu
verherrlichen, auf gefahrlose Weise erfüllen?

Mit Recht sagt Michael Pfliegler in
seinem sehr lesenswerten Büchlein »Der rechte

Augenblick. Erwägungen über die
entscheidenden Zeiten im Bildungsvorgang '«
das Folgende: »Es gibt so viele unmündige
Menschen, weil sie die Zeit ihres Ichwerdens

wie eine Krankheit und nicht wie eine
nie wiederkehrende Aufgabe kennen
gelernt haben. Sie bleiben ewige Lehrbuben
des Lebens. Daß sie dabei lange Bärte
tragen, macht ihren Zustand nicht tröstlicher.
Sie haben im entscheidenden Augenblick
das Leben nicht als Wagnis erfahren, nun
haben sie eine einzige Angst: die vor dem

Wagnis, und einen einzigen Wunsch: in
Sicherheit essen und schlafen zu dürfen.
Für die dazu, nötige Ablenkung und
Unterhaltung ist heute reichlich gesorgt. So kann
heute einer mit weißen Haaren sterben,
ohne je gemerkt zu haben, daß er sein
Leben noch gar nicht begonnen hat.«

Soll also der Mensch seine gottgegebene
Bestimmimg ganz erfüllen, dann muß in
den Reifejahren Entscheidendes geschehen.
Diese Jahre sind das metaphysische, das

religiöse Lebensalter schlechthin, das Alter
der großen Heimatlosigkeit und der
heroischen Bereitschaft. Wird nicht in diesen

1 5. Auflage, Herder, Wien 1948.

268



aufgebrochenen Boden gesät, und zwar der
Samen, der ihm gemäß ist, dann ist eine

unwiederbringliche Gelegenheit versäumt.
Neben der frühen Kindheit, auf deren
Bedeutung die neueren Psychologen immer
wieder hinweisen, ist sicher die Reifezeit
das für die religiöse Formung wichtigste
Alter. Und müssen wir uns nicht eingestehen,

daß gerade die besondere Problematik
dieser beiden Altersstufen über den intensiven

Bemühungen um das Kind im
Volksschulalter bei den Pädagogen oft zu kurz
kommt

Wenn wir von einem Samen sprechen,
der dem Boden gemäß ist, dann ist darin
ein Doppeltes enthalten. Einmal die
Forderung nach einer altersgemäßen Erziehung,

dann die nach stärkerer Individualisierung.

Mit Recht sagt Pfliegler in der
schon zitierten Schrift: »Nicht ein Ideal,
sondern sein Ideal hat der Mensch zu
leben« (S. 75). Er hat den individuellen
Gottesgedanken zu entfalten, den der Schöpfer
gerade in ihn hineingelegt hat, und dazu
müssen ihm die Erzieher behilflich sein.

Jenen freilich können wir nun nicht
mehr beipflichten, die erklären, jeder
Mensch müsse sich in der Reifezeit die
Grundlagen eines nur ihm eigenen, persönlichen

Weltbildes erarbeiten. In dieser
Forderung kommt die Ratlosigkeit des modernen

Individualismus zum Ausdruck. Wohl
besitzt jeder Mensch seine individuelle
Wesensgestalt, wohl erlebt er die Wahrheit
auf persönliche Weise, aber die heilsnotwendige

Wahrheit an sich ist nach unserer
Überzeugung für alle dieselbe. Solange wir
von der Anerkenntnis der Offenbarung
ausgehen, werden wir dem jungen Menschen
nicht das Steuerruder in die Hand geben
wollen, ohne ihn zugleich auf den Kompaß
hinzuweisen, der unabhängig von seinem
Willen und von subjektiver Befangenheit
die Richtung nach dem Pol anzeigt. Der
einzelne ist ja doch kaum in der Lage, in
seiner kurzen Lebenszeit mit seinen

begrenzten Erkenntniskräften selbständig die

letzten Fragen zu lösen. Meistens wird der

junge Mensch, sich selbst überlassen, mehr
oder weniger zufällig irgendeinem
wortmächtigen Denker oder Dichter oder
Parteiführer verfallen und ihn zu seinem
Propheten erwählen, und was sich dann als

Weltbild ergibt, ist vielleicht nur die
Projektion seiner persönlichen Eigenart an
einen mit Wolken verdeckten Hinmiel hinauf.

Selbständigem Forschen steht in
Natur und Menschenwelt ein unermeßlich
weiter Raum offen; für die eigentliche
Heilswahrheit indessen gilt uns — freilich
mit verändertem Sinne — das Goethewort:
»Das Wahre war schon längst gefunden, hat
edle Geisterschaft verbunden: das alte
Wahre, faß es an!« Dieser Satz bedarf
allerdings, soll er recht verstanden werden, der

Ergänzung durch jenen andern: »Was du
ererbt von deinen Vätern hast, erwirb es,

um es zu besitzen!« Darin ist unsere
Aufgabe auf dem Gebiete der religiösen Erziehung

umschrieben: dem jungen Menschen

zu einer solchen Begegnung mit den Werten

der christlichen Überlieferung zu
verhelfen, die es ihm in seiner besondern

Eigenart erleichtert, sie in neuer, freier
Bejahung zu umfassen. Nur der, dem das

Glaubensgut so im rechten Sinne zu eigen
geworden ist, wird ganz von ihm erfüllt
sein und auch das Bedürfnis verspüren, es

weiter zu tragen, als »Salz der Erde« oder
als »Stadt auf dem Berge«, wie es das

Evangelium will.
Der Weg des Menschen zu Gott ruht nacll

dem Zeugnis des 1. Korintherbriefes auf
drei mächtigen Brückenpfeilern, die
sichern Bestand haben, auch wenn das Stückwerk

dahinfällt: Glaube, Hoffnung und
Liebe. Diese Dreilieit der theologischen
Tugenden soll als Richtschnur dienen, wenn
wir nun die Probleme der religiösen Führung

im Pubertätsalter etwas näher ins
Auge fassen.

Wandel der Glaubenshaltung.
Daß dieses Alter schwere Krisen des

Glaubens mit sich bringt, die bis zur völli-

269



gen Ablehnung und Entfremdung führen
können, ist bekannt genug. Dabei ist es uns,
wie gesagt, verwehrt, dem jungen
Mensehen in seinen Schwierigkeiten in der Weise

zu helfen, daß wir den Glaubensinhalt
seiner besondern Seelenlage anpassen. Gottes

Welt ruht in sich und läßt sich nicht
nach unsern Wünschen und Bedürfnissen
modeln. Nur die Form der Glaubensverkündigung

steht für uns in Frage.

Im Munde des Herrn selbst und im
Munde der durch das Pfingstwunder
erleuchteten Apostel war die Frohe
Botschaft des neuen Bundes Geist und Feuer,
dazu bestimmt, die verhärteten Herzen der
Juden und die kleinlichen, starren
Vorschriften ihres Gesetzes aufzusprengen und
einer bisher nicht geahnten Freiheit der
Gotteskindschaft den Weg zu bahnen. Unter

den Händen der Theologen wurde
diese Botschaft zum wohlgefügten
wissenschaftlichen System und unter denen der
Pädagogen schließlich zu einem ziemhch
trockenen Frage- und Antwortspiel. Für
viele bleibt nun das Fragenschema des

Katechismus der Inbegriff der Glaubenslehre,
und da verfangen sie sich allzu leicht in den

Einzelheiten, stoßen sich an Dingen, die
sich klären, sobald man sie in den großen
Zusammenhang hineinstellt.

Es sei immerhin nicht verschwiegen, daß
der Katechismus von heute bedeutend besser

ist als derjenige, den wir vor dreißig
Jahren benützten. Dennoch bleibt es wahr,
daß die »fertige«, abstrakte Gestalt, in der
die Welt des Glaubens ihm hier begegnet,
dem Jugendlichen im Reifealter besonders
schwer zugänglich ist. Er möchte die
Glaubenswelt wieder als das erleben, was sie in
allen großen Geistern der christlichen
Überlieferung war: als eine unerschöpflich
reiche, tiefe und geheimnisvolle Wirklichkeit.

Mit Recht lehnt darum der Münchner
Theologe Prof. Josef Göttler für den

Religionsunterricht dieser Stufe »eine bloß
wiederholende Behandlung des eisernen

Bestandes« ab \ Jugendhche Menschen
werden freudig bejahen, was Dr. Josef Ru-
din in seiner Abhandlung über »Das Men-

schenbildimkathohschenErziehungsideal«3
schreibt: »Darum werden auch katholische
Denker, wenn sie echte Forscher sind, nicht
engherzig, nicht blasiert fertige Menschen.

Augustinus und Pascal sind lebendige
Wahrheitssucher geblieben, mit dem
brennenden Feuer der Sehnsucht im Herzen.
Das Dogma war ihnen ein Geschenk, dessen

ganze Tiefe sie erst noch auszuloten
hatten.« Der Erzieher, der sich selber als

Mitstrebender auf dem Wege fühlt und auch
einmal einen eigenen Irrtum oder Fehler
zugeben kann, findet darum den Zugang
zu jungen Menschen leichter als der, der
immer unbeirrbar »am Ziel« ist.

Ein weiteres Anliegen der Jugendlichen
ist dieses, daß die religiöse Wahrheit nicht
für sich abseits stehen bleibe, sondern Welt
und Leben und Beruf als sinngebende
Macht durchwirke. Sie reagieren in ihrem
Radikalismus sehr empfindlich auf jenes
Sonntagschristentum, das sich willig paart
mit einigen frivolen Ideen oder mit krassem

Egoismus und Materiahsmus in Politik
und Geschäft. Diese verbreitete Erscheinung

ist vielleicht sogar der schhmmste
Widersacher religiöser Erziehung. Für sich
selbst erstreben junge Menschen in der Regel

ehrlich die Einheit von Denken und
Tun, wenn sie auch in der Zerrissenheit
ihres Krisenalters praktisch von diesem

Ziel weit entfernt sind.

Zunächst geht es um die Geschlossenheit
des Weltbildes. Für viele junge Christen ist
es gar nicht leicht, den Zusammenhang zu
finden zwischen den großen Lebensproblemen,

die sie im Innersten aufwühlen — Ich
und Welt, Freiheit und Schicksal, Sünde und
Gnade, Sinnlichkeit und Geist,Tod und
Unsterblichkeit, Gott und Natur — und den

2 Lexikon der Pädagogik der Gegenwart.
Freiburg, 1932, Bd. II, Sp. 709.

3 Verlag Paul Haupt, Bern, 1946, S. 19.

270



Antworten, die der Glaube darauf zu geben
hat. Es ist oft sehr schmerzlich zu sehen,
wie junge Menschen sich mit diesen Fragen

abmühen und vielleicht die Lehren
dieses oder jenes zweitrangigen Philosophen

als Offenbarung begierig aufnehmen,
während die in Jahrhunderten bewährten
Antworten des Glaubens für sie tot und
unfruchtbar bleiben, einfach weil sie sie nicht
in der rechten Weise kennen gelernt haben
und darum nicht spüren, daß es hier um
ihre Probleme geht. Immer wieder kommt
uns dann das Wort des Herrn auf die

Lippen: »Wenn du die Gabe Gottes kenntest«

(Joh. 4, 10), und eine doppelte Forderung
wird in uns wach: Besinnung auf das
Wesentliche und Freilegung der Quellen. Diese

zwei Postulate seien hier kurz etwas
näher dargelegt.

Der Jugendliche, der mit den letzten
Existenzfragen ringt, in dem etwas von
jener abgründigen Verlorenheit und
Ratlosigkeit aufbricht, die in der Philosophie

des Existenzialismus zum Ausdruck
kommt, ist wie gesagt dem Religiösen
gewiß nicht fern. Für manche Subtihtäten
aber, für die »Seitenkapellen« der
Heilswahrheit kann er sich in dieser stürmischen

Zeit schwerlich erwärmen. Lassen

wir darum ihm gegenüber diese Dinge
etwas in den Hintergrund treten; lassen

wir uns von den Protestanten in der We-

sentlichkeit der Verkündigung nicht
übertreffen Glaubensschwierigkeiten müssen

vom Zentrum her, nicht durch ängstliche
Abwehr an der Peripherie überwunden
werden. Jedenfalls wollen wir nicht
beschönigen, was fehlerhaft war und ist —
das haben wir nicht nötig —, sondern der
Wahrheit die Ehre geben, dabei aber
immer wieder den Blick vom Zeitgebundenen
auf die göttliche Mitte hinlenken. Was der

junge Mensch vor allem hören will, hören
muß, das sind die einfachen Grundtatsachen

der Offenbarung, die immer wieder
fähig sind, Menschen umzuwandeln und
ihrem Leben einen neuen Sinn zu geben:

daß diese Welt nicht eine sinnlose
und grausame Maschine ist, sondern das

Werk eines erhabenen Geistes und einer
unendlichen Liebe, daß wir die Spur des

Schöpfergeistes in unzähligen Wundern des

Universums und des Lebens erkennen können,

sobald wir nur den Blick frei bekommen

von den oft so geringen Plagen, die

uns persönlich zu schaffen machen. Der
junge Mensch, der so gerne Gott der
Ungerechtigkeit anklagt, wenn ihn ein Leiden

trifft, muß ferner hingewiesen werden auf
die Sünde als Wurzel des Übels, damit er
auch seine eigene Mitschuld erkenne und
seiner Verantwortung bewußt werde. Er
soll aber auch gewahr werden, welcher
Abgrund der göttlichen Liebe sich in der
Menschwerdung, im Leben und Leiden
Christi auftut, und darin den Adel seiner

Auserwählung erkennen. Aus der Botschaft
von der Auferstehung des Herrn soll er wie
Paulus die Zuversicht seiner eigenen
Unsterblichkeit gewinnen. (Die persönliche
Bindung an Christus ist ja das Herz des

lebendigen Glaubens, viel wichtiger als alle
Systematik.) Schließlich darf dem jungen
Menschen auch nicht verborgen bleiben,
welche feste Arche des Heiles Christus in
seiner Kirche aufgerichtet hat, die trotz
allen Unvollkommenbeiten doch durch die
Jahrhunderte hindurch unbeirrbar die
Sache Gottes auch gegenüber Machthabern
und Gewalttätern vertrat. Für allznviele
junge Leute bedeutet ja leider immer wieder

die Kirche nur die Kirche ihres Dorfes,

mit ihrer vielleicht ärmlichen
Architektur, mit dem oder jenem Geistlichen,
zu dem sie keinen Kontakt finden, und
einer gewissen Routine des Vereinsbetriebes.

Diese Zweifelnden müssen wir in die
Weite des Raumes und der Zeit
hinausführen, aus der Dorfkirche in die
Weltkirche, die ihrem wachen Sinn für alles
Große gewiß genügend Nahrung bietet,
schließlich in den weitesten Kreis der
Kirche als der Gemeinschaft der Heiligen.

Fragen wir uns immer wieder, wir, die

271



wir mit jungen Menschen zu tun haben, ob
diese Grundwahrheiten des Glaubens in uns
lebendig seien, so daß unser Reden und
Handeln davon seine Prägung empfängt.
In unserem ganzen Verhalten wird der
Jugendliche spüren, ob es aus einer inneren
Weite und Freiheit kommt, aus einer lebendigen

Gottverbundenheit, oder ob hinter
allem die kleinliche Frage steht: Wieviel
muß ich tun, um gerade noch gerettet zu
werden? Rufen wir uns gelegentlich das

Wort Nietzsches, eines der großen
Enttäuschten, in Erinnerung: Wenn seine Jünger

doch erlöster aussähen!

Über die Reichweite unseres eigenen
Redens und Handelns hinaus können wir
wirken, indem wir den jungen Menschen auf
die rechten Quellen der Glaubenserkenntnis

hinweisen. Die lauterste Quelle, aus der
die kirchliche Verkündigung von je und je
ihre Kraft geschöpft hat, ist die Hl. Schrift.
Man ist immer wieder betroffen, wenn
in der Schullektüre eine biblische
Anspielung vorkommt und man fragt, worauf
sie sich beziehe, wie bescheiden dann die
Reaktion ist. Messen wir diese Erfahrungen

an dem, was uns Goethe in »Dichtung
und Wahrheit« berichtet über die
beherrschende Rolle der Bibel in der geistigen
Welt seiner Knabenjahre, dann wird uns
wieder recht bewußt, welcher Prozeß der
Verweltlichung sich in den letzten zwei
Jahrhunderten vollzogen hat. Dabei sind

gute Bibelausgaben und Erklärungen auch
auf katholischer Seite heute so reichlich
vorhanden, daß niemand sich über mangelhafte

Zugänglichkeit der Bibel beklagen
kann.

Als zweite Quelle möchte ich die Liturgie

der Kirche nennen, die im Verlauf eines

Kirchenjahres das ganze Heilsgeschehen
in wunderbarer Anschaulichkeit vergegenwärtigt.

Der Jugendliche, der empfänglich
ist für die Ausdruckskraft geheiligter
Worte und Handlungen, wird vielleicht
durch die würdig gefeierte Liturgie ebenso

stark berührt und auf die unmittelbare Le¬

bensbedeutung des Glaubens hingewiesen
wie durch das geschriebene Wort. Einem
eigentlichen Mitvollzug der Liturgie steht
freilich bei all denen, die nicht Lateinisch
können, die Unverständlichkeit der
liturgischen Sprache im Wege. Das Volksmeßbuch

bietet immerhin einen gewissen
Ersatz.

Als eine höchst bedeutungsvolle
Unterstützung unseres erzieherischen Bemühens
würde ich es betrachten, wenn den jungen
Christen die Firmung, das Sakrament der
christlichen Mündigkeit, in dieser Zeit
religiöser Entscheidung gespendet werden
könnte. Der Religionsunterricht erhielte
dadurch auch auf der Oberstufe seinen
natürlichen sakramentalen Mittelpunkt. —
Im übrigen beziehe ich den sakramentalen
Bereich bewußt nicht in meine Ausführungen

ein, weil ich mich dafür nicht zuständig

fühle und weil ich glaube, daß das

Sakrament seiner Natur nach nicht in den
Rahmen des Pädagogischen hineingehört,
sondern als Quelle geistlichen Lebens dessen

Voraussetzung und Grundlage bildet.
Die außerliturgischen Formen des

Gottesdienstes, die mannigfachen Andachten
und das Rosenkranzgebet, sind wohl der

Vertiefung und der Verwesentlichung des

religiösen Lebens beim Jugendlichen nicht
immer im gleichen Maße förderlich,
obwohl anerkannt werden muß, daß neue
Kirchengesangbücher schweizerischer Diözesen

ganz prachtvolle Andachtstexte enthalten,

die in engem Anschluß an die Heilige
Schrift und die Liturgie zur Meditation der
Grundwahrheiten des Glaubens anregen.
Was manche Jugendliche zur Auflehnung
reizt, ist vor allem der Zwang zum häufigen

Gottesdienstbesuch. Ich glaube, wir
sollten da jungen Menschen gegenüber, die
an der Schwelle der Mündigkeit stehen,
sehr large sein und recht viel ihrer eigenen
Verantwortung anheimstellen, sonst treiben

wir sie in eine unfruchtbare
Protesthaltung hinein. Wer einmal die Kirche
freiwillig und freudigen Herzens besucht,

272



kommt dadurch Gott gewiß näher, als wer
siebenmal gezwungen und widerwillig
hineingeht. Was hingegen intensiver und in
würdigerer Form gepflegt zu werden
verdiente, ist das häusliche Gebet. Unsere
Hausväter machen von ihrem priesterlichen

Vorrecht in der Familie viel zu wenig
Gebrauch. So zieht sich die Religiosität
immer mehr in das engste Kämmerlein der
Innerlichkeit zurück, und wir haben bald
Mühe, in natürlicher Weise an einem
gemeinsamen Gebet teilzunehmen. Dabei
sind in den letzten Jahrzehnten eine Fülle
herrlicher Gebetstexte aus allen christlichen

Epochen in guten Übersetzungen neu
für uns erschlossen worden. Es sei an die
kostbaren Gebetbücher erinnert, die Otto
Karrer im Ars-Sacra-Verlag herausgegeben
hat, dann auch an das deutsche Kantual,
eine Schöpfung des Kreises um Romano
Guardini.

Dies führt auf eine andere Art von Quellen

der Glaubenserkenntnis und -Vertiefung.

Wir besitzen heute ein reiches
katholisches Schrifttum von hohem Rang. Manches,

was an der Glaubensüberlieferung
erstarrt und zeitfremd geworden sein mochte,
finden wir darin mit starkem neuem Leben

durchglüht und auf die Fragestellungen der

lebendigen Gegenwart bezogen. Ich
vermute, man wird unsere Zeit einmal zu den

großen Epochen des christlichen Geisteslebens

rechnen müssen.

Dem Jugendlichen in der ersten Phase

der Pubertät hat die Form der Biographie
in ihrer konkreten Anschaulichkeit besonders

viel zu sagen. Mit Recht stellt Prof.
Göttler für dieses Alter die Forderung auf:
»An heroischen Beispielen sind die religiösen

Zentralwerte aus einer wirren Vielheit
des aufgenommenen Wissens herauszuheben«

(a. a. 0.). Der Sinn für das Heroische

tritt ja in der Wertempfänglichkeit dieser
Lebensstufe besonders hervor und er
verdient inmitten der heute herrschenden
Verweichlichung mehr als je intensive Pflege.
Dem jungen Menschen, der Klarheit über

sich selbst gewinnen möchte, leisten die
Bücher der Jugendseelsorge aus dem Rex-

Verlag wertvolle Hilfe. Genannt sei nur
»Unterwegs zum Mann«, von Vieujean, in
der deutschen Bearbeitung von P. Anton
Lötscher. Doppelt erfreulich ist, daß diese

Bücher nicht isoliert dastehen, sondern
Ausdruck einer lebenskräftigen religiösen
Jugendbewegung sind, die vielen jungen
Menschen in schwierigen Jahren etwas wie
eine geistige Heimat bedeutet und dem
Erzieher seine Aufgabe oft erheblich erleichtert.

Eine geradezu ideale Buchform für
junge Menschen scheint mir schließlich
gefunden zu sein in den Sammelbänden des

Herder-Verlages, die unter den Titeln »Das

helle Segel«, »Bis an die Sterne«, »Der
Regenbogen« vor dem Kriege erschienen sind
und heute zum Teil wieder vorhegen.

Den Adoleszenten dürfen und sollen wir
auch schon auf die Werke unserer großen
religiösen Denker hinweisen, besonders
sofern sie durch die überzeugende Kraft des

eigenen Erlebens geprägt sind. Ich nenne
hier zwei Namen, die mir selbst in jenen
Jahren besonders viel bedeutet haben:
Romano Guardini und Peter Lippert. Von
Guardini sind die prächtigen »Briefe über
Selbstbildung« in der ursprünglichen losen
Form kürzlich wieder erschienen.

Auch eine Frau hat im theologischen
Schrifttum der letzten Jahre eine gewichtige

Stimme: ich meine Ida Friederike
Görres(-Coudenhove). Manche Vorbehalte
und Hemmungen, die jugendlichen Men4

sehen von heute das volle Ja zur Kirche
schwer machen, hat sie vielleicht am besten
verstanden. Und sie hat zumal in ihren
Dialogen »Von der Last Gottes«, »Über die
Heiligkeit« und »Von den zwei Türmen«
Antworten gegeben, die vielen weiterhelfen,

besonders auch jungen Mädchen.
Schließlich sind hier auch Dichternamen
zu nennen (wobei ich mir bewußt bin, daß
manche Werke dieser Dichter ein gereiftes

Verständnis voraussetzen). Die Tatsache,

daß ein Großteil der bedeutendsten

273



Dichter deutscher und französischer Zunge
sich heute zum katholischen Glauben bekennen,

ist allzuvielen katholischen Zeitgenossen

unbekannt. Dieses Nichtkennen scheint
mir nicht notwendig, geschweige denn ideal
zu sein. In Frankreich hat ein Paul Claudel

durch die grandiose Kühnheit seiner
dichterischen Weltgestaltung eine neue
Epoche der Literatur heraufgeführt, in
Deutschland geben Gertrud von Le Fort,
Reinhold Schneider, Franz Herwig, auch
Werner Bergengruen, Franz Werfel in einigen

ihrer Romane eine dichterische Deutung

der großen Zeitprobleme aus
katholischem Geiste; dabei widmen viele unserer
jungen Leute ihre freien Stunden zweit-
oder drittrangiger Unterhaltungslektüre
oder sie jagen leeren Genüssen nach und
ahnen nicht, welche geistigen Reichtümer
sie verscherzen, wie viel froher und erfüllter

ihr Leben durch gute Bücher werden
könnte. Hier regt sich vielleicht der
Einwand, nicht jeder junge Mensch sei eben

ein Bücherwurm. Dem ist immerhin
entgegenzuhalten, daß jeder Mensch von normalen

Gaben die Verpflichtung hat, seine

Glaubenserkenntnis nach dem Maß seiner

geistigen Gesamtentwicklung zu erweitern
und zu vertiefen, und daß er sich darum
selbständig bemühen muß, wenn seine Umwelt

ihn nicht in der erwünschten Weise

anregt. Ist es nicht beschämend für uns, zu
sehen, daß die Marxisten oft in ihrer
seelenlosen Lehre sehr wohl Bescheid wissen,
daß aus ihnen eine echte, erlebte Überzeugung

spricht, während die jungen Christen
ihnen als die Naiven und Ratlosen
gegenüberstehen?

Krisis der Liebe.

In einem Sinne behält der Einwand
gegen die Bücher aber doch recht. Bücher
allein, so wertvoll sie sind, machen keinen
Menschen zum reifen Christen. Gott hat ja
auch nicht, um seine Offenbarung zu
vollenden, einfachhin ein Buch in die Welt
geschickt, sondern sein Sohn ist selber ein

Mensch von Fleisch und Blut geworden, ein
lebendiges Zeugnis der göttlichen Liebe.
Wenn Bücher belehren, vielleicht aufrütteln,

dann öffnet die lebendige Liebe die
Herzen und macht sie neu: weit und frei,
verstehend, stark und opferfreudig, und
erst dies bringt uns dem Ziel des Christenlebens

wirklich nahe.

Die Liebe wird dem jungen Menschen in
der Pubertätszeit zum bedrängendsten
Anliegen. Nicht nur, daß die Geschlechtsliebe
in ihm als mächtige Verlockung aufbricht.
Nein, ihn quält das Erlebnis der Einsamkeit

schlechthin — das zeigen Aufsätze
immer wieder —, und daraus entspringt ein
halb uneingestandenes Bedürfnis nach
liebender Gemeinschaft, das sich vielleicht gar
nicht, vielleicht zunächst in einer jener
schwärmerischen Freundschaften erfüllt,
die für dieses Alter charakteristisch sind.
Die Liebe zu den Eltern hingegen tritt in
ein eher problematisches Stadium ein. Sie

wird getrübt durch oft herbe Kritik, durch
Verschlossenheit und Trotz. Und dies ist
bis zu einem gewissen Grade durchaus
natürlich; es ergibt sich unmittelbar aus dem
Sinn der Pubertät. Ein Wesen, das festen
Stand in sich selbst gewinnen soll, hat
natürlicherweise die Tendenz, sich freizumachen,

sich abzusondern von jenen, in deren
Obhut es bis jetzt geborgen war. An den

Eltern ist es nun zunächst, die Weite und
Reife ihrer Liebe unter Beweis zu stellen.
Wie es dem jungen Menschen ein elementares

Bedürfnis ist, sich frei zu machen von
Bevormundung, so scheint in manchen
Eltern der Trieb fast unüberwindlich, auch
ihre erwachsenen Kinder noch zu umsorgen

und zu schulmeistern wie die Kleinen.
Der Widerstreit dieser Tendenzen muß fast

zu Konflikten führen, zu Auseinandersetzungen

(im buchstäblichen Sinne des Wortes),

die sich für beide Teile sehr schmerzlich

gestalten können — besonders für die
Eltern; denn der junge Mensch sieht Welt
und Leben in ihrer Fülle vor sich, die
Eltern aber den Verzicht und das Allein-

274



sein des Alters. Ohne einen entschiedenen
Verzicht geht es indessen nicht ab. Der
rechte Weg ist wohl auch hier wieder der
hin zu den Quellen. Die Quelle der Liebe
aber ist in Gott. Am Maß seiner Liebe sollen
wir immer wieder unsere Liebe zu den
Kindern messen und sollen uns bemühen, ihnen
wie Christus ein lebendiges Zeugnis der

göttlichen Liebe zu sein. Dann werden sie

ihrerseits am sichersten den Weg zur rechten

Liebe und damit zur wahren Erfüllung
ihres Daseins finden. Das Maß, nach dem

wir uns formen sollen, finden wir verkörpert

in der Gestalt des Guten Hirten. Wir
finden es in der Freiheit, die Gott jedem
von uns läßt, in der Geduld, mit der er
einem jeden auf seinen Irrwegen nachgeht,

um ihn doch zu finden. In V orten ist die
Weise der göttlichen Liebe unvergänglich
im 13. Kapitel des ersten Korintherbriefes
umschrieben.

Dreierlei erwartet der junge Mensch in
der Pubertätskrise von der Liebe seiner
Eltern und Erzieher: Weitherzigkeit,
Geduld und Vertrauen. Der Lebensstil dieser

Jahre hat im allgemeinen etwas Unstetes,

Großzügiges und nach außen hin
Unbekümmertes an sich. Dazu fügt es sich

schlecht, wenn eine besorgte Mutter auf

pünktlichste Innehaltung aller Ordnungen
und Vorsichtsmaßnahmen des bürgerlichen
Lebens drängt. Das führt höchstens zu
einem für beide Teile zermürbenden Kleinkrieg

und zu einer unheilvollen Vertiefung
der Kluft zwischen den Generationen. Wir
sollten uns immer die Fähigkeit wahren,
nötigenfalls uns auch einmal über gewisse

Regeln des bürgerlichen Alltags hinwegzusetzen

— Regeln der Zeiteinteilung, der

Bekleidung, des Redens und Benehmens —,
sonst werden wir unvermerkt ihre Sklaven.
Das zweite: die Geduld. Wo etwas im Werden

ist, da geht es nicht ohne sie. Der junge

Mensch selber muß sie sich immer wieder

abringen, wenn er Umwälzendes erwartet,

Hohes sich vornimmt und nichts oder

wenig davon sich verwirklicht. Da ist es

für ihn peinigend, wenn die Eltern ihm
ständig Fortschritte und feste Resultate
abfordern, während er selber am meisten
darunter leidet, daß sie sich nicht immer in
der erwünschten Weise einstellen wollen.
Die elterliche Geduld, die mit Weichlichkeit

nichts zu tun hat, erleichtert es dem

jungen Menschen, nach einem Versagen
immer wieder neu anzufangen, indem er
sich zunächst bescheidene, aber wirklich
erreichbare Teilziele setzt, und solche

Stetigkeit des ehrlichen Bemühens muß ihn
schließlich weiter bringen. Die schwarzseherische

Ungeduld der Eltern hingegen
kann in gefährlicher Weise die
Minderwertigkeitsgefühle vertiefen, denen der
Werdende ohnehin ausgesetzt ist. Das beste

Heilmittel gegen sie ist das Vertrauen der
Eltern: Vertrauen in die guten Kräfte im
jungen Menschen selbst, in den fortwirkenden

Einfluß jahrelanger Erziehung,
schließlich Vertrauen auf die göttliche Hilfe,

die alles, auch das zunächst Unverständliche

und Bedrückende, sinnvoll lenkt.
Solch festgegründetes, ruhiges 'N ertrauen
hebt und stärkt den jungen Menschen, der
sich selbst zum Rätsel geworden ist, es
fördert das Aufkeimen jenes reifen Selbstvertrauens,

worin sich die Pubertätsentwicklung

vollendet. Darum wird wohl eine
entsagende Elternliebe ihre Früchte früher
ernten als eine ungeduldig drängende und
treibende, die die Entwicklung mehr stört
als begünstigt.

Wenn ich hier der Zurückhaltung und'
großzügigem Vertrauen das Wort rede,
dann meine ich freilich nicht, daß die
Eltern junge Leute nicht vor ernsten Gefahren

warnen und bewahren sollen, die ihrem
Charakter, vielleicht ihrer Reinheit
drohen. Man könnte da an Gottfried Kellers
Frau Regel Amrain erinnern, die gewiß
eine großzügige Erzieherin ist und doch

ganz entschieden durchgreift, sobald sie

merkt, daß ihr Sohn durch lose Gesellschaft

auf die Bahn der Liederlichkeit
geführt zu werden droht. Es ist etwas ande-

275



res, in nebensächlichen Dingen eine starre
Autorität zu verfechten, oder aus höchster
Verantwortung den Irrenden vom Abgrund
zuriickzureißen. Wer im Kleinen large ist
und seine Autorität nicht unnötig abnützt,
wird für eine ernste und dringende
Warnung um so eher Gehör finden. Der schönste

Lohn weiser, verstehender Liebe in der
Pubertätszeit ist ein neues und beglückendes

Verhältnis der erwachsenen Kinder zu
den Eltern, aufgebaut auf gegenseitiger
Achtung, auf der Seite der Kinder gefestigt
durch dankbare Anhänglichkeit.

Die rechte Elternliebe kann dem jungen
Menschen auch hilfreich sein bei der Wahl
des eigenen Lebensgefährten. An was für
Zufälligkeiten entzündet sich doch oft die
Leidenschaft eines Zwanzigjährigen! Wenn
er nun aber zu Hause tagtäglich erlebt, wie
die reife Liebesgemeinschaft der Eltern
Segen ausströmt und innere Freiheit weckt,
im engern Kreis der Kinder und im weitern
der Gäste und Dienstboten und Bedürftigen,

dann wird in ihm vielleicht doch das

Verlangen wach, auch selber einmal eine
solche christliche Lebensgemeinschaft zu
begründen, und er wird die Menschen
seiner Umwelt unwillkürlich mit andern
Maßstäben messen. Auch dies ist ein Stück
jener Pädagogik des Seins und des Tuns, die
soviel stärker wirkt als jene des Wortes.

Daß auch in der Schulerziehung weitherziges

liebendes Verständnis mehr ausrichtet
als kalte, fordernde Strenge, dürfte genügend

erwiesen sein. Als geniales Vorbild
rechter Erzieherliebe steht uns Don Bosco

vor Augen. Ich möchte hier nachdrücklich
auf die lebensvolle, aufrüttelnde Darstellung

dieses begnadeten Erziehers durch
Franz Dilger hinweisen.

Reife Erzieherliebe ist, wie wir sagten,
zugleich ein steter Hinweis über sich selbst
hinaus. Sie lehrt den jungen Menschen
etwas von der Liebesfülle Gottes ahnen. Sie

stärkt seinen Glauben und gibt ihm den
Schlüssel zur rechten Gestaltung des sittlichen

Lebens in die Hand. Es muß schwer

sein, junge Menschen für eine kahle
Gesetzesethik oder eine abstrakte Pflichtethik
zu gewinnen. Hingegen ist es der
Seelenhaltung des Jugendlichen zu innerst gemäß,
das sittliche Handeln als Antwort auf den

Anruf der göttlichen Liebe zu begreifen.
Nichts sollte leichter sein, als junge
Menschen für ein großherziges Tun aus Liebe
zu gewinnen, und was anderes will im Grunde

die christliche Ethik
Nicht nur in unserem Verhalten ihnen

gegenüber erwarten die Jugendlichen das

Walten einer reifen Liebe zu spüren,
sondern in unserer ganzen Einstellung zu den
Mitmenschen, auch in den Beziehungen
zwischen den verschiedenen Bekenntnissen.
Wir begegnen immer wieder der Tatsache,
daß gerade der oft lieblose Ton zwischen
den Vertretern der verschiedenen Konfessionen

junge Menschen ihrem Glauben
entfremdet. Es ist darum auch in Hinsicht auf
unser Problem bedeutungsvoll, daß die

Una-Sancta-Bewegung neuerdings von Rom

aus eine gewisse Ermutigung hat erfahren
dürfen. Wenn sie nichts weiter zustande

brächte, als zwischen den Konfessionen ein
neues gegenseitiges Verstehen, neue Liebe
und Achtung zu wecken, hätte sie sich
schon für die religiöse Erziehimg segensreich

ausgewirkt.

Von der rechten Zuversicht.

Alle Erziehung geschieht schließlich im
Zeichen der Hoffnung. Wieviele Eltern sind
es wohl, deren Erziehungswerk nicht
bewußt oder unbewußt von der Hoffnung
inspiriert ist, ihre Kinder möchten es einmal
besser haben als sie, sie möchten vielleicht
das erreichen, was ihnen selbst versagt
blieb, und ihnen dadurch späte Ehre und
Genugtuung einbringen? Nicht selten
setzen sich diese Hoffnungen der Eltern sogar
recht selbstherrlich und unbekümmert dem

entgegen, wonach den jungen Menschen
selber Neigung und Begabung drängen.

Heute aber ist auf alle diese Hoffnungen
etwas wie ein Reif gefallen. Sie regen sich

276



nicht mehr frisch und kräftig, sondern
höchstens zage und bekümmert, da wir alle
ja nicht wissen, ob uns überhaupt noch eine
irdische Zukunft bevorsteht, angesichts der
unvorstellbaren Zerstörungskraft modernster

Waffen. Diese Ausweglosigkeit unserer
Lage spiegelt sich auch in den Gedanken
mancher heutiger Philosophen, denen die
Angst des ins Nichts hinausgeworfenen
Menschen die Urgegebenheit des Daseins

ist. Solche Gedanken kommen den
unbestimmten Weltschmerzgefühlen jugendlicher

Menschen nur zu sehr entgegen und
finden darum unter ihnen breiteste
Gefolgschaft. Und doch braucht der werdende
Mensch eine Hoffnung, soll er nicht ermatten

und am Ende gar unter dem Druck der

\ erzweiflung als Selbstmörder alles
hinwarfen. An uns, den Erziehern, ist es, auch
die Hoffnung in ihm, wie Glauben und
Liebe, zu ihrer Quelle in Gott zurückzuführen.

Es bedeutet für ihn ein unschätzbares

Geschenk, wenn wTir ihm trotz der
Aussicht auf Krieg und Umsturz, Verarmung,

Verfolgung, Vernichtung, ein Leben
unerschütterlicher Zuversicht vorzuleben
vermögen. »Wirf Deine Sorgen auf den
Herrn!« Dieser Anruf der Heiligen Schrift
ist der jugendlichen Lebensschau im
tiefsten gemäß. Er entbindet von der ängstlichen

Sorge für das Vielerlei des bürgerlichen

Daseins, die den jugendlichen
Menschen an uns befremdet, und ist zugleich
der Ausdruck reifster Einsicht in die
unberechenbare Fragwürdigkeit und Hinfälligkeit

der irdischen Lebenssicherungen.
Wenn wir diese Sicherungen an ihrem Ort
zwar nicht mißachten, aber noch viel weniger

vergötzen, dann sind wir dem jugendlichen

Menschen mit einemmal um ein
bedeutendes näher gerückt; wdr haben einen
neuen Zugang zu ihm gefunden.

Es ist gewiß notwendig, den Jugendlichen

zu treuer und steter Pflichterfüllung
im Alltag anzuhalten. Aber treue und
exakte Arbeiter haben wir in unserem Land
sehr viele, und doch ist die Atmosphäre un¬

ter uns oft seltsam unfroh, stickig und
gespannt. Darum scheint es mir für den
Jugendlichen menschlich noch wichtiger zu
sein, daß er gegenüber den kleinen Sorgen
und Interessen des Alltags, die uns so oft
den Blick trüben, eine innere Freiheit und
Überlegenheit gewinne. Erst dann hat die
Pubertätsentwicklung ihr Ziel wirklich
erreicht, wenn die werdende Persönlichkeit
einen sichern Halt gefunden hat, der ihr
auch inmitten härterer Prüfungen eine
klare und feste Lebenszuversicht verleiht.
Wo anders könnte sie ihn finden als in dem

ewigen Quellgrund des Seins, der Gerechtigkeit

und der Liebe? An uns, den Erziehern,

ist es wiederum, den Jugendlichen
darin voranzugehen. Wichtiger als alle
Einzelfragen nach Methoden und Maßnahmen
ist für uns die eine Grundfrage, ob wir jene
große Zuversicht besitzen, die uns über die
Bedrohungen durch Sorge und Unmut
hinweghebt. Nach dieser Frage werden wir
bewußt oder unbewußt auch von den jungen

Menschen selbst gerichtet. Wenn wTir

soweit sind, daß wir sie getrost im
christlichen Sinne bejahen dürfen, dann werden
wir auch »erlöster aussehen« und andern
auf dem Weg zum rechten Menschentum
ein Stück weiterhelfen können.

Jüngst glaubte ich in einem schönen
Erlebnis die ganze Substanz dieser Ausführungen

in greifbarer Anschaulichkeit eilt*
halten zu sehen. In Wettingen besteht der
sinnvolle Brauch, am Karsamstagabend die
Auferstehungsbotschaft in einer Lichterprozession

zu den Toten auf dem Friedhof
hinauszutragen. Ein dunkler Zug bewegt sich zu
den Gräbern hin, überstrahlt von den geheiligten

Zeichen und durchfunkelt von kleinen

Kerzenflämmchen, die nur ihre
unmittelbare Umgebung erhellen. In ähnlicher
Weise, scheint mir, zieht die Christenheit
durch die Zeiten. Die meisten im Zuge sind
dunkel, gebeugt unter vielerlei Lasten und

277



Fehlern, aber über ihnen strahlt das
rettende Zeichen des Kreuzes und das Banner
der Verheißung. Unsere Erzieheraufgabe
ist es nun, am heiligen Osterfeuer kleine
Flämmchen des Glaubens, der Hoffnung

und der Liebe in jungen Menschen zu
entzünden, damit sie aus eigener Kraft weiter
strahlen und die Botschaft des Lebens zu
denen hinaustragen, die im Banne des Todes

nach ihr verlangen.

RELIGIONS UNTERRICHT

DIE GEWISSENSBILDUNG AUF DEN REIFESTUFEN*
Von Franz Bürkli

Weil die

Erkenntnis der göttlichen Gebote

und erst recht der menschlichen Gesetze

nicht ohne weiteres gegeben und angeboren

ist, sondern in Harmonie mit der
geistigen Entwicklung verläuft, ist eine gute
Einführung in die Gebote Gottes und die

ganze Sittenlehre für eine ernste Gewissensbildung

unumgänglich notwendig.

Kindesalter.

Mit Urgewalt drängt sich dem Kinde das

Bewußtsein auf, verpflichtet zu sein, das

Gute tun und das Böse fliehen zu müssen.

Aber diese Erkenntnis ist sehr allgemein
und unbestimmt. Mit dem Erwachen des

Verstandes kann daher das sittliche
Bewußtsein erst entstehen. Wie das Kind in
seinen ersten J ahren überhaupt nur die
Eltern und die Umgebung nachahmt, so ahmt
es auch in sittlicher Beziehung seine
Umgebung nach. Es bedeckt seinen Körper
nicht aus eigentlichem Schamgefühl oder
dem Bewußtsein einer sittlichen Verpflichtung,

sondern nur, weil die andern das auch

so tun, und weil man ihm sagt, er müsse so

sein.
Ganz allmählich aber erwacht in ihm das

Bewußtsein für die eigentlichen sittlichen
Werte, für den Wert der Wahrheit, der

* Siehe »Schweizer Schule« Nr. 22 und 23 vom
15. März und 1. April 1950.

Liebe, des Gehorsams, der Reinheit und
der Frömmigkeit. War die bisherige
sittliche Erziehung noch vom Gedanken der
Dressur beherrscht, so muß nun die eigentliche

Belehrung einsetzen. Aber es kann
sich dabei immer nur um ganz konkrete
einzelne Fälle handeln, die gerade durch
die momentane seelische Situation des Kindes

gegeben sind. Andacht beim Gebet,
Gehorsam, Wahrhaftigkeit und Scliamhaftig-
keit werden im Vordergrund stehen, ebenso

die kindliche und geschwisterliche
Liebe und Rücksichtnahme. Wichtig ist
bereits jetzt schon die Bildung eines
kindlichen Ideals, das durch anschauliche
Erzählungen aus dem Leben des Heilandes
unterbaut werden kann. Die Liebe zum
göttlichen Herrn und Kinderfreunde kann
nicht früh genug in das kindliche Herz
gepflanzt werden. — Diese ganze kindliche
Sittlichkeit dreht sich immer um einzelne
konkrete Fälle und Handlungen; dennoch
können sie genügend Anlaß bieten zur
Einführung in die erste Gewissenerziehung.
Schon jetzt erlebt das Kind die drückende
Schwere des bösen Gewissens und die
Befreiung aus der Sünde durch eine gute
Reue und das Bekenntnis der Schuld
gegenüber der Mutter oder einer sonst

vertrauten Person. Daran muß der Erzieher

anknüpfen und das Kind dazu anhalten,
immer dem Gewissen zu folgen und auf das

Gewissen zu hören. Wenn er selbst mit dem

278


	Unterwegs zur christlichen Reife : Gedanken zur religiösen Erziehung in der Pubertätszeit

