
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 36 (1949)

Heft: 24: Ein Wegbahner der Volksschule : Pater Gregor Girard 1765-1850 :
zur 100. Wiederkehr seines Todesjahres

Artikel: Nomadelfia : ein Stück Urchristentum im 20. Jahrhundert [Fortsetzung]

Autor: Simeon, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOMADELFIA III *

Ein Stück Urchristentum im 20. Jahrhundert

Von Dr. B. Simeon

Dieser Grundsatz gilt im ganzen Bereich
von Nomadelfia. Er gilt, wie ich mich
selbst überzeugen konnte, auch für den
Gast.

Man hatte mir, trotz meines Sträubens,
ein einfaches, aber leckeres Mahl vorgesetzt.

Als ich mich dafür erkenntlich zeigen
wollte, wurde lächelnd abgewehrt, nicht aus

gelegentlicher Gastfreundschaft, sondern

aus verpflichtendem Prinzip. Als ich während

des Rundganges mit meinem
liebenswürdigen Begleiter im Restaurant zu einer
Erfrischung eingekehrt war und den

jugendlichen Wirt nach der Zeche fragte,
gab er die gleiche Antwort. Als ich in der
gefälligen Buch- und Broschürenauslage
einige Schriften von Don Zeno auswählte
und mich nach dem Preise erkundigte,
wurde mir bedeutet, daß Kauf und
Verkauf innerhalb von Nomadelfia nicht
existieren. Als ich dem jungen Chauffeur, der
mich bei einbrechender Dämmerung zum
Bahnhof von Carpi gefahren hatte, etwas
in die Hand drücken wollte, bat er mich
höflich, aber bestimmt, davon abzusehen.

Die Idee des persönlichen Verdienstes ist
in Nomadelfia ganz aus dem Streben nach
materiellem Eigenbesitz und Eigennutz
herausgehoben und ausschließlich in die
große Zielsetzung des Dienstes am Ganzen

hineingerückt.
*

Das Bewußtsein einer lebendigen
Gemeinschaft, die aus dem Quellstrom des

evangelischen Liebesgebotes entsprungen
und von dort her zur organischen Einheit
zusammengewachsen ist, äußert sich in
zahllosen weiteren Einzelheiten. Die »Pic-
coli Apostoli« kennen als Anrede
untereinander, ohne Unterschied von Alter,

* Siehe »Schweizer Schule« Nr. 22 und 23 vom
15. März und 1. April 1950.

Stand und Amt nur das »Du« des Familiengliedes.

Sie rufen einander nur beim
Taufnamen. Den allermeisten sind die Familien-

und Geschlechtsnamen ihrer Mitbürger

ohnehin nicht bekannt. Diese Namen
werden mit den nötigen persönlichen
Dokumenten in den Archiven von Nomadelfia
aufbewahrt. Als Geschlechts- und
Familienname gilt für alle der gleiche, den sie

bei Unterschriften oder Adressen hinter
den Taufnamen setzen: das P. A Piccolo
Apostolo). Man wird zum Beispiel beachten,

daß der Gründer von Nomadelfia bei

denjenigen Werken, die er seit der Eröffnung

seiner Siedelung schrieb, als Verfasser

nicht mehr mit seinem Familiennamen,
sondern mit Don Zeno P. A. zeichnet.

*

Natürlich — und damit taucht die ewige
Frage wieder auf — darf daraus nicht
geschlossen werden, daß das Geld in Nomadelfia

keine Rolle spielt. Es spielt sogar
eine sehr große Rolle. Der Aufbau von
Nomadelfia benötigt immer noch
Riesensummen, um den »famigliole« mit ihren
mehr als 800 ehemaligen Waisenkindern —
bald werden es vielleicht mehr als 1000,
mehr als 2000 sein — ein frohes, von
Mutterliebe durchsonntes Dasein zu sichern.
Und es ist eine der drückendsten Sorgen Don
Zenos, diese Summen in unaufhörlichen
Reisen, Organisationen, Vortragstourneen,
mündlichen und schriftlichen Appellen
aufzubringen.

Aber in Nomadelfia wird das Geld aus

der Sphäre des kalten und gierigen
Mammonismus herausgezogen und findet hier
die reinste und ausgesprochenste Form
seiner sozialen Funktion.

Es klingt deshalb wie eine Herausforderung

an die ganze moderne Welt, ist aber
trotzdem richtig, wenn Don Zeno schreibt:

779



»Nomadelfia lebt, wie jede andere Stadt der
Welt leben möchte und wie keine andere Stadt der
Welt zu leben versteht. Nomadelfia lebt die
gemeinsame Liebe und die gemeinsame Gerechtigkeit
in der Lebensäußerung aller und jedes einzelnen
der ,Piccoli Apostoli'. Damit hat Nomadelfia den

selbstsüchtigen und ausschließliehen Individualismus

aufgehoben, der die Menschen voneinander
trennt.« (»Nomadelfia.«)

5. Die Verfassung.

Die Gemeindeverfassung von Nomadelfia

ist ein Kunstwerk absoluter Zielstrebigkeit

in gesetzgeberischer Form. Alle Artikel
atmen den Geist des Ganzen und sammeln
ihn in logischer Gliederung zu einem

Rechtsgebilde.
Der erste Artikel:
»Im Namen Christi des Erlösers vereinigen sich

die ,Piccoli Apostoli' zu der im Evangelium
geforderten Einheit und gründen die Stadt ,Nomadelfia',
wo die Bruderliebe Gesetz ist *,

stellt gleich an den Beginn das Prinzip, das

für die Gemeinschaft in Nomadelfia
einzige Richtschnur und Maßstab ist.

Art. 15. bestimmt die daraus folgende
rechtliche Stellung des Einzelnen:

»Die volljährigen ,Piccoli Apostoli', seien sie

Priester oder Laien, sind, ohne Rücksicht auf das

von ihnen bekleidete Amt, Brüder und deshalb in
allen Dingen gleichberechtigt.«

Nomadelfia will ein geistig aufgewecktes
Geschlecht, deshalb verfügt Art. 34:

»Alle ,Piccoli Apostoli', ob minder- oder
volljährig, sind gehalten, diejenigen Bildungsmöglichkeiten

zu benützen, welche die Cittä in allen
Formen unterhält, die dem Alter und der Fähigkeit
des Einzelnen angemessen sind.

Unter Bildung (cultura) verstehen wir: Jene

Kenntnis von Gott, seiner Offenbarung und seiner
Schöpfung, von den Gesetzen der Natur und der
Übernatur, von der Tugend, der Wissenschaft und
der menschlichen Arbeit, die nötig ist, um für Gott
leben zu können, um alle Äußerungen des Lebens

zu heiligen und all das abzulehnen, was die
Harmonie zwischen Gott und seinen Geschöpfen stören
könnte.«

*

Höchstes gesetzgeberisches Organ ist die
»Assemblea Generale«, die sich aus den

volljährigen Bewohnern von Nomadelfia
zusammensetzt. In dieser Volksversammlung

hat jedes Familienoberhaupt, d. h.

praktisch jede »mamma« neben der eigenen

Stimme noch so viel Stimmen, als ihre
Familie minderjährige Kinder zählt.

Die Exekutive liegt heim »Rat der
Altern«, dem Consiglio degli Anziani oder
Consesso dei Capi famiglia.

Für den Fall, daß in diesen Verfassungsorganen

etwas behandelt würde, das in
besonderem Maße die Minderjährigen
angeht, gibt Art. 30 diesen das Recht, eine
Kommission zu den Beratungen abzuordnen,

deren Meinung gehört werden muß.
Jeder Bürger von Nomadelfia soll am

öffentlichen Geschehen seiner Stadt
interessiert sein:

»Die aktive Teilnahme an den Verfassungsorganen

ist strenge Pflicht (gravissimo dovere) für
jeden, der dazu berechtigt ist. (Art. 47.)«

Wer volljährig wird, d. h. das 21. Jahr
erreicht, muß sich entscheiden, ob er »Piccolo

Apostolo maggiorenne« sein will, mit
andern Worten, ob er in der »Opera« bleiben

will. Entschließt er sich für das Gegenteil

—was aber äußerst selten vorkommt—,
so sorgt die »Opera« für sein erstes
Fortkommen. Will er bleiben, so wird er durch
Beschluß der Assemblea Generale unter die
Volljährigen aufgenommen.

An der Spitze des Ganzen steht der »Pa-

triarca«, dessen Amt heute von demjenigen
getragen wird, der immer noch Seele und
Mittelpunkt der »Opera Piccoli Apostoli«
ist: Don Zeno.

6. Macht der Persönlichkeit.

Was eine wirkliche, heiligmäßige
Persönlichkeit für ein Werk bedeutet, auch

wenn dies zu einem beträchtlichen Teil aus
schon gereiften, erwachsenen Menschen
bestellt, konnte ich beim Besuch in Nomadelfia

auf Schritt und Tritt erfahren.
Die verfassungsgemäßen Rechte des »Pa-

triarca« sind nicht sehr zahlreich. Trotz-

780



dem geht von diesem Mann eine unsichtbare

Autorität und ein geheimnisvoller,
wohltuender Bann aus, dem sich kein
Mitglied von Nomadelfia entzieht, weil sich
niemand ihm entziehen will. Wie manche

Fragen, auch Fragen persönlicher Natur,
habe ich doch an die verschiedensten
Bewohner von Nomadelfia gerichtet, deren
Antwort immer wieder abstellte auf das

Urteil von Don Zeno und ständig Zeugnis
gab von der schrankenlosen Verehrung und
dem Zutrauen, mit dem in Nomadelfia
klein und groß den »Patriarca« umgibt!
Dabei steckt in seinem persönlichen
Gehaben nichts, aber auch wirklich gar nichts
von salbungsvoller Feierlichkeit oder von
der niedlichen, weltverlorenen Entrücktheit

der Heiligenbildchen, die uns aus den
Stichen einer noch nicht allzufernen Zeit
leider immer noch so geläufig ist.

*

Ich lernte Don Zeno kennen, wie er,
gelehnt an einen Türpfosten, im blauen
Überkleid, die ewige Zigarette in der Hand, mich
erwartete. Eine gedrungene Gestalt, ein
massiger, scharfgeschnittener Kopf mit
zerzauster Löwenmähne, zwei energische,
durchdringende Augen. Seine Rede ist
impulsiv, beinahe gehackt, sein Lächeln sparsam.

Wenn man mit ihm persönlich in Fühlung

kommt, wird das, was man schon über
ihn wußte, zum Erlebnis: hier begegnet
uns ein Mensch von paulinischer Kraft, der,
getrieben von glühender apostolischer Liebe,

sein Leben für die Rettung der Waisen-
kinder aufbraucht — der aus der gleichen
Liebe den genialen Plan eines gigantischen
RettungsWerkes für diese Kleinen
ersann —, der es fertig brachte, zehn Jahre
lang ganz allein, nur auf sich selbst
angewiesen, gegen Berge von Schwierigkeiten
anzugehen und sein Hilfswerk
durchzukämpfen — der aber auch imstande war,
einer gleichgültigen und erbarmungslosen
Mitwelt die gepfeffertsten Wahrheiten zu

sagen, die man sich in Nomadelfia schmunzelnd

von ihm erzählt.

*

In präzisen und knappen Strichen zeichnet

mir Don Zeno seine Hoffnungen. Sie

sind weit ausschauend, beinahe erdrückend
in ihrem Ausmaß.

Nomadelfia soll nicht nur die Bezeichnung

für eine einzige Siedelung bleiben.
Nomadelfia soll der Sammelname, der
Begriff für eine Menge von »borgate« werden,
die sich über ganz Italien verteilen. Jede
dieser »borgate« wird ihren eigenen
Namen tragen (die bereits bestehende bei
Fossoli heißt borgata San Giovanni Batti-
sta), und jede von ihnen wird laut Art. 58

ihrer Verfassung eine Fraktion der großen
Stadt Nomadelfia sein. Die Zahl der
Einwohner jeder borgata soll sich zwischen 500

bis 600 bewegen, wovon ca. 80 Prozent von
den Kindern gebildet werden, die von der
»Opera Piccoli Apostoli« aus den Ruinen
einer zerbrochenen Familie gerettet wurden.

Heute ist dieser Prozentsatz noch lange

nicht gewahrt, da die Erwachsenen und
deshalb voll arbeitsfähigen Personen erst
etwa 7 Prozent der Gesamtbevölkerung
ausmachen. Darin besteht denn auch eine der
Hauptsorgen von Nomadelfia, daß für die
Fülle von Aufgaben, die der weitere Ausbau

des Werkes stellt, die vorhandenen
eigenen Arbeitskräfte nicht genügen.

Trotzdem spricht aus den Zukunftsplänen

Don Zenos der gleiche unbeugsame
Wille und die gleiche unerschütterliche
Sieghaftigkeit, die sein Werk bis zum
heutigen Stand führte. Nomadelfia soll ein
weitumspannender Organismus werden.
Seine im ganzen Land aufblühenden
Siedelungen sollen die Lebenszellen der sozialen

Gesundung sein, weil sie überallhin den
sichtbaren Beweis tragen werden, daß die

Verwirklichung der göttlichen Liebesbotschaft

keine Unmöglichkeit ist.

*

781



Vielleicht schüttelt manch ein Leser bei
diesen so schön, aber, ach, so weltfremd
anmutenden Plänen wieder mal den Kopf.
Aber gemach! Denn der Anfang dieser

Weiterentwicklung ist bereits gemacht.

Kurze Zeit vor meinem Besuch im Sommer

1949 war die »Opera Piccoli Apostoli«
durch Schenkung in den Besitz eines
ansehnlichen Landstriches gekommen. Das

zum großen Teil mit Wald bestandene
Gelände liegt in der Nähe von Grosseto an
der Linie Rom—Pisa an der tvrrhenischen
Küste, also doch schon ziemlich weit vom
heutigen Nomadelfia entfernt. Gegenwärtig

sind bereits die ersten Arbeitsequipen
der »Piccoli Apostoli« dort, um durch
Rodung, Bauten und Urbarisierung die
Voraussetzungen für eine neue Siedelung zu
schaffen, die dort in Bälde entstehen soll.
An der allgemeinen und immer noch
wachsenden Aufmerksamkeit, die das Werk Don
Zenos genießt *, ist durchaus anzunehmen,
daß eine absehbare Zeit weitere Entwicklungen

bringen wird.
Vielleicht steckt hinter der Zuversicht,

mit welcher Don Zeno in die Zukunft
blickt, doch mehr als bloß utopische
Träumerei.

7. Ausblicke.

Überhaupt wird man gut tun, beim Werke

Don Zenos mit einem schnellen Urteil
über Möglichkeiten und Unmöglichkeiten
seiner Entwicklung etwas zuzuwarten.
Einstweilen ist nur soviel sicher: Nomadelfia

ist ein prachtvoller Beweis für die
unzerstörbare Lebenskraft, mit welcher unser
heiliger Glaube immer wieder neue
Formen erzeugt, um die alten Wahrheiten in
die Sprache der neuen Zeit zu übersetzen.

* Iin Januar 1950 brachte u. a. auch die
schweizerische Wochenschrift »Sie und Er« unter
dem Titel »Das Reich der Mütter« eine gutgelun-

gene Bildreportage über Nomadelfia, deren Textteil

allerdings — in unwesentlichen Belangen —
einige Ungenauigkeiten aufwies.

Denn mit der »Opera Piccoli Apostoli«
ist im lebendigen Organismus unserer Kirche

tatsächlich etwas ganz Neues entstanden.

Etwas, das sich in keine Kategorie der
bereits bestehenden Erscheinungsformen
einreihen läßt, mit denen unser Glaube unter

den Menschen wirkt, weder in den
Formenreichtum der ordentlichen Seelsorge,
noch unter die klösterlichen Genossenschaften,

die Laienkongregationen oder die
kirchlichen Fürsorgewerke.

Gewiß hat auch Don Zeno keine neuen
Wahrheiten entdeckt. Alle Wesenselemente
seines Werkes: die Ehrfurcht vor der
naturgemäßen Funktion der Familie, das

Ideal der christlichen Ehe einerseits und
anderseits der Verzicht auf die Ehe um
eines höheren Gutes willen, der richtige
Begriff der Arbeit, die persönliche
Besitzlosigkeit und die Gütergemeinschaft als

letzter Ausdruck des evangelischen Liebes-

gebotes, all dies sind uralte christliche
Erkenntnisse. »Nomadelfia e uno squarcio
di Vangelo«, sagte mir Don Zeno in seiner
knappen und prägnanten Art. Tatsächlich
will Nomadelfia nichts anderes sein als ein
»squarcio«, d. h. ein Ausschnitt der
Heilsbotschaft, ein Stück erlebtes und gelebtes
Evangelium.

Aber die schöpferische Tat Don Zenos
bestand darin, daß er all diese alten
Erkenntnisse aufgriff, zu einem neuen
Gedankengebilde fügte und auf eine große
Zielsetzung hinordnete: die Rettung des
Waisenkindes. Und daß er dann das Ganze

Wirklichkeit werden ließ, nicht, indem er
es von der übrigen Menschheit irgendwie
isolierte, sondern indem er es als durchaus
moderne, zeitaufgeschlossene Siedelung
mitten in die Öffentlichkeit und Gegenwart

der Mitwelt stellte.

#

Wenn man in der Geschichte unserer
Kirche nach einer Parallele zu Nomadelfia
sucht, wird man sie vielleicht am ehesten

jeweils dort finden, wo große Naturen, die

782



den Pulsschlag der Zeit fühlten, den Mut
zu einem kühnen und für ihre Gegenwart
unerhörten Beginnen hatten. Auf der
Suche nach einem solchen Vergleiche kommt
mir — ich kann mir nicht helfen — immer
und unwillkürlich der Hügel von Cassino

in den Sinn, auf dem vor 1400 Jahren Benedikt

von Nursia sein erstes großes Kloster
baute und seine »Heilige Regel« schrieb.

Beiden Gründungen, die von Monte
Cassino und die von Nomadelfia, waren und
sind ein Geschenk der Vorsehung an die
Gegenwart.

Damals rief die Zeit zur Mithilfe an der
ungeheueren seelsorglichen und kulturellen
Aufgabe, die während und nach der
Völkerwanderung auf die Kirche wartete. Heute
ruft die Zeit zur ebenso unermeßlichen
Aufgabe, an der sozialen Gesundung einer
zerrissenen und aus tausend Wunden
blutenden Menschheit mitzuwirken.

Damals bestand das Wagnis darin, die

ausgetretenen Wege des bisherigen Zönobiten-
tums zu verlassen und seinen wesentlichen
Inhalt in die ganz neue Form der benedik-
tinischen Ordensidee umzugießen. Heute
besteht es darin, die Botschaft des Evangeliums

aus den Blättern der Hl. Schrift
herauszuholen und in absoluter Gradlinigkeit
zum lebendigen Alltag einer menschlichen

Ansiedlung werden zu lassen.

Damals schuf St. Benedikt mit seiner

Heiligen Regel das gewaltige Programm,
das Leben und Wirken seiner Mönche,
Charakter und Sendung seines Ordens in allen
Einzelheiten prägen und gestalten sollte.
Heute ist die Verfassung von Nomadelfia
die Magna Charta des evangelischen
Liebesgebotes, das zum tragenden Fundament
der neuen Christengemeinschaft und zur
Richtschnur jeder ihrer Lebensäußerungen
wird. ^

Bei solchen Überlegungen weiten sich die
Horizonte. Und im Besucher von Nomadelfia

stellt sich leise, beinahe erschreckend
ob der eigenen Kühnheit, die Frage ein:

Sind vielleicht auch wir heute, so wie es die
nichtsahnenden Zeitgenossen des hl. Benedikt

vor 1400 Jahren waren, Augenzeugen
eines Geschehens, dessen Verästelung bis in
die fernste Zukunft reichen werden? Ist
das, was heute in Nomadelfia geschieht, der
Beginn einer Entwicklung, die durch
Jahrhunderte dauern soll und an die sich wie
beim benediktinischen Mönchtum Ströme

von Segnungen des Glaubens und der Kultur

ketten werden? Und wie die Regula
Sancta des hl. Benedikt zur Grundlage all
der verschiedenen Ordensfamilien wurde,
die im Lauf der Zeit immer wieder neu,
immer wieder anders, und doch immer wieder

gleich entstanden — wird so vielleicht
auch die Verfassung von Nomadelfia zum
Keim eines großen, übernatürlichen Wachstums

werden, das in kommender Zeit
immer wieder ganz neue Formen christlicher
Gemeinschaft erzeugt, die innerhalb der
priesterlichen Mission unserer Kirche
durch Beispiel und Tat die frohe Botschaft
in die zukünftigen Geschlechter trägt?
Wird das 20. Jahrhundert als die
Entstehungszeit dieser neuen Christengemeinschaft

einmal in unserer Kirchengeschichte
einen besonderen Platz einnehmen, einen
Platz, wie ihn das 6. Jahrhundert mit der

Gründung des benediktinischen Mönch-

tums, das 13. Jahrhundert mit dem Aufbrechen

des franziskanischen Ideals heute
haben? #

Wie gesagt, das sind Fragen, die
unwillkürlich auftauchen. Fragen, bei denen es

zwecklos wäre, eine Antwort zu diskutieren,

weil nur Derjenige sie kennt, Der Don
Zeno und seine Mütter rief und dem Werke
bisher das Wachstum gab. Aber diese Fragen

stehen auch nicht im Vordergrund.
Nomadelfia ist nicht entstanden als Gebilde

der Zukunft. Nomadelfia will überhaupt
keine Frage sein.

Nomadelfia ist die zur Tat gewordene
Antwort auf einen Ruf des Herrgotts in die
Gegenwart. (Schluß I

783


	Nomadelfia : ein Stück Urchristentum im 20. Jahrhundert [Fortsetzung]

