
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 36 (1949)

Heft: 24: Ein Wegbahner der Volksschule : Pater Gregor Girard 1765-1850 :
zur 100. Wiederkehr seines Todesjahres

Artikel: Peter Girard als Pädagoge

Autor: Dupraz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gion und Sitte die Abschaffung der
gegenseitigen Methode verlangte. Die
Hauptanklagepunkte lauteten auf Schwächung der
Autorität der Geistlichkeit, Benachteiligung

des Religionsunterrichtes auf Kosten
der Muttersprache, Erziehung der Jugend
zu Stolz und Überheblichkeit. Die meisten
der bischöflichen Beschwerden finden sich
fast wörtlich in französisch-royalistischen
Streitschriften gegen den wechselseitigen
Unterricht, aus denen in Freiburg die Gegner

der Volksschule mit Vorliebe ihre
Argumente schöpften. Bischof Yenni stützte
sich denn auch ausdrücklich auf das Urteil
des französischen Episkopates, keine seiner

Anschuldigungen gründeten auf konkreten
Tatsachen. Er hat auch nie eine Untersuchung

angeordnet gegen Pater Girard; von
den zahlreichen Gegnern hat kaum je einer
einen Schritt in seine Schule getan, trotzdem

sie jederzeit allen offen stand und jährlich

zweimal in öffentlichen Examen von
ihrer Arbeit Rechenschaft ablegte.

Im Sommer 1823 kam die Frage der
gegenseitigen Methode vor den Großen Rat.
Nicht weniger als neun Stunden dauerte
die denkwürdige Sitzung, in welcher die
Meinungen heftig aufeinander prallten.
Doch die Freunde Pater Girards und seines

verdienstvollen Werkes unterlagen in dieser
historischen Stunde, wo nicht die Stimme
der Vernunft, sondern jene der
Parteileidenschaft den Ausschlag gab. Daraufhin

reichte Pater Girard in ehrlicher Konsequenz

seine Demission als Präfekt der
Knabenschule ein. So endete jenes berühmte
Institut, welches vor kurzem noch den Blick
aller pädagogisch interessierten Kreise der
Welt auf Freiburg gelenkt hatte.

Heute, nach mehr als einem Jahrhundert,

haben wir Abstand genug von den

Ereignissen, um sie in leidenschaftsloser
Nüchternheit zu betrachten und zu bewerten.

Das Schicksal Girards ist einzig aus den
Zeitumständen heraus, im Lichte der großen

geistigen, politischen und sozialen

Zusammenhänge zu verstehen. Zu einer Zeit,
da weite Kreise glaubten, das Rad der
Geschichte rückwärts drehen zu können, ist

er, dieser weitblickende Geist und große
Bahnbrecher, seinen Zeitgenossen um
Jahrzehnte vorausgeeilt. Daher wurde er in
seinen besten Absichten mißkannt und
mißdeutet. Was ihm von seinen Gegnern als

revolutionäre Neuerung ausgelegt wurde,
ist inzwischen längst zum Gemeingut
geworden. 1823 konnte nur sein äußeres Werk
vernichtet werden, sein fortschrittlicher
Geist blieb lebendig und ist heute noch
wirksam. Wenn die katholische Volksschule
trotz großer Hindernisse immer wieder mit
der Zeit Schritt gehalten hat, so verdankt
sie es nicht zuletzt den Anregungen und
dem Vorbild Pater Girards: darin liegt die
große Bedeutung dieses katholischen Pestalozzi.

PATER GIRARD ALS PÄDAGOGE
Von Univ.-Prof Dr. L. Dupraz

Die pädagogische Tätigkeit des Paters
Girard, hauptsächlich in den Jahren 1804 bis
1823, als er die französische Knabenschule
in Freiburg leitete, gilt einem harten
Kampfe, dem Kampfe um die immer
allgemeinere Verbreitung des Unterrichts; denn
der berühmte Franziskaner sah im Unterrichte

das beste Mittel, sowohl den Einzel¬

nen als die Gesellschaft zu veredeln. Aber
der kluge Mönch will diese Verbreitung
nicht um der Verbreitung willen. Er ist
fest überzeugt, daß jedes Gute Grenzen
hat, und daß, wenn diese Grenzen
überschritten werden, es kein Gutes mehr ist.
Seine Meinung ist in dieser Beziehung
unerschütterlich. Daher hat der Unterricht,

761



wenn er sich an den Menschen wenden und
die menschliche Natur in ihm achten soll,
sich doch zu hüten vor »dem übertriebenen
Wunsche, jenen Menschen gestalten zu
wollen, wie die reine Theorie ihn schematisiert

Den Menschen muß man erziehen,

aber nicht den Menschen der Abstraktion,

jenes Produkt des Geistes, das man
nach Willkür aus den Verhältnissen
herausschält, in die er hineingeboren ivurde
und vom Orte loslöst, wo die Vorsehung
ihn hingestellt hat« 1. Deswegen muß der
erste Unterricht, wenn er auch grundsätzlich

überall derselbe ist, sich den besonderen,

verschiedenen konkreten Umständen

anpassen. Es ist daher überaus wichtig, die
verschiedenen Verhältnisse festzustellen,
in denen sich der Mensch befinden kann.

In bezug auf die Gesellschaft, in welcher
der Mensch leben muß, unterscheidet P.

Girard drei wesentlich verschiedene,
jedoch nicht voneinander abgeschlossene
»Klassen«, deren Dasein in der Natur der

Dinge begründet ist und die Entwicklung
der Zivilisation bedingt. Die erste Klasse

ist die der Bauern, der Ackerbauern. Sie ist
die zahlreichste. »Der Feldarbeit gewidmet,
ist sie überall da verbreitet, wo es etwas zu
bebauen oder zu pflücken gibt; sie klettert
sogar die Felsgipfel hinauf oder schickt
dort die leichtfüßige, waghalsige Ziege hin,
um alle Spuren der Vegetation auszunützen

2.« Die zweite Klasse widmet sich dem
Handwerk, der Industrie und dem Handel.
Ihre V ertreter wohnen naturgemäß in
Flecken und Städten, weil die Handwerke
einander benötigen und den Handel
voraussetzen. Die dritte Klasse umfaßt alle
Männer des öffentlichen Lebens: alle
Behörden, Gesetzgeber, Priester, Gelehrten,
Lehrer und Ärzte.

Darum ist es wichtig, den Schülern eine
Vorbereitung zu geben, die ihrem künftigen

Stande entspricht. In diesem Punkte

1 RIP, p. 187.
2 D,p.71.

762

ist P. Girard seiner Zeit voraus, besonders
der französischen Pädagogik des XIX.
Jahrhunderts, von der Msgr. Devaud 1936

schrieb: »Wenn einem Marsbewohner ein
französisches Pädagogikbuch in die Hand
fiele, bekäme er den Eindruck, der
Erdbewohner sei eine Art Einsiedler in seiner

Erdhöhle, ohne Verkehr mit seinesgleichen,

ohne soziale Bindungen. Und doch

sogar das Wildschwein lebt an einem Ort
und muß sich an gewisse Lebensbedingungen

halten. Der pädagogische Erdbewohner
ist heimatlos, wenn nicht gar zeitlos. So

wenigstens wünschte ihn die Schule vor zwanzig

Jahren zu modeln Man hätte
monatelang dem Unterrichte zuhören können,
ohne jemals daran erinnert zu werden, daß
der Mensch ein gesellschaftliches Wesen

ist, daß er in einer Umgebung lebt, daß
sowohl sein materielles als auch sein geistiges
Dasein eng mit den günstigen oder mit den

ungünstigen Umständen dieser Umgebung
verbunden ist3.«

Selbstverständlich müssen die Schulen,
die diesen verschiedenen Klassen entsprechen,

nach verschiedenem Programm
arbeiten. Zwar hat jede, auch wenn sie in
einer ärmlichen Strohhütte untergebracht
wäre, zum Ziel, den ganzen Menschen zur
vollen Entfaltung zu bringen und muß
daher »eine wahre Schule des Mensch-Seins

sein«. Dieses gemeinsame Ziel ausgenommen,

sind sie in allem verschieden.

Die erste Schule muß sich auf die
notwendigsten Elemente beschränken, auf die

Sprache (mündlich und schriftlich), das

Rechnen und den landwirtschaftlichen
Unterricht; natürlich darf der Religionsunterricht

nicht vergessen werden. Zu diesen füge

man den Gesang, dessen Zauber sehr tief
in die Seelen dringt, lehrt P. Girard —
hundert J ahre später wird Mgr. Devaud

sagen, einzig die Gnade dringe tiefer in die

Herzen ein. Die Jugend, welche der dritten
Klasse angehören wird, treibt in ihrer

3 L'ecole et la preparation p. 4.



Schule humanistische Studien. Diese Schule
soll ihr Augenmerk darauf richten, den
Schüler wirklich zu bilden, und ihn lehren
— Pater Girard kommt immer wieder darauf

zurück —, daß die Wörter für die
Dinge stehen.

Die mittlere oder Sekundärschule steht
zwischen den beiden andern. Sie ist für die
künftigen Handwerker und Kaufleute
bestimmt. P. Girard widmet ihr seine ganze
Aufmerksamkeit. Er war sich dessen
bewußt geworden, daß es eine ganze Menge
junger Leute gibt, welche keine genügende
Begabung für die klassischen Studien
haben, ihre Fähigkeiten zielen anderswo hin.
Welches war nun ihr Schicksal nach dem

Austritt aus der Primarschule? Die Erfahrung

hatte gezeigt, daß die einen bis zum
Antritt einer Lehre ihre Zeit mit Nichtstun

verbrachten, wobei der Arbeitsgeist sich

verflüchtigte, und daß die anderen
dennoch in die dritte Schule eintraten. Ergebnis:

Bald kamen sie nicht mehr nach,
verloren den Mut, oder gewöhnten sich ans

Nichtstun; früher oder später vermehrten
sie die Zahl der Bettler, die P. Girard für
eine wahre soziale Plage hielt. Jedenfalls
drückten sie das Niveau dieser Studien
herunter, was auch zu bedauern war. Dabei
bleibt es klar: — und es ist eine der
Lieblingsideen P. Girards — die künftigen
Handwerker und Kaufleute haben eine
besondere Vorbereitung auf ihren Beruf
nötig. Der Unterricht der ersten Schule kann
für sie nicht genügen, weder in bezug auf
die eigentlichen Kenntnisse, noch betreffs
der sittlichen Vorbereitung. Oft werden sie

genötigt sein, ins Ausland zu reisen und
»auf diese Weise die schlimmsten Beispiele
anderer Länder zu sammeln«. Sie brauchen
darum vertieftere religiöse Kenntnisse,
müssen stärker und tiefer sittlich gebildet
werden, ihre Kultur muß ein höheres
Niveau als das der Allgemeinheit erreichen.
Daraus ergibt sich ohne weiteres die große

Bedeutung dieses Schule, und P. Girard

versichert: »Jedes Land, dem diese

Zwischenstufe fehlt, zeigt hier eine große
Unordnung, deren Folgen sich immer fühlbar
machen ".« Schon in seiner ersten pädagogischen

Arbeit, in dem »Entwurf eines

öffentlichen Unterrichtes für die helvetische

Republik«, den er als Antwort auf eine
Umfrage des Ministers Stapfer 1799 schrieb,
weist der Franziskaner auf die Notwendigkeit

der Sekundärschule hin, im »Bericht
über das Pestalozzische Erziehungsinstitut
zu Yferten« (1810) kommt er auf sie

zurück, die »Ansprachen zum Schluß des

Schuljahres« deuten häufig auf sie hin, und
die Ansprache von 1819 beschäftigt sich

größtenteils mit ihr. In dieser Rede spricht
P. Girard über die Abschlußklasse seiner
Schule, die vorläufig als Ersatz für die
fehlende Sekundärschule dient. Er kann
seinen Zuhörern unter anderm mitteilen, daß

man die Schüler, die später ihr Glück fern
der Heimat suchen wollen, in die Elemente
der englischen Sprache eingeführt habe.
Hatte P. Girard nicht schon das Problem
vorausgeahnt, das uns viel zu denken gibt:
die Überfülle der jungen Menschen, die
einen intellektuellen Beruf zu wählen
gedenken? P. Girard ist von der Wichtigkeit
seiner Sekundärschule so tief überzeugt,
daß er es gern sähe, wenn sie auch von
jenen Schülern besucht würde, die humanistische

Studien machen wollen. Er sieht
keinen Nachteil in der Vermehrung der

Studienjahre, im Gegenteil erklärt er: »Die
verkürzte Erziehung, bei welcher der Jüngling

wie ein fertiger Mann behandelt wird,
ist seit ziemlich langer Zeit schon einer
unserer größten Fehler5.« Damit ist wieder
ein anderes Problem sehr scharf umgrenzt,
das uns heute auch dringend beschäftigt:
Das Problem des Jugendlichen, der seine

Jugend nicht voll erleben kann, sondern
ohne Übergang, ohne Zeit zu haben,
auszureifen, als Erwachsener leben muß mit den

4 D, p. 74.
5 D, p. 76.

763



Sorgen und den Gedanken eines Erwachsenen.

*

P. Girards Sorge um die Vorbereitung
des Kindes auf seinen künftigen Stand zeigt
sich wieder besonders klar in der Sorgfalt,
die er auf die Vorbildung für das Leben

in der Gesellschaft verwendet. Auch hier ist
er seiner Zeit voraus. Er schätzte den
wechselseitigen Unterricht nicht nur als einen
einfachen Ausweg, um über die Zahl seiner
Schüler Herr zu werden (zuletzt zählte seine

Schule 400 Kinder). Er betrachtete ihn
als ein ausgezeichnetes Mittel, um die Kinder

auf das spätere Leben in der Gesellschaft

vorzubereiten. Diese Organisation
des Unterrichtes brachte für ihn etwas
Neues in die Schule. In den gewöhnlichen
Schulen, betont P. Girard, kennt der Schüler

nur das Verhältnis von gleich zu gleich,
wie es im Leben unter Mitschülern
vorkommt, oder das Verhältnis des Untergebenen

zum Vorgesetzten, des Schülers zum
Lehrer. Dagegen erlebt er das Verhältnis
des Vorgesetzten zum Untergebenen nicht,
dieses Verhältnis, welches sich im Befehlen
kundgibt und Verantwortlichkeit gegenüber

Untergebenen aufbürdet. Und doch ist
jeder im Leben berufen, in irgendeinem
Grad Verantwortungen zu übernehmen. P.
P. Girard drückt dies klar aus: »Meine Herren!

Mehr oder weniger und auf irgendeine
Weise ist jeder Mensch berufen zu befehlen.

Ich will nicht von Regierungsmännern
und von kirchlichen Würdenträgern
sprechen, ihre Zahl ist klein, und ich halte mich
hier an die große Menge. Ich sehe hier überall

Väter und Mütter, alte verehrungsivür-
dige Autorität, berufen, ihre Familie zu
regieren. Überall sehe ich Herren über ihren
Dienern, Arbeiter, welche Mit- und Hilfsarbeiter

leiten müssen. Betrachten Sie diese

riesige Schar, die von Standes wegen
befiehlt. Es gibt auch noch eine andere Gruppe,

die ein nicht weniger wirkliches Amt,
wenn auch in ganz freier Form, ausübt. An¬

recht auf dieses Amt geben: Geburt,
Vermögen. Mut. Kraft, Gewandtheit, Talente,
persönliche Verdienste und geleistete Dienste.

Wer immer ein Amt innehat, der findet
auch stets Untergebene, die ihm gehorchen,
ihn bitten, ihm folgen und ihm dienen. So

geschieht es bei uns, die wir zum reifen Alter

gelangt sind e.«

So können wir feststellen, daß P. Girard
uns hier die »autorites sociales« beschreibt,
bevor Le Play den Ausdruck für diese

Wirklichkeit geprägt hatte. Aber der
Franziskaner bemerkt, dank seiner scharfen
Beobachtungsgabe, daß auch in den
Gemeinschaften, die die Kinder unter sich bilden,
wenn sie sich versammeln, sprechen, spielen

und den Erwachsenen ihre wichtigen
Geschäfte überlassen, Ämter aufgestellt
werden. Der wechselseitige Unterricht, der
die volle Entfaltung der kindlichen
Gemeinschaft begünstigt, kann nicht hoch

genug geschätzt werden. Durch ihn treten bei
den Kindern die Eigenschaften zutage, die
den Wert des Befehls bedingen: Bescheidenheit,

Geduld, Gerechtigkeit, Wohlwollen,

sowie die Fehler, die ihn beeinträchtigen:

Stolz, Zorn, Bevorzugung, Egoismus.
Dann aber kann der Erzieher eingreifen.
Nun wird es uns klar, daß P. Girard, der
so tief in den Sinn des wechselseitigen
Unterrichtes eingedrungen war, auf ihn nicht
verzichten konnte. Für ihn stellte diese
Form des Unterrichts weit mehr als eine
rein äußere Form dar; sie war die Form,
die die Vorbereitung auf das spätere
soziale Leben ermöglichte, durch sie bekam
man Ehrfurcht vor dem Gesetz, weil es das
Gesetz ist. Den wechselseitigen Unterricht
aufgeben, hieß eine ganze Seite der sozialen

Bildung des Schülers aufgeben. »Es ist
wirklich bemerkenswert, einen kleinen
Knaben von oft großen Schülern umgeben
zu sehen, die in ihm das Werkzeug des

Gesetzes achten und die sprechen, schweigen,
gehen und kommen, sich sogar auf ein blo-

6 D, p. 84.

764



ßes Wort oder ein kleines Zeichen hin einer
Strafe unterziehen und dadurch beweisen,
daß man an ihrer Schule Ordnung und
Gerechtigkeit ehren lernt7.«

Außerdem gestattete nach der Meinung
Girards der wechselseitige Unterricht auch
noch, alle sozialen Tugenden zu üben. Wer
eine Gabe erhalten hat, lernt sie den
andern zur Verfügung stellen; der Geist des

Dienens entwickelt sich in ihm, er weiß,
daß er keinen Lohn erwarten darf. Denn
nach der erteilten Lektion mußte der kleine

Lehrer wieder in seinen Rang zurücktreten,

ohne sich wegen der erfüllten
Aufgabe zu brüsten. Übrigens wäre diese Eitelkeit

schnell von den Kindern selbst an ihren
Platz gewiesen worden. »Der Einfluß, den
die Meinung der Kinder auf sie selbst
ausübt, ist groß. Ihr Tadel ist die stärkste
Bremse, um den Mißbrauch der Autorität
zu verhindern, wie auch ihre Liebe das

sanfteste und zugleich kräftigste Mittel ist,

um zum guten Gebrauch desselben

anzuspornen 8.«

P. Girard scheute nicht davor zurück,
den Schülern einen Teil seiner Autorität
zu übertragen, aber er wollte sie auch fähig
wissen, sich selbst und die andern zu
beurteilen. In der Schlußansprache von 1814

teilt P. Girard seinen Zuhörern mit, daß

die Schüler von der zweiten Klasse ab

genau wissen, wer von ihnen die Preise
bekommen wird. Tatsächlich sprechen sie

sich dieselben selber zu; ihre Äußerungen

stimmen übrigens mit den

Schätzungen der Lehrer überein. In diesem

Zusammenhang muß an den Bericht über die
beste Art, auf dem Land eine Knabenschule

einzurichten und an das Kindergericht,
wie es P. Girard sich vorstellt, erinnert werden.

Eine Anzahl Verfehlungen sollten
aufgeschrieben werden, so z. B. Lügen, Stehlen,

Schlagen, Verklagen usw. die Sanktionen

dafür sollten allgemein bekannt ge-

^ D, p. 83.
8 D, p. 85.

macht werden. Diejenigen, die solche Fehler

begehen, werden in das »Schwarze
Buch« eingetragen. Am Ende der Woche
wird ein aus Monitoren und Schülern

zusammengesetztes Gericht über die Schuldigen

urteilen. Diese würden vor das Gericht
geführt und könnten sich rechtfertigen.
Die Richter würden nach dem bestehenden
Recht das Urteil fällen. Der Lehrer würde
die Stimmen abnehmen, und wenn nötig
das Urteil berichtigen. »Das wird selten

vorkommen«, sagt P. Girard, »denn die
Kleinen irren sich selten, sie packen gleich
die rechte Seite der Frage an, und das
Urteil der Jugend ist unparteiisch 9« Unwillkürlich

denkt man hier an die Cour d'hon-
neur der heutigen Pfadfinder und merkt,
wie die großen Erzieher einander begegnen!

*

Welches sind nun die Grundsätze, welche

nach P. Girard den Ablauf des
Unterrichtes regeln? Der Bericht über das Pesta-

lozzische Erziehungsinstitut in Yferten gibt
über diesen Punkt sehr klare Auskunft.
Gewiß will der Freiburger Franziskaner die
methodischen Richtlinien der Anstalt
aufzeigen. Man muß aber immer bedenken,
daß man an einer Tatsache nur das sieht,
worauf der Blick vorbereitet ist; in
Wirklichkeit gibt uns jeder Kritiker ebenso sehr
über sich selbst Auskunft, als über das

Werk, das er studiert. Dies tritt hier klar
zutage. P. Girard stellt — mit Pestalozzi

übrigens — die Übereinstimmung der
Richtlinien der Anstalt mit dem gesunden
Menschenverstand fest. Sucht aber nicht
auch P. Girard in seiner ganzen
Erziehungsarbeit vor allem den gesunden
Menschenverstand? Der Freiburger Pädagoge
betont weiter, daß die Grundsätze, die in
Yferten befolgt werden, dieselben sind,
welche die Mutter instinktiv anwendet.
Sucht aber nicht auch seine eigene Me-

9 MEG, p. 26.

765



thode wie die Mutter beim Kinde
vorzugehen?

Es ist leicht, den Beweis zu erbringen,
daß die methodischen Grundsätze Pestalozzis

und jene P. Girards übereinstimmen.
In Yferten legte man dem Kinde zuerst
Konkretes vor, weil man wußte, daß unser
Verstand Stoff braucht, um sich zu
entwickeln, und daß die Sinne diesen Stoff
bieten müssen. P. Girard war mit diesem

Vorgehen völlig einverstanden. Auf diesen

Punkt wies er schon im Entwurf eines

öffentlichen Unterrichtes hin. Darauf kommen

auch die Schlußansprachen immer
wieder zurück. Wird es von hier aus nicht
begreiflich, daß er immer wieder fordert,
man möchte mit der »Theologie der

Augen«, mit der »Theologie des Herzens«, mit
der »Theologie der Tat« beginnen, bevor

man zum abstrakten religiösen Unterricht
gelange? P. Girard hebt hervor, daß Pestalozzi

sich Mühe gebe, von einfachen Dingen

auszugehen, mit dem Anfang zu beginnen,

um erst später auf allgemeine Ideen
überzugehen. Das war aber schon eine der
wesentlichen Forderungen des Entwurfes:
»Man beginnt gewöhnlich mit dem, was am
schivierigsten zu verstehen ist, immer stellt
man abstrakte Kenntnisse und Theorien

voran, anstatt mit solchen abzuschließen "'«
P. Girard freut sich, zu sehen, wie in

Yferten der Unterricht langsam, Schritt für
Schritt, vor sich geht. Er beglückwünscht
die Anstalt, die sich bemüht, der Entwicklung

nach Alter und Fähigkeiten zu folgen.
Forderte er aber nicht gerade das in seinem
Schreiben an Stapfer? »Diese Abstufung
zwischen den Studien) kann und muß

unablässig beachtet werden und ich stütze
mich dabei auf die allmähliche Entwicklung

unserer Fähigkeiten... Unser Geist ist
zuerst nur fähig, die einfachsten Bestandteile

der menschlichen Kenntnisse
aufzunehmen Bei vermehrter Pflege entwik-
keln sich seine Fähigkeiten mehr und

10 PER, p. 127.

766

mehr. Zwar ist er noch nicht imstande,
sich zu erhabenen Betrachtungen
aufzuschwingen und die Gesamtheit einer
Wissenschaft zu überblicken, aber sein Auge
wird sich auf neue Gegenstände richten,
das gestärkte Gedächtnis wird sich daran
erinnern, das Urteil wird sie unterscheiden
und sie besser durchdringen und verbinden

Endlich wird die Zeit kommen,
wo er mit Erfolg die wissenschaftliche
Laufbahn wählen kann 11. In seiner Tätigkeit

in Freiburg opfert jedoch P. Girard
das Kind nicht einer rein programmgemäßen

Abstufung. Sobald der Schüler das

Programm einer Unterabteilung durchgearbeitet

hatte und es beherrschte, trat er
in die nächste Stufe über, ohne sich um das

Schicksal seiner Kameraden zu kümmern.
Um diese Übertritte leichter zu machen,
suchte P. Girard die Zahl dieser
Unterabteilungen zu vermehren, so daß es nach der

Einrichtung des wechselseitigen Unterrichts

bis dreißig solche gab. Auf diese

Weise wich P. Girard dem Vorwurf, den er
Pestalozzi machte, nämlich dem einer zu
langsamen Abstufung, aus.

Bei seinem Besuche in Yferten bewunderte

P. Girard die Art, wie das Institut die
Mitarbeit des Schülers förderte, die
Verschiedenartigkeit der Übungen, den Appell
an seine Selbständigkeit und an seine Liebe.

War das nicht eine Bestätigung seiner

eigenen früheren Beobachtungen? Hören
wir ihn in seiner Schlußansprache von
1806. Er wandte sich an die Kinder und
sagte: »Wenn es wahr ist, daß ihr ohne uns
weder gedeihen noch blühen könnt, dann
waren unsere Mühen umsonst, wenn ihr
keinen Nutzen daraus ziehen wollt. An uns
ist es, euch zu führen und zu helfen;
zuhören und euch eurer Talente und Fähigkeiten

bedienen, das ist eure Sache; meine

Freunde, niemand kann für euch handeln,
wollen und hören 12.« Und wir wissen, wie

11 PER, p. 132.
12 D, p. 14



dieser Appell an die Mitarbeit des Kindes
bei P. Girard immer bestimmter wird, bis
der Tag kommt, wo der Schüler als Monitor

berufen wird, an der Tätigkeit des Lehrers

teilzunehmen.
P. Girard lobt Pestalozzi, weil er den

ganzen Menschen entwickeln will, weil er
acht darauf gibt, nicht nur gewisse Neigungen

zu pflegen und dabei Gefahr zu laufen,
andere zu vernachlässigen und so den Schüler

zu »verbilden«. Aber hat denn der
Entwurf nicht von der nationalen Erziehung
verlangt, sie solle sich mit drei Dingen
beschäftigen, von denen er uns sagt, daß keines

weniger wesentlich ist als das andere:
»7. Sie soll die Schüler bekannt machen

mit den Pflichten des helvetischen Bürgers.

2. Sie soll ihnen die Mittel verschaffen,

diese Aufgabe zu erfüllen. 3. Sie soll
ihnen hiezu den Willen anspornen,3.«
Heißt das nicht, das ganze Sein des Schülers

auf denselben Gegenstand richten?
Sein Erkenntnisvermögen muß an diesen

Aufgaben interessiert sein, ebenso wie sein
Gefühl und sein Wille vorbereitet sein müssen,

sie zu erfüllen. Man appelliert somit
an die Ganzheit des Schülers. Von 1799 an
will P. Girard ganze Menschen bilden;
Menschen, deren Geist klar sieht und
deren Wille kräftig ist.

Schließlich fordert P. Girard wie Pestalozzi,

daß der Unterricht die Unterschiede
beachte, die jeden der Schüler, an die er
sich wendet, kennzeichnen. In Yferten
beachtet man die Verschiedenheiten der Kinder:

Verschiedenheit des Geschlechtes, des

Alters, des Talents, der Verhältnisse. Aber
bildet nicht die Verschiedenheit der
Verhältnisse schon in der ersten pädagogischen
Betrachtung P. Girards die Grundlage, die
dazu dient, eine Unterscheidung zwischen
den verschiedenen Schulen aufzustellen?
Der Entwurf hebt schon hervor: »Alle Kinder

eignen sich nicht für dieselbe Ausbildung.

Vorerst weil sie nicht alle mit der

13 PER, p. 114.

gleichen Veranlagung geboren werden
endlich weil ihre Neigungen und Absichten
nicht die gleichen sind. Es wäre also unnütz,
alle zu den gleichen Studien zwingen zu
wollen. Man würde die einen nötigen, Dinge

zu lernen, für welche sie keine Lust und
kein Talent, mit einem Wort keine Anlagen

haben
Demnach ist es nicht übertrieben, zu

behaupten, P. Girard habe in Yferten das

gesehen, worauf er vorbereitet war, und sein
Besuch habe nur dazu beigetragen, ihn
dessen, was das wesentliche Gerüst seiner
Methode ausmachte, voll bewußt zu machen.
Es wäre interessant, die Bemerkungen P.

Girards über die Bestrebungen des
Unterrichtes in Yferten in ihrem Verhältnis zur
mütterlichen Erziehung mit den ersten
Kapiteln seines Werkes, Der regelmäßige
Unterricht in der Muttersprache, welches
gewissermaßen nur eine Umschreibung der
Überlegungen von 1810 ist, zu vergleichen.
Das zeigt einmal mehr, wie sehr P. Girard
vom Beginn seiner Laufbahn an im Besitze
seiner Hauptgedanken war.

Man würde aber dem Pädagogen P.
Girard Unrecht tun, wollte man in ihm nur
den Organisator der Schulen von Freiburg,
den Verfasser von Schulprogrammen und
Schulbüchern, den Methodiker sehen. Auf
diesem Gebiete hatte er allerdings einen
riesigen Erfolg. Das beweisen die Zahlen:
Eine Schule, die in rund zwanzig Jahren
die Zahl ihrer Schüler um das Sechsfache

steigerte, ist eine Schule, die Erfolg hat,
selbst wenn das, was die Zahlen angeben,
obwohl wichtig, zur Bildung eines definitiven

Urteils doch ungenügend ist. Was aber
das pädagogische Gelingen P. Girards besser

beweist, ist die Anhänglichkeit, die ihm
von allen Seiten bezeugt wird, von Kleinen,
die dringend verlangen, in die Schule
einzutreten und denen P. Girard wegen
Platzmangels nur »bald« antworten kann; von
jenen sodann, denen es gelingt, hinter ihren

!•» PER, p. 129.

767



Geschwistern sich einzuschleichen, um sich
Rechenschaft zu geben über das, was in
dieser Klasse geschieht; von Schülern auch,
die keinen einzigen Tag fehlen wollen, und
welche die größte Angst haben, zu spät
zu kommen; von Eltern, die ungeduldig
warten, bis sie ihre Kinder dem P. Girard
anvertrauen können. Ferner beweisen diesen

Erfolg die Zuschriften der Familienväter

und der Junggesellen, die ihm im
schmerzlichen Augenblick, da er traurigen
Herzens sich anschickt, seine kleinen
Freunde zu verlassen und seine Schule
aufzugeben, ihre Treue bezeugen; noch mehr
die Rührung, mit der zwei achtzigjährige
Greise die Zeit heraufbeschwören, wo P.

Girard über die Schulbevölkerung Frei-
burgs regierte.

Ist aber der Erfolg dieser Schule nicht
noch größer, als die äußeren Zeugnisse es

vermuten lassen? Die herrliche Ansprache
von 1821 wird es ahnen lassen, indem sie

uns erklärt, wie noch die Schule ihr Ziel
setzte. In dieser Rede beweist der »Präfekt
der Schulen« die Notwendigkeit, den Geist
der Schüler zu bilden, um sie zu Christen

zu machen. Er weist auf die Pflicht hin,
den Verstand als eine Gabe Gottes zu pflegen,

um ihn fruchtbar zu machen, als eine

Fähigkeit, die dem Menschen erlaubt, sich
seinem Schöpfer zu nähern und das

Evangelium als jenes Licht zu begreifen, welches
die Menschen während Jahrhunderten
immer inniger herbeigesehnt hatten. »Darauf
sprach unser Vater im Himmel zum zweiten

Mal: Es werde Licht, und das Licht des

Evangeliums erschien 15.« Diese Ansprache
zeigt, daß das Kind, das fähig werden soll,
den Vater im Geiste und in der Wahrheit
anzubeten, gelernt haben muß, seine

Verstandesschwäche, die Enge seiner Auffassung,

seinen Mangel an Verständnis und
Unterscheidungsvermögen zu überwinden.
Mit unendlicher Zartheit schildert uns P.

Girard den Erlöser als das Ideal der Leh-

is D, p. 92.

rer. Er zeigt uns den Erlöser, der die Zwölf
unterrichtet, sie nach und nach die Wahrheit

finden lehrt, ihren Blick auf die Wunder

der Natur weist, um sie zum Nachdenken

anzuregen. Wir sehen, wie er sie an ihr
eigenes Gewissen weist; denn sie sollen in
sich selber finden, was er sie lehren will,
wie er zu ihnen in Gleichnissen spricht, um
sie dazu zu bringen, selber den verborgenen

Sinn seiner Lehre zu finden, wie er
ihren Geist öffnet und sie fähiger macht,
die Geheimnisse des Himmelreiches zu
erfassen.

Dieses Vorbild wollte P. Girard
nachahmen. Er wollte eigentlich die Seelen darauf

vorbereiten, die Worte des Lebens
aufzunehmen. Weil nun die Schüler bemerkten,

daß sie besser wurden, wenn sie ihn
hörten, kamen sie gerne zu ihm. Sie hatten
ihren Lehrer verstanden, sie hatten den

Willen, den er am Schlüsse dieser Ansprache

ausdrückte, erfaßt, jenen Willen, der
uns das ganze Geheimnis des P. Girard als

Pädagoge aufdeckt: »Mein Herren, wir
haben keinen anderen Wunsch, als die Kinder,

die man uns anvertraut, zum Erlöser
zu führen. Wir empfangen sie aus der Hand
ihrer Mutter, um sie in die Arme dessen zu
geleiten, der sie ruft, um sie zu segnen. Lasset

die Kleinen zu mir kommen: Dieses
Wort tönt ohne Unterlaß an unser Ohr. Um
ihm zu gehorchen, bahnen wir den
Kindern den Weg, den sie gehen müssen, und
stützen ihre wackeligen Schritte 1<;.«

Bibliographie

Girard, Gr. Projet d'education publique pour la
Republique helvetique, in: Annuaire de l'lnstruc-
tion publique era Suisse, XVe annee, Lausanne,
Payot et Cie, 1924, p. 113—145 (PER). Id., Rapport
sur l'Institut de M. Pestalozzi ä Yverdon, Fribourg,
Piller, 1810 (RIP). Id., Sur la meilleure maniere
d'organiser une ecole de gargons dans nos cam-

pagnes. 1816. Manuscrit au Musee pedagogique ä

Fribourg (MEG). Id., De Venseignement regulier
de la langue maternelle. Paris, Dezobry, 1846. Id.,
Discours de cloture, prononces par le R. P. Gre-

16 D, p. 100.

768



goire Girard, 1805—1822. Edit, du Centenaire, Fri-
bourg, Saint-Paul, 1950 (D). Devaud, E., L'ecole et
la preparation de la jeunesse ä la vie du milieu
villageois, tire ä part d'art. parus dans la Semaine

catholique de la Suisse romande, Fribourg, Saint-

Paul, 1936.

(Die Übersetzung aus dem Französischen

besorgte Johann Kopp in Freiburg.)

PATER GIRARD UND DIE »BETTELRUNDE«
Von Univ.-Prof. Dr. E. Montalta

Es kennzeichnet den Erzieher aus innerem

Drang, den Erzieher aus ganzer Seele,
daß er auch den sozialen Fragen gegenüber
weit aufgeschlossen und ihnen aus warmem
Herzen zugetan ist. Das trifft auch für Pater

Girard zu. Sein Wirken und Denken auf
diesem Gebiet ist aber bedeutend weniger
bekannt. Es sollen deshalb im Rahmen dieser

Sondernummer einige Gedankengänge
und Vorschläge aufgezeigt werden, die der

große Freiburger Pädagoge zur Abwebr der

damaligen Landplage des Bettelunwesens
mündlich äußerte und schriftlich niederlegte1.

Dies nicht zuletzt deshalb, weil darin
einige Hinweise enthalten sind, die auch
heute nichts von ihrer damaligen Aktualität

verloren haben. Sie dürften den

Pädagogen, den Heilpädagogen, den Fürsorger
und Versorger in gleicher Weise interessieren.

Zum tieferen Verständnis der Ausführungen

P. Girards werden wir aber nur
gelangen, wenn wir sie in Beziehung setzen
zu einem zentralen Anliegen, das ihn in
allen seinen Schriften und in seinem ganzen
Wirken immer irgendwie beschäftigte: Die
Idee von der Würde des Menschen.

Darum auch setzt er sich mit diesem

Wagemut und mit dieser Entschlossenheit für
die Hebung und Verallgemeinerung der

Volksbildung ein. Er sieht darin eines der

vorzüglichsten Mittel für den Menschen,

ganz Mensch zu sein, sich über das Tier zu

1 Memoires de la Societe economique de Fribourg;
premier cahier, de 1813 ä 1816, pp. 73—88. Chez B.
Louis Piller, Imprimeur du Gouvernement, avec
permission de la Censure, Fribourg 1816. Nachstehend
kurz als »Memoires« zitiert.

erheben und sich seinem Schöpfer zu
nähern — Würde des Menschen! Weil er aber
diese Würde durch das Bettelwesen gefährdet

sah, darum sagte er der schwärenden
Wunde am Leibe der damaligen Gesellschaft

den Kampf an.
Schon als junger Mönch, noch während

seiner Studienzeit in Würzburg (1784 bis

1788), wurde er aufs tiefste beeindruckt
durch das soziale Wirken des Fürstbischofs
Franz-Louis von Erthal. In den »Souvenirs

«2 erzählt er uns, welche grundlegenden

Änderungen sich unter dem Einfluß dieses

zielbewußten Kirchenfürsten vollzogen:
die Vergrößerung des Julius-Spitals, der
Bau eines großen Zuchthauses in Würzburg,
die Gründung von Zufluchtshäusern in
allen Pfarreien usw. Mit fast dramatischer
Eindringlichkeit schildert er sodann die
Umwandlung des bisherigen Würzburger
Gefängnisses in ein Arbeitshaus und ebenso
die Polizeistreifen, unseren früheren »Land-
jägenen« vergleichbar, welche die Gebrechlichen

und Arbeitsunfähigen unter den Bettlern

ins Spital, die übrigen aber in das
Arbeitshaus einwiesen.

Diese Eindrücke, insbesondere aber die

Tatsache, daß es dem energischen Zugriff
des Fürstbischofs gelang, die Landplage der
Bettler zu beseitigen, blieben nicht ohne

nachhaltige Wirkung auf den Geist und das
Gemüt des jungen Franziskusschülers.

Kein Wunder, daß Pater Girard diese

Erfahrungen auch für seine engere Heimat zu

2 Girard, G., Quelques Souvenirs de ma vie avec des

reflexions, Edit, du Centenaire, vol. I. p. 28 Fribourg
(St-Paul) 1947.

769


	Peter Girard als Pädagoge

