
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 36 (1949)

Heft: 22

Artikel: Nomadelfia : ein Stück Urchristentum im 20. Jahrhundert

Autor: Simeon, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG VN II UNTERRICHT

ÖLTEN, 15. MÄRZ 1950 NR. 22 36. JAHRGANG

NOMADELFIA I
Ein Stück Urchristentum im 20. Jahrhundert *

Von Dr. B. Simeon

Wer immer sich um das ungeheure
Problem der gefährdeten italienischen
Nachkriegsjugend interessiert, darf an »Noma-
delfia« auf keinen Fall vorbeigehen. Denn
in der Vielfalt der Formen, in welchen

unser Glaube um die Rettung dieser
jugendlichen Scharen ringt, stellt Nomadelfia
den eigenwilligsten und kühnsten, aber
auch wundervollsten Versuch dar, die
evangelische Botschaft der Liebe ohne

Reserven, ohne Abstriche in die Wirklichkeit
der Gegenwart umzusetzen.

Wahrscheinlich wird es manchem
Besucher ergehen, wie es dem Schreiber dieser

Zeilen erging: er setzte sich in Reggio-
Emilia auf der Piazza Cavour in einen der
bequemen Überland-Autobusse und läßt
sich in zirka dreiviertelstündiger Fahrt
über das Städtchen Carpi zur Abzweigung
bringen, die zum Gelände des ehemaligen
Konzentrationslagers Fossoli führt. Auf
dieser einstigen Stätte des Grauens erhebt
sich heute eine schmucke Siedlung, die

unter dem Namen »Nomadelfia« schon

weit über die italienischen Landesgrenzen
Aufmerksamkeit erregt.

Und wenn der Besucher mit zuerst
ungläubigem, dann beglücktem Staunen einen
Rundgang macht, das muntere und so

erquickend natürliche Treiben sieht, mit den
Bewohnern dieser so eigenartigen Stadt ge-

* Vergl. »Großtaten modernster Erziehung int
kirchlichen Italien«, »Schweizer Schule« 1950, Nr.
17, 18,19,20.

sprochen hat, dann wird es ihn packen,
wie es Hunderte anderer Beobachter
gepackt hat. Und er wird, überwältigt vom
Geschauten, seine Zeit brauchen, um fassen

zu können, daß in unserm Jahrhundert
eine solche Offenbarung urchristlichen
Lebens zum lebendigen Alltag werden kann.

I. Das Werden.

Nomadelfia ist das -— einstweilen — letzte

Glied einer seltsamen Entwicklung. Kein
Glied dieser Entwicklung war auf lange
Sicht geplant, und doch wuchs jedes
organisch und selbstverständlich aus dem
vorangehenden. In diesem Sinne spiegelt sich

im Werden von Nomadelfia das an
Wendungen so reiche Leben seines Gründers,
des heute zirka fünfzigjährigen Priesters
Zeno Saltini.

1. Die Berufung.

Don Zeno, stämmiger Sproß einer
begüterten Bauernfamilie aus Fossoli, einem
Dorf in der Nähe von Carpi (Prov. Mo-
dena), hatte durchaus nicht immer die
Absicht gehabt, Priester zu werden. Er war
Jusstudent an der Universität von Modena

gewesen, hatte seine Studien mit einem
glänzenden Doktorexamen abgeschlossen,

war verlobt. Vor dem jungen Juristen
öffnete sich eine vielversprechende Praxis als

Advokat oder Richter.
Da kam ihm, bevor er die ersten

selbständigen Schritte auf seiner beruflichen

689



Laufbahn, tun wollte, ein ebenso origineller
wie richtiger Einfall. Er wollte die geistige
Verfassung derjenigen, über die er einmal
zu urteilen hatte, aus nächster Nähe
beobachten und so die seelischen Urgründe des

Verbrechens aus eigener, unmittelbarer
und ungetrübter Anschauung kennen
lernen. Zu diesem Zweck erbat und erhielt er
von den Behörden die Erlaubnis, sich
freiwillig und unerkannt in das Provinz-Gefängnis

von Modena zu begeben und dort
eine Zeitlang die Welt der Häftlinge zu
teilen und ihr Leben zu leben.

Die sieben Monate, die Don Zeno so als

freiwilliger Insasse im Gefängnis verbrachte,

wurden zur ersten großen Wende seines

Lebens. Er durfte bald erkennen, daß sehr
vieles vom Bösen, das seine unglücklichen
Gefährten hinter die Kerkermauern
geführt hatte, weniger in der menschlichen
Bosheit wurzelte, als in der sozialen Not,
an der manche dieser Schicksale zerbrochen
waren. Daraus entsprang zunächst zögernd,
dann bohrend und gebieterisch der Gedanke,

sein eigenes Leben von dieser Erkenntnis

gestalten zu lassen. Er hatte ohnehin
durch Erziehung und Naturell ein tiefes
Verstehen für die Anliegen der armen
Bevölkerungsschichten mitbekommen. Dieses

Verstehen war noch verschärft worden
durch die Beobachtungen, die er sehenden

Auges von jeher bei den Arbeitermassen
der großen Industriestädte, besonders in
Reggio und Modena, und bei den
landwirtschaftlichen braccianti (Taglöhnern) von
Emilien gemacht hatte. Er war dort oft
genug auf das unbeschreibliche soziale Elend
gestoßen, das ein so fruchtbarer Nährboden

für Verwilderung und Untat ist.

Er war nicht mehr befriedigt von der
Idee, seinen Lebensbeitrag an die Gesellschaft

einfach darin zu sehen, daß er künftig

über menschliches Vergehen zu Gericht
sitzen sollte. Was ihn rief, war die Arbeit
zur Linderung der sozialen Not und zur
Gesundung der Wurzeln.

Es war begreiflich, daß sich mit dieser

Überlegung bald der Gedanke des Priester-
tums verband. Denn er sah nicht nur ein,
daß die priesterliche Sendung zur Erfüllung

dieser Aufgabe ungleich reichere
Möglichkeiten als ein anderer Beruf bot. Er er-
kannte auch ganz richtig, daß die soziale

Gesundung nur aus religiösen Quellen ihre
Kraftströme beziehen kann, und daß er
gerade als Priester freier, stetiger, zielbewußter

immer wieder zu diesen religiösen Quellen

vorstoßen und aus ihnen die Kraft der
eigenen Lebensarbeit schöpfen könne.

So spielt sich hinter den Zuchthausmauern

die entscheidende innere Wandlung

ab, von der er später schrieb:
»Bald nachdem ich mein Doktorat gemacht

hatte, fing die grausame Wirklichkeit der sozialen
Probleme an, mich zu quälen. Ich sagte mir manchmal

: Natürlich, da werde ich vielleicht sterben,
alt, reich, umgeben von Erben — und dabei hätte
ich doch tausend Gelegenheiten gehabt, zu sterben
als Opfer unter den andern Opfern der Ungerechtigkeit

und der Grausamkeit der Welt!
Oder ich werde vielleicht an einem soliden

Keulenschlag sterben, den mir ein Arbeiter auf meinen
gepflegten Kopf versetzt und mir dabei wütend
zuruft: ,Verr — ck, du ekelhafter Blutsauger!' Und
dann wird irgendeine hysterische Dame, die stets
viel gebetet hat, um den lieben Gott zu überzeugen,
wie brav sie sei — auch wenn sie Millionen auf
der Bank hat und dem Dienstmädchen keinen
anständigen Lohn gibt, auch wenn sie armen Frauen
ein paar zerrissene Strümpfe schenkt um den
verbotenen Preis von tausend Bücklingen und
Dankbezeugungen — dann wird diese Dame ausrufen,
ich sei als Märtyrer gestorben!

Wie kann der arme Kerl, der mich erschlug,
wissen, daß ich sein Bruder in Christus bin, wenn
er mich schon als Kind anbetteln mußte, um zwei
kleine Soldi zu empfangen, die ich vorsichtig aus
einem schönen und dickgefüllten Portemonnaie
zog?

Wenn er mich im Schneewetter sah, mit prächtigen

Stiefeln, mit warmen Kleidern, mit gefüttertem

Mantel, während er vor Kälte erschauerte und
in einem Winkel warten mußte, bis ich mit andern
,vornehmen Leuten' den schönen weißen Schnee

als ,Symbol der Reinheit' genügend bewundert
hatte, um dann zu kommen und mich um ein paar
Soldi zu bitten?

Wenn ich ihn einen Verbrecher genannt habe,
weil er in nagendem Hunger einem Fruchtverkäu-

690



fer einen lockenden Apfel entwendet hatte? Wenn
ich ihn als unkultiviert beschimpfte, weil er Läuse
hatte? Wenn ich ihn weggeschickt hatte, weil er
nicht gut angezogen war?

Wenn er erfuhr, daß ich den ,anständigen
Kindern' geraten hatte, seinen Verkehr zu meiden, weil
er schlechte Gesellschaft' sei? Wenn ich ihn nie zu
mir zu Tisch geladen habe? Wenn ich ihm nie

von meiner übrigen Bettwäsche gab? Wenn ich ihn
nie zu Ausflügen und Vergnügungen mitnahm?

Wenn ich nie in sein Haus getreten bin, um ihm
zu helfen, die Miete zu bezahlen und die Wohnung

mit bescheidenen Möbeln auszustatten?
Wenn ich nie etwas getan habe, ihm ordentliche

Kleider zu verschaffen?
Wenn ich nie ihn mitgenommen habe in die

Kirche, um ihm den Tabernakel zu zeigen und ihm
zu sagen: ,Siehst du, dort ist der Heiland, lebendig

und wirklich, und wir zwei sind seine Adoptiv-
brüder.'

— Statt dessen habe ich zugelassen, daß in
seinem Leben alles erstarb. Und er hat sich die Freiheit

genommen, mich zu erschlagen, weil er
überzeugt war, sich so den Weg zu einer schöneren
Stellung zu öffnen.

Und jetzt ist er enttäuscht und betrogen und
zum Brudermörder geworden. Und ich habe auf
der ganzen Linie bankrott gemacht.

— Nein, so will ich nicht sterben! Ieh werde
ein Priester des Herrn! Wir werden beide uns
finden in der übernatürlichen Liebe!«
(»La Rivoluzione Sociale di Gesü Cristo« S. 51 ff.)

So erging der Ruf des Herrgotts an Zeno

Saltini in der einsamen Stille einer
Gefängniszelle. Don Zelo hat ihn gehört und
aufgenommen.

Als er seine freiwillige Haft verlassen

hatte, schrieb er einen Abschiedsbrief an
seine Braut und trat als 29jähriger in das

Priesterseminar von Carpi ein. Am
Dreikönigstag 1931 feierte er in der Kathedrale
von Carpi sein erstes heiliges Meßopfer.
Und als Ministrant diente ihm ein ehemaliger

entlassener Häftling des gleichen
Gefängnisses, in dem ihm selbst die Erleuchtung

und der Beruf gekommen war.

2. Die Anfänge.

Es hieße, den Gründer von »Nomadelfia«
schlecht kennen, wenn man ihm nun
zunächst ein abwartendes Tasten und zögernde

Überlegung zugetraut bätte. Mit der

Dynamik seiner Feuerseele und mit der
unheimlichen Zähigkeit des Willens, die
das ganze Wesen und Wirken dieses Mannes

kennzeichnet, stürzte er sich sofort in
die Arbeit, die er als seinen Lebenszweck
erkannt hatte.

Ein erster bischöflicher Auftrag führte
ihn als Seelsorger nach San Giacomo Ron-
cole in der Diözese Carpi. Sofort verband
sich mit seiner seelsorglichen Tätigkeit
eine ganze Reihe von Initiativen sozialer
Reformen für die ihm anvertraute, meist
sehr arme Bevölkerung.

Doch von allen Formen, in welchen das

menschliche Elend hilfesuchend an ihn
herantrat, hatte ihn besonders diejenige
getroffen, die in der Folge sein Lebensziel im
einzelnen bestimmen sollte: die Not der
Waisenkinder. Er begann zunächst, die
verlassenen Kleinen, deren Familien durch
Tod oder Unglück zerstört worden waren,
in sein Haus aufzunehmen. Es ging nicht
lange, und da hatte sich die Zahl dieser
bedauernswerten Kinder, die von allen Seiten

zu ihm kamen, so vermehrt, daß er
irgendwie daran denken mußte, seinem Hilfswerk

ein feste Grundlage und Gliederung
zu geben. In dieser Gliederung zeichnete
sich bereits das ab, was die wundervolle
Eigenart des Werkes von Don Zeno
ausmacht und später in Nomadelfia zur vollen
Auswirkung gelangen sollte: die neuerstandene

Familie.
Don Zeno wollte kein Waisenhaus. Denn

er sah — und nicht mit Unrecht —, daß
auch die hingehendste und liebevollste
Anstaltserziehung doch immer nur ein Notbehelf

bleiben würde, die dem elternlosen
Kind die naturgegebene Einrichtung der
Familie nie ersetzen könne. Das grausame
Geschick, das seinen Waisenkindern die
Familie geraubt hatte, hatte sie damit aus
der naturgemäßen Entwicklung des
kindlichen Schicksals herausgerissen. Nun
wollte er ihnen die verlorene Familie
wiedergeben, mit der warmen Atmosphäre des

eigenen Heims, mit der unmittelbaren und

691



persönlichen Erziehung, mit der Freiheit
des Kontaktes mit den andern Kindern des

Volkes.
Deshalb teilte er zunächst die stets wachsende

Schar in kleine Gruppen auf, setzte
an die Spitze jeder Gruppe eines der älteren

Kinder mit verantworthchen Befugnissen

für Erziehung und Verwaltung, und
besorgte ihnen dann ein paar Räume als eigene

Wohnung. Diese Wohnungen waren freilich

im Anfang noch recht behelfsmäßig:
Dachkammern, Hütten, Baracken. Aber
dadurch, daß jedes dieser Grüppchen eine
gewisse Unabhängigkeit und Selbständigkeit

der Führung bewahren durfte und so
sein Eigendasein hatte, waren immerhin
einige Voraussetzungen zu einer familien-
ähnlichen Atmosphäre gegeben.

Das so gegliederte Werk faßte Don Zeno

unter dem später so bekannt gewordenen
Namen »Opera Piccoli Apostoli« zusammen.

Es ist bezeichnend für die flammende
apostolische Liebe dieses Mannes, daß die
»Opera Piccoh Apostoli« bereits im Jahre
1931, also schon im ersten Jahre seines

priesterlichen Wirkens entstand und Gestalt
und Namen bekommen hatte.

3. »La mamma Piccola Apostola.«

Das nun folgende Jahrzehnt wird nicht
nur zu einem schicksalhaften Umbruch im
Werden von Nomadelfia, sondern auch zu
einem Hohelied heroischer Selbstlosigkeit
und unerschütterlichen Vertrauens.

Don Zeno wollte nicht so recht froh werden

an seiner »Opera Piccoli Apostoli«.
Gewiß, das Werk wuchs. Ständig strömten
ihm nicht nur neue Waisenkinder und neue
Sorgen, sondern auch neue Sympathien und
Beweise hilfsbereiten Wohlwollens zu.

Aber der Gründer fühlte doch genau:
seine »famigliole« waren eben doch keine
richtigen Familien. Es fehlte ihnen das

lebendige Zentrum, das als nie versiegender
Quell die Kraftströme der Liebe in jede
Familie ausstrahlt, das als sichtbarer Halt
der innigsten Zusammengehörigkeit jeden

Tag aufs neue der Grund ist, durch
welchen die Familie zu jener lebendigen,
organischen Einheit ineinanderwächst, die eben
die Familie sein muß.

Mit einem Wort: der »Opera Piccoli
Apostoli« fehlten die Mütter.

Don Zeno brauchte Mütter, damit sein
Werk wirklich das werde, was er von ihm
wollte: das Geschenk der neuerstandenen
Familie an seine Waisenkinder.

Und nun reifte in ihm ein Plan, so kühn,
daß er jedem andern als phantastisch
erschienen wäre und tatsächlich im Anfang
auch oft so beurteilt wurde. Er wollte junge

Frauen und Töchter suchen, die, beseelt

von der gleichen Berufung, ihr Dasein
dafür hingeben wollten, seinen Waisenkindern

Mutter zu sein. Nicht im Sinne einer
gelegentlichen und vorübergehenden
fraulichen Hilfe, sondern im Sinne eines

dauernden, alles umfassenden Lebenszwek-
kes. Wie andere Mädchen die Einladung
des Herrgotts zum Ordensberufe hören und
den Schleier nehmen, so suchte Don Zeno

junge Frauenseelen, die ebenso göttlichem
Rufe folgend, auf die Ehe und auf das
Geschenk der aus eigenem Blute gezeugten
Kinder verzichten und die Erfüllung ihrer
naturhaften Mütterlichkeit darin sehen,
innerhalb der »Opera Piccoli Apostoli«
einem kleinen Grüppchen verlassener
Waisenkinder für immer »la mamma« zu
sein. »La mamma« mit der dauernden
Bindung, mit all der Liebe, der Autorität, den
Pflichten und den Funktionen der Mutter.

Den Familien der »Opera« sollten Mütter

vorstehen, deren Mutterschaft nicht
empfangen war im mütterlichen Schöße

und gezeugt im eigenen Geblüt, sondern
empfangen durch übernatürliche, heilige
Sendung und gezeugt durch den freiwilligen

Entschluß, den Adoptivfamilien das

Leben zu weihen.

Denn — so schreibt Don Zeno in seiner
Zeitschrift »Piccoli Apostoli«:

»Menschliche Mütterlichkeit ist in ihrem Wesen
nicht nur ein Instinkt. Sie muß vielmehr ein Akt

692



wissender Liebe sein, die das ganze Leben dazu

braucht, um in die Herzen und Seelen der Kinder
alle Schätze der Güte, der Gerechtigkeit, der
Wahrheit einzugießen, damit diese Kinder einmal
ins Leben hinaustreten, ohne daß sie um die ihnen
gehörende Mutterliebe betrogen worden wären,
und damit sie so hingeleitet werden zum ewigen
Glück, zu dem sie erschaffen worden sind.«

»(Piccoli Apostoli«, Nr. 1, 1946.)

*

In diesem Plane Don Zenos liegt die
eigentliche schöpferische Tat, die einige
Jahre später seinem Nomadelfia Antlitz
und Inhalt geben wird. Von den
Ordensgelübden, die zu den schönsten Reichtümern

unseres Glaubens gehören, nahm er
den idealen Inhalt und stellte ihn auf eine

ganz neue Grundlage. Statt der klösterlichen

Gemeinschaft schuf er die etwas
weitmaschigere, aber ebenso bindende Gemeinschaft

seiner »Opera Piccoli Apostoli«.
Statt Ordensregel und Schleier gab er
seinen »mamme piccole apostole« das gewöhnliche

Tagewerk und den gewaltigen
Pflichtenkreis der Mutter, aufgefangen, gefestigt
und verklärt durch die als göttliche Berufung

erkannte und angenommene mütterliche

Sendung.

Allerdings werden in der »Opera Piccoli
Apostoli« keine Gelübde abgelegt. Don Zeno

will, daß jede einzelne Tochter, die sich

zu dieser Aufgabe entschließt, im Gehorsam

zum göttlichen Ruf »un caso die co-
scienza« sieht und ihn als solchen heilig
hält. Trotzdem ist es nicht so ganz unrichtig,

was mir der freundliche priesterliche
Führer durch Nomadelfia sagte: »Vede,
Nomadelfia e una nuova forma di mona-
stero.«

*

Und so fing nun also Don Zeno an, Mütter

zu suchen.
Es wurde ein sehr mühseliges Suchen,

zehn Jahre lang. Es ist unglaublich, mit
welcher Zähigkeit dieser Mann dem
einmal gefaßten Plane nachging, mit welchem
Starkmut er sich weder durch die Schwie¬

rigkeiten der Erhaltung des eigenen Werkes

noch durch die anscheinende Aussichtslosigkeit

seines Beginnens unterkriegen
ließ, mit welcher Erfindungsgabe er auf
die unwahrscheinlichsten Mittel kam, um
seinen glühenden apostolischen Willen
auch in den Herzen der Bevölkerung zum
Aufflammen zu bringen.

Er reiste landauf, landab, predigte,
organisierte private und öffentliche
Versammlungen. Er ließ mehrere geschmackvoll

bebilderte Hefte in Massenauflagen
herstellen, deren Textteil er selber schrieb,
in denen er von den Sorgen und Hoffnungen

seines Werkes erzählte und dabei
unablässig den dringenden Appell an die
Hochherzigkeit edelgesinnter Frauen und
Töchter wiederholte. Er verfaßte mehrere
gefällige Büchlein in einem ansprechenden,
manchmal glänzenden Stil, und in einer
Sprache, die, ob man will oder nicht, einen
immer wieder aufwühlt und beunruhigt
und zu einer schnellen Gewissenserforschung

zwingt; Büchlein, die durchpulst
sind von der heiligen Ruhelosigkeit einer
tieffrommen Priesterseele, die für verlassene

Waisenkinder nach Müttern ruft *.
Er sprach, wo sich ihm die Gelegenheit

bot, auf Jahrmärkten, in Wirtschaften, auf
öffentlichen Plätzen, manchmal zu 15,

manchmal zu 500 Personen. Sein Wort
konnte mild und bittend, aber auch
eindringlich und furchtbar sein. »Ihr habt
noch nicht den Mut«, so rief er einmal von
einem Balkon einer auf dem Platz versammelten

Zuhörerschaft entgegen, »ihr habt
noch nicht den Mut, eines dieser Kleinen,
denen die Familie geraubt ist, zu packen
und von diesem Balkon aus hinunter auf

* Werke von Don Zeno Saltini, alle aus der

»Tipografia dell'Opera Piccoli Apostoli«, San Gia-

como Roncole-Mirandola, Modena (jetzt in
Nomadelfia). »Tra le Zolle.« 206 S. 1940. »I due Regni.«
227 S. 1941. »Alle Raoici«, Meditazioni. 110 S. 1944.

»La Rivoluzione Sociale di Gesü Cristo«, 171 S. 1946.

Ferner die illustrierten Hefte: »Piccoli Apostoli«
(Monatsschrift). »Nomadelfia.« 1948.

693



das Pflaster zu schmettern und zu töten!
Aber ihr habt den Mut, es in der
Verlassenheit zugrundegehen zu lassen und ihm
während seines ganzen Kinderdaseins alle
Lebensrechte vorzuenthalten!«

Wenn in irgendeinem Provinzkino nach
dem ersten Teil des Films sich der Saal

für die Pause erhellte, dann konnte es

passieren, daß vorn bei der Leinwand ein
Mann in schwarzer Soutane auftauchte und
den Leuten zurief, einen Augenblick bitte
sitzen zu bleiben, er habe ihnen etwas zu

sagen. Es war Don Zeno, der über sein Werk
und seine große Sehnsucht sprach.

Es konnte vorkommen, daß in einem
vollbesetzten Restaurant plötzlich dieser Priester

erschien, begleitet von zwei, drei seiner
Waisen, daß sie dann mit Handorgel,
Gitarre und Mandoline den Gästen etwas
vorspielten, und daß nachher Don Zeno die
so gewonnene Aufmerksamkeit benützte,
um von dem brennenden Anliegen seiner

Schützlinge zu sprechen.

*

Aber der Erfolg wollte und wollte sich

nicht einstellen. Wohl gab es immer weniger

Leute, die seinem Werke nicht unge-
heuchelte Bewunderung und Hilfe
entgegengebracht hätten. Aber das, was ihm am
meisten am Herzen lag, die Mutter für seine

Waisen, fand er nicht.
Oft sprach er in kirchlichen Versammlungen,

in Kongregationen, in Instituten,
zu Gruppen und Grüppchen junger Frauen
und Töchter, um sie für sein Ideal zu
gewinnen. Es waren, wie er selbst es schildert,

meist durchaus brave, fromme,
begeisterungsfähige junge Menschen, die wirklich

bereit waren, sich für sein Werk
einzusetzen, zu helfen, irgend etwas zu tun. Doch
als er ihnen von der Notwendigkeit
restloser Hingabe sprach, von der Selbstentku-
ßerung, die das Werk verlangen würde, von
der Bereitschaft zum bedingungslosen Einsatz

in der so erkannten übernatürlichen
und freigewählten Mutterschaft, auf die

seine Waisen warteten — da verstanden sie

ihn nicht mehr. Sein Wort wollte einfach
keine Wurzeln schlagen.

*

Zu allem brach nun auch noch der zweite

Weltkrieg aus. Was zu befürchten war,
geschah bald: ruckartig schnellte die Zahl
verlassener Kinder, die von überall her seine

Hilfe suchten, in die Höhe. Mit ihnen
wuchsen die Schwierigkeiten um den
Unterhalt seines Werkes. Und es wuchs und
nagte immer mehr die bittere Erkenntnis,
daß er seinen Kleinen so lange die verlorene

Familie nicht wiedergeben könne, so

lange ihr Dasein nicht von einer wiedergefundenen

Mutterliebe durchwärmt wäre.

Es ist ergreifend, in seinen damaligen
Schriften zu lesen, wie sehr er unter dieser
anscheinenden Erfolglosigkeit litt. Wie er
oft während der hl. Messe nach der Wandlung

den eucharistischen Heiland in den
Händen hielt und Ihm sagte: »Herr, wann
entscheidest Du Dich eigentlich, meinen
Kleinen die Mutter zu schenken?«

Don Zeno mußte eben auch erfahren,
was schon so mancher Seelsorger, Erzieher
und Missionär erfahren hat, die oft und
vergeblich auf einen sichtbaren Erfolg
ihrer apostolischen Mühen warten: daß in
der göttlichen Heilsökonomie das Verhältnis

zwischen Anstrengung und Erfolg oft
so ganz anders bewertet wird, als menschliche

Einsicht und Überlegung es gerne
hätte.

Er durfte aber auch erfahren, daß der

Herrgott seine Treuen nie im Stiche läßt.

*

Es war im Jahre 1941, im zehnten Jahre
seines Rufens. Da — lassen wir ihn selbst
erzählen —:

»... da stürmte eines Tages eine 18jährige
Gymnasiastin aus San Giacomo in mein Bureau und rief
mir zu: ,Ecco, Don Zeno, da bin ich! Ich werde
das sein, was Sie wollen. Ich will den kleinen Weisen

Mutter werden!'

69-1



Ich empfing sie, wie ich den Heiland selbst

empfangen hätte, dessen Triumph in ihren Augen
schimmerte und aus ihren Worten klang. Ich
antwortete ihr: ,Deo Gratias!' In dem Augenblicke —
seltsames Zusammentreffen! —läutete die Angelusglocke

des Mittags. Ich sagte ihr: ,Laß uns knien',
und ich betete: ,Siehe hier eine Dienerin des

Herrn', und sie antwortete: ,Mir geschehe nach
Deinem Worte.' Und weiter nichts ...«

(»Piccoli Apostoli« Nr. 1, 1946.)

Die Waisen hatten ihre erste »mamma«
gefunden.

*

Bald darauf trug eine andere, ebenso
bedeutsame Szene dazu bei, das Antlitz der
»Opera Piccob Apostoli« noch stärker
auszuprägen.

Mehrere Einzelheiten bedurften noch der
Abklärung. Man war sich über Formulierungen

noch nicht einig. Das Wort »Orfa-

no«, Waise, war immer noch die gewohnte
Bezeichnung für die aufgenommenen Kinder.

Da — und wiederum erzählt Don Zeno
selbst:

». eines Tages waren wir vier oder fünf Freunde

in meinem Bureau und sprachen über diese

Dinge. Da kommt Irene (so heißt die erste ,mamma

Piccola Apostola') herein, hört uns eine Weile
zu und ruft dann aus: ,Ihr Männer versteht alle
miteinander nichts!' Dann stürmt sie zum Fenster,
dessen Scheiben von Wasserdampf beschlagen
waren, und sagt: ,Da schaut her!' Sie schreibt mit
dem Finger groß das Wort ,Orfano' auf die Scheibe,
dann, mit zwei energischen dicken Querstrichen,
durchkreuzt sie das Wort und fügt mit Bestimmtheit

hinzu: ,Nun endlich einmal Schluß mit dem
Wort Orfano! Kinder sollen sie heißen und sein.
Denn sie haben jetzt eine Mutter, und diese Mutter

bin ich.'« (»Piccoli Apostoli«, Nr. 1.)

Von dem Augenblick verschwindet das

Wort »Waise« aus der offiziellen Terminologie

der »Opera«, und in der Hymne, welche

die »Piccoli Apostoli« singen, darf der
Vers stehen, der in seinem herrlichen
Selbstbewußtsein den kühnen Willen des

Werkes widerspiegelt:
»Ridiam la famiglia
a chi l'ha perduta,

ai bimbi la mamma
non muore mai piü!«

Irene empfängt mit dem Segen des Diö-
zesanbischofs die oberhirtliche Genehmigung

für ihre hohe Berufung. Don Zeno

übergibt ihr ein Grüppchen seiner Kleinen,
eine kleine Wohnung, eine Küche — und
die erste wirkliche Familie der »Opera Piccoli

Apostoli« ist entstanden.

Die Tat der prächtigen und tapferen
Irene sprach sich mit Windeseile herum
und machte großes Aufsehen. Und nun
schien es, als ob mit einem Male das Eis

gebrochen wäre. Der Ruf, den sie im
Arbeitszimmer Don Zenos ausgestoßen hatte,
fand Widerhall. Andere heldenmütige
Töchter kamen, um sich dem Werke zu
weihen; die Familien der »Opera«
vermehrten sich, und Don Zeno durfte mit
vollem Recht in das kleine, innige
Betrachtungsbüchlein »Alle Radici« schreiben, das

er an die Mitglieder seiner »Opera« richtet:
»Ich habe gar keine Angst, unbescheiden zu sein,

wenn ich in meiner Eigenschaft als Priester des

Herrn behaupte, daß das gewaltigste Ereignis dieses

Jahrhunderts die Erscheinung einer herrlichen
Figur ist, die zwischen den Gräbern der toten
Mütter und aus dem Klagen verlassener Waisen
aufblüht: le mamme piccole apostole. Sie sind daran,

das traurige Wort ,Waise' aus dem katholischen
Wörterbuch auszulöschen.

Habt keine Angst mehr, ihr Kleinen! Die Mutter

stirbt nicht mehr. Und wenn sie auch in
ewigem Schlummer entschlafen ist, schon ist eine
andere Mutter da, die euch lächelnd anblickt, mit
dem Lächeln jenes Himmels, der allein euch eine
Mutter geben kann! Eine Mutter, die euch in die
Arme nimmt: ,Mein Kind' — ,Mutter!'

Wir haben gesehen, wie sich im staubigen
Getue der Welt die Erscheinung der ,mamnie
Piccole Apostole' abzuzeichnen begann. Und allmählich,

in tiefster Ehrfurcht und innigster Freude,
haben wir gelauscht und gehört, wie in unsern
Familien das Rufen unserer lieben Kleinen erscholl:
,Mama, gib mir zu trinken! Mama, zieh mich an!
Mama, komm, ich fürchte mich! Mama, ich habe
Schlaf! Mamma,mammina mia .'

Eine Wohnung, eine Kinderschar, eine Mutterliebe!

Wer eintritt, nimmt sich den Hut ab, schaut

695



und sinnt. Und je mehr er schaut und je mehr er
sinnt, desto mehr verstummt er. Er trat neugierig
und oberflächlich ein, er geht hinaus schweigend
und nachdenklich.

Wer bist du, Frau, daß alle, die dich kennen,
dich mit Verehrung anschauen?

Still, liebe Freunde, still! Wer antwortet,
verletzt...

Wer bist du, Frau, die du sie liebst, als wenn sie

als Blut von deinem Blut in dir und aus dir
geboren wären

Wer bist du, Frau, die du herbeieilst, wenn
man sie plagt, sie nimmst und an deinen Busen
drückst und ihnen wieder das Lächeln zurückgibst?

Freunde, wollt ihr die Antwort? Hier ist sie:
Wenn ihr einer von ihnen begegnet, die das

Kleinste auf den Armen trägt, dann sagt ihr: ,Si-

gnora, Verzeihung, bleiben Sie bitte einen Augenblick

stehen!' Dann schaut den Kleinen an und
fragt ihn: ,Kleiner, wer ist diese Frau?' Und er
wird ihr die Ärmchen um den Hals schlingen und
wird antworten: ,La mamma.' Und dann fragt
nichts mehr! Aber bei der ersten Kirche, die ihr
am Wege trefft, tretet ein und kniet vor den Tabernakel!

Schaut hin zum Tabernakel, denkt noch
einmal an das, was ihr soeben erlebtet, fragt noch
einmal: ,Kleiner, wer ist diese Frau?' Und vom
Tabernakel her wird es antworten: ,La mamma.'

Darf ich glauben, daß ihr dann fühlen werdet,
wie es euch packt? Daß ihr aus der Kirche treten
und zu euch selbst sagen werdet: ,Ja, Kleiner, sie

ist deine mamma!'
Und dann wird euer Herz jauchzen und

ausrufen: ,La mamma!'« (»Alle Radici.« S. 67 ff.)

LKSSCHUIiE

KONIG LENZ
Gesamtunterrichtsstofffür 3. und 4. Klasse

Von Sr. P. N.

Mitte Februar brachte ein Drittkläßler
strahlenden Auges das erste Schneeglöck-
lein in die Schule. Wir bewunderten das

zarte Lenzeskind, und ich fragte: »Wer
hört wohl sein Läuten?« Auf den frischfrohen

Gesichtern der vierzig lieben Studiosen
in Röcken und Hosen standen lauter
Fragezeichen. Ich ermunterte sie: »Beobachtet
draußen in der Natur, was jetzt nicht mehr
gleich ist wie im J anuar! Bringt noch mehr
Lenzesboten; aber Weidenkätzchen und
Haselbüsche dürft ihr keine abreißen!
Warum wohl?«

»Wegen der Bienen; diese finden ihre
erste Nahrung dort«, wußten viele Schüler.
Am andern Tage brachte ein Bub viele
Weiden- und Haselstrauchzweiglein. Ernst
schaute ich ihn an. Er lachte schelmisch
und beruhigte mich: »Gestern haben wir
den Hag gestutzt; es lagen viele am Boden.
Ich nahm davon mit.« Wir stellten die
Zweige in ein Wasserglas und beobachteten
täglich, wie die Knospen schwellten und
die Würstchen sich streckten.

Wir schrieben ins Heft. Vollkommene
Ruhe herrschte im Schulzimmer. Auf
einmal hörten wir: »Puff — puff« und noch
einmal. 39 Augenpaare schauten mich
fragend an. Ein Mädchen, das nahe bei den
Weiden saß, lachte: »Drei Kätzchen sind
aufgesprungen!« Wir bestaunten die molligen

Dingerchen, welche die Schuppen
sprengten und neugierig uns anguckten.
Auch das Schlüsselblümchen betrachteten
wir, und ich fragte: »Plaudern die Lenzeskinder

auch miteinander? Was erzählen sie

wohl?«
Eine Schülerin streckte: »Wir müssen

noch melden, wer das Schneeglöcklein läuten

hört.« Die Kinder wußten viel. Nur die
vier der Gruppe der Teilnahmslosen
gestanden ehrlich: »Wir haben nichts gesehen

und gehört.«
Nachstehende Aufsätzchen sind nicht

tadellose Musterarbeiten, sondern
Kinderarbeiten mit all ihren Mängeln; die Fehler
sind verbessert. Wir haben die
Ausführungssätze noch nicht behandelt, darum

696


	Nomadelfia : ein Stück Urchristentum im 20. Jahrhundert

