
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 36 (1949)

Heft: 16

Artikel: Drei Gefahren : drei Aufgaben [Fortsetzung]

Autor: L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
H A 1> B M O N A T S S U II K I F T F t B E R /. I E H l' SF« UND UNTERRICHT

ÖLTEN, 15. DEZEMBER 19 4 9 NR. 16 ' 36. JAHRGANG

DREI GEFAHREN-DREI AUFGABEN II
Von L. R.

II.
Eine zweite, nicht weniger folgenschwere

Gefahr für den Lehrer! Er glaubt, das Kind
einigermaßen zu kennen und ist zufrieden
damit. Aber das Kind existiert ja gar nicht,
so wenig wie der Mann und die Frau und
der Lehrer existieren; es existiert immer
nur ein bestimmter Mann, eine bestimmte
Frau, ein bestimmter Lehrer. So existiert
auch nicht und nirgends das Kind, sondern
immer nur ein bestimmtes Kind.

Die zweite Gefahr für den Lehrer: daß
er alle seine Schüler und Schülerinnen mit
dem gleichen Maßstabe mißt. Gewiß gilt
für alle Schüler das gleiche Sittengesetz
und das gleiche Anstandsbuch. Gewiß
haben alle Schüler und Schülerinnen das gleiche

ABC und das gleiche Einmaleins zu
lernen. Aber vielleicht — nein, sicher! —
kann der Hans mit seinem besten Willen

* Siehe Nr. 15 vom 1. Dezember 1949.

nicht gleich schön schreiben lernen wie der
Franz. Übrigens, was heißt das: schön
schreiben? Und ach, der gute und der beste

Wille! Der sieht beim Hans eben mit
psychologischer, also mit naturgesetzlicher
Notwendigkeit ganz anders aus als beim
Franz. Und vielleicht — nein, sicher! —
lernt der Moritz mit seinem besten Willen
nicht so rasch und sicher rechnen wie der
Ruedi. Und vielleicht — nein, ganz sicher!
— kann die Rita mit ihrem allerbesten
Willen nicht so ruhig in der Schulbank
sitzen und so fromm in der Kirchenbank
knien wie die Pia. Und der Sepp, der
Schrecken aller Dorftanten, kann vielleicht
— nein, ganz sicher! — mit bestem Willen
nicht so eingezogen von der Schule
heimkehren und in der Kirche so gesammelt
beten wie der Anton, dem man schon von
weitem ansieht, daß er einmal ein Pfarrer
sein wird. Und wenn der Hans wieder
einmal versagt: wie leicht vergißt der Lehrer,

Göttlicher Reichtum schenkt sich in die Armut der Krippe,
Damit aus der Krippe Armut der Reichtum der Liebe erblühe.

Solch doppelten Reichtum wünschen zum weihnachtlichen Fest

Allen den Freunden und den Mitarbeitern der »Schweizer Schule«

SCHRIFTLEITUNG UND LEITENDER AUSSCHUSS

489



daß er ihn nicht kurzerhand gleich strafen

darf, wie er gestern für das gleiche Vergehen

den Franz strafte. Es kommt doch bei

jedem Vergehen oder Versagen — ganz
gleich wie bei jedem guten Werke — nicht
so sehr darauf an, was man tat, sondern
vielmehr darauf, aus welcher seelischen

Verfassung heraus, unter was für Umständen

und mit welcher bewußten Absicht

man es tat. Und der Lehrer weiß doch, daß

der oberste Zweck der Erziehungsstrafe —
im Unterschied zur juridischen Strafe —
nicht die Sühne und nicht die Abschrek-

kung, sondern die Besserung des

»Delinquenten« ist. Wenn er nur immer auch daran

dächte, daß der Wille, die Bereitschaft

zur Besserung, beim Hans wahrscheinlich
— nein, sicher! — nicht durch die gleichen
Mittel geschaffen wird wie beim Franz.
Ich höre einen Einwand. Dadurch komme
der Lehrer in den Ruf der Parteilichkeit
und der Ungerechtigkeit; durch nichts aber
schade er sich und seinem Wirken so sehr

wie dadurch, daß er parteiisch und ungerecht

sei; alles verzeihen ihm die Schüler,

nur das nicht und nie. Sehr einverstanden!
Aber über dem Gesetze: behandle — auch

strafe — das Kind gerecht und
unparteiisch, steht die andere: deine erzieherische

Maßnahme — auch deine Strafe —
sei angemessen, das heißt auf die Eigenart
des zu erziehenden Schülers abgestimmt.
Angemessen ist eine erzieherische
Maßnahme — auch eine Erziehungsstrafe —
dann, wenn dadurch der oberste

Erziehungszweck: die Besserung des Schülers

am vollkommensten erreicht wird. »Durch

nichts schadet der Lehrer sich und seinem

Wirken so sehr, wie dadurch, daß er
parteiisch oder ungerecht ist.« Nochmals: sehr

einverstanden! Aber wenn der Lehrer
durch seine Erziehungsmaßnahmen dem

erwähnten obersten Erziehungszwecke, der

Besserung, wirklich dient, ist er nicht
ungerecht und unparteiisch. Er könnte bloß
so scheinen, es könnte ein beschränkter

Schüler ihn so beurteilen. Aber wenn er es

wirklich nicht ist, werden die Schüler an
ihm nicht irre werden, auch wenn sie

gelegentlich eine erzieherische Maßnahme
nicht verstehen.

Rousseau und Pestalozzi — die Entdecker
der Kinderseele? In gewissem Sinne sind
sie es. Wenigstens Führer zu den Geheimnissen

der Kinderseele sind sie. Aber die
Psychologie ist seither nicht stille gestanden.

Die neuere Psychologie — im besondern

Differenzielle Psychologie,
Typenpsychologie 2 — hat dem Erzieher nicht
nur manche Anregung, sondern auch neue
wertvollste Kenntnisse vermittelt.

Das einmal hat sie dem Erzieher
deutlicher, als er es vorher wußte, zum
Bewußtsein gebracht: jedes Kind ist ein
Einmaliges und soll, soviel als möglich, als

dieses Einmalige erzogen und unterrichtet
werden.

Das allerdings gesteht sie weiter zu:
Kinder eines bestimmten Alters gleichen
sich — sind nicht gleich, sondern gleichen
sich bloß, sind also in vielen Belangen
ähnlich: der Typus, für den sie die Anlage
in sich tragen, hat sich bei ihnen noch
nicht ausgebildet: eine Tatsache, die dem
Staate erlaubt, Kinder eines bestimmten
Jahrganges zum Schulbesuche zu verpflichten,

für die einzelnen J ahrgänge bestimmte
Fächer und Schulbücher vorzuschreiben,
bestimmte Kenntnisse und Fertigkeiten zu
verlangen — wenn solche Obligatorien
gelegentlich auch zu vereinzelten seelischen

Vergewaltigungen führen können.
Das aber verlangt sie wieder unerbittlich:

daß wenigstens der berufsmäßige Erzieher,
der Lehrer also, um dieses Einmalige jedes
Kindes wissen müsse; also wissen müsse,
daß er die Leistungen des Hans nicht an
den Leistungen des Franz messen darf, daß

2 Von der Typenlehre des Arztes Galenus, der
die Menschen nach ihren Temperamenten einteilt,
darf der »fortschrittliche« Psychologe nicht mehr
reden, trotzdem sie — vielleicht — noch heute die
brauchbarste ist.

490



zwar der Hans gelegentlich auf die bessern

Leistungen des Franz aufmerksam gemacht
werden solle, um dadurch zu möglichst
großen eigenen Leistungen angespornt zu
werden, daß aber die bessern Leistungen des

Franz nicht dazu beniitzt werden dürfen,
um den Hans und seine geringem Leistungen

zu verurteilen; daß der Lehrer
überhaupt nicht darnach streben dürfe, aus

dem Hans einen Franz zu machen, daß er
im Gegenteil dem Hans helfen müsse, ein

ganzer, ein möglichst vollkommener Hans

zu werden — im Sinne des Gesetzes von
Pindar: »Werde, was du bist«, das heißt,
werde, was du vermöge deiner Anlage (bei
deiner bisherigen Erziehung und bei
deinen Umweltverhältnissen) werden kannst.

Wenn ich sagte, die neuere Psychologie
sei in manchen Punkten über Rousseau und
Pestalozzi hinaus, so dachte ich an jenen
Pestalozzi, der eine Methode suchte, mit
der — nach seiner Hoffnung — auch ein
sehr mittelmäßiger Lehrer an seinen Schülern

W under wirken könne. Daß aber der

gleiche Pestalozzi auch um das Einmalige
eines jeden Kindes wußte, beweist die
Begründung, womit er die übliche Notenge-
bung ablehnte: »In meiner Schule wird
nicht ein Kind mit dem andern verglichen,
sondern jedes Kind mit sich selber.«

Ob wir Lehrer nicht darum oft so hart
sind in unserm Urteil über eine schulische

Leistung des Hans, weil wir sie kurzerhand
mit den Leistungen des Franz vergleichen?
Und ob wir uns nicht darum so rasch

aufregen über ein sittliches oder gesellschaftliches

oder religiöses Versagen des Fritz,
weil wir ihn kurzerhand mit dem Sepp
vergleichen, der ganz anders veranlagt ist und
eine viel bessere Kinderstube hat als der
Fritz? Ob wir Lehrer nicht manchen Schüler

uns auch darum zum lebenslänglichen
Feinde oder wenigstens zum Gegner jeder
Schule machten, weil wir auf seine seelische

Eigenart zu wenig Rücksicht nahmen
Ob wir nicht aus dem gleichen Grunde

manchen verärgerten und ewig unzufriedenen

Mitmenschen auch auf unserm
Lehrergewissen haben

Eine wichtige Aufgabe also des

Lehrerseminars: dem Seminaristen nicht nur den

Weg zu zeigen zur Kinderseele; es muß
ihn auch tüchtig machen, den einzelnen
Seelen, die in der Schulbank auf sein
Verständnis, seine Gerechtigkeit und seine Liebe

warten, näher zu kommen. Er braucht
dazu nicht mit dem ganzen Apparat und
allen Schlauheiten der neueren Typenlehre
— etwa von Spranger oder Kretsclimer
oder C. G. Jung usw. — ausgerüstet zu werden.

Es genügt, wenn er etivas Solides
davon weiß — nicht um die verschiedenen
Methoden nun auch selber an seinen Schülern

auszuprobieren, sondern um stets daran

zu denken, daß jede Kinderseele ein viel
größeres Rätsel ist, als ein oberflächlicher
Lehrer meinen möchte, und um in seinem
Urteil über die Schüler und ihre Leistungen
vorsichtig zu sein.

Ich höre wieder einen Einwand: Der
Lehrer von gestern und vorgestern wußte
doch noch nichts von den verschiedenen
Typenlehren, seine Schüler und Schülerinnen

sind aber trotzdem tüchtige, brauchbare

und brave Männer und Frauen geworden.

Zugegeben! Aber der frühere Lehrer
hatte es leichter, es »allen recht zu
machen«, Stoff und Methode so zu gestalten,
daß jeder Schüler etwas Gründliches und
Brauchbares mit heim und ins Leben hinaus

mitnehmen konnte. Warum? Weil die
Schüler einer Klasse oder eines ganzen
Schulhauses eine viel homogenere Gemeinschaft

waren, als das heute der Fall ist.
Ich denke an die Schulen auf dem Lande
oder im Dorfe oder sogar in der Kleinstadt
vor 50 Jahren! Da war alles, wenn auch
nicht dem Blute nach, so doch nach
gesellschaftlicher und wirtschaftlicher Schichtung

und ähnlicher Erziehung im Elternbaus

geistig verwandt. So war es für den
Lehrer nicht schwer, gemeinsame apper-

491



zipierende Vorstellungen zu wecken, auf
denen dann jeder Schüler freudig sein eigenes

Wissen und Können aufbaute. Heute
ist das infolge Rückgangs der Bevölkerung
auf dem Lande zu Gunsten der Städte und
Industrieorte, dann auch infolge der stets
fortschreitenden Bevölkerungsmischung
auch auf dem Lande, wenigstens im Dorfe,
wesentlich anders geworden, so daß es auch
dem sehr guten Lehrer schwer, fast unmöglich

wird, für die einzelnen Gruppen von
Schülern und erst recht für jedes einzelne
Kind das »richtige Wort« zu finden.

Nun, diese Kunst, es »allen recht zu
machen«, kann auch das beste Seminar
seinen Schülern nicht vermitteln. Aber es ist
schon viel erreicht, wenn der Lehrer um
die seelische Verschiedenheit der Schüler,
um dieses Einmalige jedes einzelnen Schülers

weiß und sich verpflichtet fühlt, im
Unterricht und besonders bei der Erziehung

nach Möglichkeit darauf Rücksicht
zu nehmen. Es ist schon so, wie Pestalozzi

sagt: »Wir können das Kind — irgendein
Kind — nur insofern führen, als wir wissen,

was dieses Kind fühlt, wozu dieses

Kind die Kraft hat, was dieses Kind weiß,
was dieses Kind will.«

III.
Darf ich noch vor einer dritten Gefahr

warnen?

Der Lehrer kann seine Sache. Er hat sie

gelernt, schon im Seminar gründlich
gelernt. Die lachenden 5 und die strahlenden
6 im Patent zeugen dafür. Durch gewissenhafte

Vorbereitung auf den Unterricht
wird ihm der Stoff für jeden Tag wieder
lebendig.

Jetzt hat er die Aufgabe, in leider so

kurz bemessener Zeit seinen Schülern
bestimmte wertvolle Kenntnisse aus vielen,
vielen Wissensgebieten und viele für ein
tüchtiges Erdenleben notwendige Fertigkeiten

zu vermitteln. Zu vermitteln? Was

heißt das? Dafür sorgen, daß möglichst

jeder — schon beim nächsten Besuche des

Inspektors, aber dann ganz sicher am Ende
des Schuljahres — in einer schriftlichen
und mündlichen Prüfung sich über deren
Besitz ausweisen kann.

Es wird schon so sein, daß wir Lehrer
vom unerbittlichen Glockenschlag morgens
8 Uhr bis zum letzten Kreuzzeichen abends

um 4 Uhr an diese Aufgabe denken, unter
dieser Aufgabe — leiden, oft schwer
leiden. Da hatten es die Schüler im
Pestalozzi-Institut schon leichter. Ihm, dem Großen,

kam es ja nicht auf die Vermittlung
von Kenntnissen an, sondern nur auf die
Entwicklung der kindlichen Kräfte. Ob ein
Lehrer dieses Ziel erreichte, kann ihm
kein noch so kleinlicher Inspektor
nachrechnen. Anders in unserer Schule, wo es

nur um bestimmte Kenntnisse und Fertigkeiten

geht.

Geht es bei uns wirklich nur um diese

Aufgabe?

Immerhin: diese Aufgabe — der
Methodiklehrer nennt das die materiale Seite des

Unterrichtes — ist eine wichtige.
Ihretwegen hat man ja vor Jahrtausenden schon
Schulen gegründet. Wieweit diese Aufgabe
erreicht sei, frägt der staatliche Beamte
noch heute in erster Linie. Nach dem Ausweis

darüber im Notenbüchlein beurteilen
die Eltern, nicht so sehr ihre Kinder,
sondern den Lehrer, seine Tüchtigkeit oder
sein Versagen.

Im Seminar allerdings hatte man, als die
Zusammenfassung Pestalozzischer
Erziehungsweisheit, den Satz gelernt: »Emporbildung

der innern Kräfte der Menschennatur

zur reinen Menschenweisheit ist das
Ziel der Bildung auch des niedersten
Menschen.« Und gleichsam zur Erweiterung und
Vertiefimg dieses Dogmas aus den
»Abendstunden« wurde ein anderer Satz Pestalozzis

aus einem Briefe an den Bürgermeister
Herzog in Aarau besprochen: »Ich will die
Kinder nicht etwas lehren, mit dem sie ihr
ganzes Leben keinen Hund unter dem

492



Ofen hervorlocken können; der Gang der
Natur erzeugt unendliche Bedürfnisse, diesen

zu genügen aber muß man nicht diese

oder jene Kenntnisse haben, sondern
entwickelte Kräfte.«

»Vermittlung von Kenntnissen und
Fertigkeiten!« »Entwicklung von Kräften!« Was

gilt? Welches der beiden Ziele — das ma-
teriale oder das formale — ist heiliger?
Welche der beiden Aufgaben ist dringlicher?

Ueberlassen wir es den Theoretikern,
diese Frage zu entscheiden. Wir Praktiker
glauben daran, daß keines der beiden Ziele
erreicht werden kann, ohne daß dabei auch
das andere gesegnet wird, daß der Lehrer
keine der beiden Aufgaben vernachlässigen
kann, ohne daß auch die andere zu kurz
kommt; anders ausgedrückt: daß man
Kenntnisse und Fertigkeiten um so gründlicher

vermittelt, je mehr dabei auch
Kräfte entwickelt werden, ja daß man die
Kräfte und Fertigkeiten des Kindes
überhaupt nicht anders entwickeln kann, als
daß man ihm — auf psychologisch richtige

Weise — Kenntnisse und Fertigkeiten
vermittelt, oder noch besser: ihm hilft,
Kenntnisse und Fertigkeiten zu erwerben.

Sprechen wir hier nur von einer dieser
Kräfte, deren Weckung und Entwicklung
Aufgabe der Schule ist, von der Denk- oder
Urteilskraft!

In einem Lehrbuch der Psychologie steht
an der Spitze des Abschnittes über das
Urteil ein Satz, der zunächst zum
Widerspruche reizt, ob dem zuerst alle Erzieher,
die das Bravsein über das Gescheitsein stellen,

erschrecken. Er heißt so: »Dem
Menschen ist — fürs Leben und fürs Sterben —
nichts notwendiger als richtige Urteile und
die Fähigkeit, richtige Urteile zu bilden.«
Und dann heißt es weiter: »Die wichtigste
Aufgabe alles Unterrichtes« — man
erschrecke noch einmal! — »ist die: dem

Schüler zu richtigen Urteilen und zum
richtigen Urteilen zu verhelfen.«

Eine dritte Gefahr, vor der ein
pflichtbewußtes Schulblatt den Lehrer immer
wieder warnen muß: daß er zu wenig Achtung

hat vor zweien der drei unterstrichenen

Wörter, vor dem »zum« und dem
»verhelfen«, daß er zu vertrauensselig dem »zu«
sich verschreibt.

Dem Schüler möglichst viele richtige
Urteile vermitteln, so wie sie selbstsicher im
Buche stehen und wie sie vom tüchtigen
Lehrer selber immer wieder geformt
werden! Sie in immer so kurz bemessener Zeit
vermitteln (ach, dem gewissenhaften Lehrer

ist der Schultag immer zu kurz!). Aber
immer: sie vermitteln! Nun, das Wort
geht noch. Dann ist der Lehrer eben
wohlberatener Vermittler der Wahrheit, die im
Buche steht, an den wissensdurstigen Schüler;

oder seine schlaue Methode ist eben

Vermittlerin des Lehrerwissens an die noch

so bescheidene Fassungskraft des Schulkindes.

Vermitteln also! Es gibt nämlich noch
ein schlimmeres Wort im Wörterbuch manches

Lehrers: es heißt »beibringen«, dem
Schüler Kenntnisse und Fertigkeiten
beibringen! Da gefällt mir »vermitteln« schon
besser. Aber im Lehrbuch der Psychologie
steht ein noch gesegneteres Wort, es heißt
»helfen«. Dem Schüler zu neuen Kenntnissen

und Fertigkeiten — verhelfen! Die
Hauptarbeit soll also der Schüler leisten.
Er selber soll, nach Möglichkeit, das richtige

Urteil und das richtige Wort — als
Zeichen für den richtigen Begriff — suchen
und finden. Der Lehrer soll ihm bloß helfen
dazu. Jetzt steht der Unterricht auch im
Dienste des Wörtchens »zum«; die Aufgabe

des Unterrichtes sei, sagten wir: dem
Schüler zu richtigem Urteilen und zum
richtigen Urteilen zu verhelfen. Jetzt dient
der Lehrer nicht nur dem materialen Ziel
des Unterrichtes, sondern — bewußt und
planmäßig — auch dem formalen: Kräfte

493



wecken und entwickeln! Wahrhaftig, eine

ganze Methodik liegt im einen Satz von
Pestalozzi: »Langsam selber zu Erfahrungen

I Kenntnissen) kommen, ist besser, als

schnell Wahrheiten, die andere Leute
einsehen, durch das Auswendiglernen ins
Gedächtnis bringen und, mit Worten gesättigt,
den freien, aufmerksamen und forschenden

Beobachtungsgeist des eigenen Kopfes
verlieren!«

Wie wenig von dieser Pestalozzischen

Unterriclitsweisheit besitzen wir Lehrer
immer noch! Wir Lehrer aller Schulstufen,
bis hinauf zum Lehrstuhl der Hochschule,
der Lehrer an der »Volkshochschule« schon

gar nicht ausgenommen!

Er, eben der Lehrer, versteht seine Sache.

Ihm ist sie klar. Seine Worte sind für ihn
nicht leere Hülsen, sie sind für ihn trächtig

von Gehalt. Seine Urteile — er hat lange

genug darum gerungen — sind reif und
zuverlässig. Und nun hat er die beneidenswerte

Aufgabe, sein Wissen an dankbare
Schüler weiterzugeben. (»Weitergeben?«
Das Wort tönt immerbin besser als

»Beibringen«; schöner tönt »Vermitteln«, am
schönsten aber doch — »Helfen«.)

Seine Kenntnisse also weilerzugeben!
Sie selbstverständlich vorher zu erklären!
Und daran zu glauben, der Schüler werde
dabei das gleiche denken wie der erklärende

Lehrer, er werde jedes Wort genau so

apperzipieren, wie es der Lehrer meine,
und damit noch nicht zufrieden sein,
sondern schon auf dem Heimweg, sicher aber
dann zu Hause beim Schein des Studier-
lämpchens, sich noch weiter mit dem

empfangenen Stoffe auseinandersetzen — bis

die neuen Kenntnisse ihm nicht weniger
klar wären, als sie dem Lehrer waren, der
sie ihm »beibringen«, nein »weitergeben«,
nein »vermitteln« durfte.

Gestehen wir es nur: noch heute — 200

Jahre nach der Geburt Pestalozzis — ist

eine der größten Sünden des Schulunterrichtes

die, daß der Lehrer immer noch
zuviel selber urteilt, anstatt den Schüler

zum genauen Beobachten und überlegten
Urteilen anzuregen; daß in allen Sclral-
stuben noch immer der Lehrer zuviel
redet, anstatt die Schüler zum Reden zu bringen;

daß noch überall der Lehrer zu viel
selber frägt, anstatt so interessant zu
unterrichten, daß die Schüler sich innerlich
gedrängt fühlen, selber Fragen zu stellen
oder Probleme aufzuwerfen; daß der vom
Stoffe gehetzte Lehrer — um ja die Zeit
nicht »unnütz« zu verlieren! — immer noch
die üble Gewohnheit hat, das schiefe
Urteil eines Schülers rasch und unwillig
selber zu korrigieren, den Schüler wegen eines

solch bösen Vergehens sogar anzufahren,
anstatt ihm und den Mitschülern Gelegenheit

zu geben, sich damit auseinanderzusetzen

und dabei einander sogar — bildlich

gesprochen — in die Haare zu geraten:
daß in zu vielen Lehrerfragen noch immer
wenigstens zwei Drittel der Antwort schon

enthalten sind, so daß die Schüler bloß
mechanisch ja oder nein zu sagen haben 3:

daß die Lehrer aller Schulen sich immer
noch zu viel damit begnügen, bloß Fragen
zu stellen, anstatt fruchtbare und gesegnete
Denkanstöße zu geben. »Langsam selber zu
Erfahrungen kommen ist besser als

den Beobachtungsgeist des eigenen Kopfes
verlieren ''.« Ich kannte einen Psychologie-
Lehrer, der vor Freude strahlte, wenn ein

3 Noch etwas zum Thema Frage (des Lehrers
oder des Buches): Es gibt in einer Diözese der
Schweiz einen trefflichen neuen Katechismus. Nur
einen Fehler — einen methodischen — finde ich
an ihm: In seiner Fragestellung hat er auf die
erwähnten Grundsätze der neuern Methodik zu wenig

Rücksicht genommen.
4 Im Anschluß an das Goethe-Jubiläums-Jahr

darf ich an ein Bekenntnis des Dichters in »Dichtung

und Vfahrheit« (3. Teil, 11. Buch) hinweisen.
Es war in seiner Straßhurger Zeit. Zum großen
Erstaunen eines Kunsthistorikers hatte der junge

491



Schüler diese Pestalozzische Unterrichtsweisheit

fehlerlos — nur aufsagen konnte.

»Die wichtigste Aufgabe alles Unterrichtes

ist die: dem Schüler zu richtigen Urteilen

und zum richtigen Urteilen zu
verhelfen.«

Wie bringen wir das fertig? Beschwören

wir den Geist Pestalozzis zum letzten Male!
»Man bringt die Menschen vom Irrtume
nicht ab, indem man den Worten ihrer
Torheit widerspricht (will heißen: ihre
falschen Urteile korrigiert), wohl aber,

wenn man den Geist der Torheit in ihnen
auslöscht.«

Den Geist der Torheit auslöschen! Wer
das fertig brächte, würde der größte Wohltäter

der Menschheit.

Den Geist der Torheit auslöschen? Das

wird kein Methodiker und kein Lehrer je
fertig bringen, bei keinem einzigen
Menschen fertig bringen! Der Geist der Torheit
wird mit uns geboren und bleibt uns bis

zur letzten Stunde treu; er regiert den einen
stärker als den andern, aber alle Menschen,
ausnahmslos, sind ihm unterworfen. »Errare

humanuni est« zum Menschen
gehört auch das Irren, gehört auch »der Geist
der Torheit«. Den »Geist der Torheit« also

nicht auslöschen wollen — das wäre selber
ein törichtes Beginnen — wohl aber ihn
bekämpfen So meinte es wohl auch Pestalozzi.

Pestalozzi findet eine Hanptquelle vieler

Irrtümer der Menschen in der
unentwickelten Denk- oder Urteilsfähigkeit.

EinGoethe auf einen Mangel am »vollendeten« Turm
|. aufmerksam gemacht. »1Ter hat Ihnen das gesagt?«

erkundigt sich der Kenner. Goethe antwortete:
»Der Turm selber!« »Ich habe ihn so lange und
aufmerksam betrachtet daß er sich zuletzt
entschloß, mir dieses Geheimnis zu gestehen.« Und
dann erklärte er: »Aber so sollte es mir immer
ergehen, daß ich durch Anschauen und Betrachten
der Dinge erst mühsam zu einem Begriffe gelangen
mußte, der mir vielleicht nicht so auffallend und
fruchtbar gewesen wäre, wenn man mir ihn
überliefert hätte.«

verstanden! Eine andere, vielleicht noch

wichtigere Quelle liegt anderswo. Der »Geist

der Torheit« liegt nicht nur im Kopfe des

Menschen, sondern, besonders wo es sich

nicht um abstrakte, rein theoretische,
sondern um praktische, ins Leben und gar ins

persönliche Leben einschneidende Urteile
handelt, im Herzen. Wenn wir Menschen

so oft falsch urteilen; wenn uns oft
Wahrheiten oder Beweise, die an sich klar, fast
selbstverständlich sind, nicht einleuchten,
so liegt der Grund vielfach nicht in der

mangelhaften Urteilsfähigkeit des Kopfes,
sondern im Herzen, in den Gefühlen, in
Denk- und Lebensgewohnheiten, mit denen

wir nicht brechen wollen oder zu brechen
die Kraft und den Mut nicht haben, kurz,
in unserer ganzen, durch Anlage, Erziehung
und Übung geschaffenen Streberichtung.
»Le coeur a des raisons que la raison ne con-
nait pas.« Es wird schon so sein, wie vor 600

Jahren der Verfasser der »Nachfolge Christi«

geschrieben hat: »Wir urteilen über
eine Sache« — fügen wir bei: auch über
eine Person! — »in der Regel so, wie sie

uns am Herzen liegt.« Gibt es kein Mittel
gegen solche Falschurteile? P. Erich Przy-
wara SJ., nennt es: »Wir müssen unser
Herz reinigen von aller Unlauterkeit,
damit wir fähig werden, die Wahrheit zu
schauen.«

Erziehung zur Urteilsfähigkeit ist also

nicht nur eine intellektuelle Angelegenheit,

sondern mindestens ebenso sehr eine
moralische: Erziehung zur Wahrhaftigkeit,
zu Gerechtigkeit und Liebe, zu Tapferkeit
im ganzen sittlichen Leben, Erziehung zum
Milte, eine Wahrheit anzunehmen, sich zu
ihr zu bekennen, auch wenn sie uns unbequem

ist, von uns Opfer verlangt oder —
um noch einmal mit Pestalozzi zu reden —
uns »nicht in den Kram paßt«.

Ein Seminar wird darum seiner Aufgabe,
die Schüler zur Urteilsfähigkeit zu erziehen,

nur genügen, wenn es sie auch zu diesen

Tugenden zu erziehen versteht.

495


	Drei Gefahren : drei Aufgaben [Fortsetzung]

