Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 36 (1949)

Heft: 12

Artikel: Die Typenlehre von C.G. Jung und ihre padagogische Verwertung
Autor: Hafner, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-531544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-531544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHULE

FUR

ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

HALBMONATSSCHRIFT

OLTEN,15.0KTOBER 1949

NR.12

36.JAHRGANG

DIE TYPENLEHRE VON C. G. JUNG UND IHRE PADAGOGISCHE
VERWERTUNG

Von Theodor Hafner

Vorbemerkung: Schon lidngst war eine prak-
tische Stellungnahme von unserer Seite zu Jfungs
Typenlehre fillig. Von der Schriftleitung wurden
namhafte Psychologen dazu eingeladen, die aber
bis anhin dem Wunsche noch nicht hatten entspre-
chen konnen. Dagegen wurde mit betonter Aner.
kennung auf die Ausfithrungen hingewiesen, die
Dr. Theodor Hafner in der Innerschweizerischen
Philosophischen Gesellschaft vorgetragen hat. Dies
Referat wurde von verschiedener Seite zur Druck-
legung und Verbreitung in weitern interessierten
Kreisen anbegehrt. Uns ist es schlieBlich gegliickt,
diese Darlegungen als Artikel fiir die »Schweizer
Schule« zu sichern. Fur die Drucklegung wurden
sie vom Verfasser eigens bearbeitet. Wir sind dem
Verfasser fiir sein Entgegenkommen sehr zu Dank
verpflichtet. Diese wesentliche Stellungnahme zu
Jungs Typenlehre verdient seitens unserer erziehe-
risch titigen Leserschaft besondere Beachtung, zu-
mal fiir die pidagogisch-psychologische Praxis in
Volks- und Mittelschule. Die beiden Diagramme
wurden dem Werke von Dr. J. Jakobi, »Die Psy-
chologie von C. G. Jung«, Rascher-Verlag, Ziirich,
entnommen, mit giitiger Erlaubnis der Verfasserin
und des Verlages, fiir die wir vorziiglich danken.

Die Schriftleitung.

In seinem Werke »Psychologie und Er-
ziehung« (Rascher 1946) gibt C. G. Jung
der Meinung Ausdruck, dafl Theorien auf
dem Gebiete der Psychologie zum Aller-
verheerendsten gehoren, weil wir nicht ein-
mal den empirischen Umfang der seeli-
schen Phinomenologie festgestellt hitten
und so wenig von der Psyche wissen, dal} es
geradezu licherlich sei, zu glauben, man
wiire so weit, allgemeine Theorien aufstel-
len zu konnen. Wir bediirften des orientie-
renden Wertes wegen héchstens einiger

theoretischer Gesichtspunkte und Hilfsvor-
stellungen (S. 132).

Beherzigen wir dazu, dal3 nach Jung die
Kinder lange Zeit ein Teil der Psychologie

‘der Eltern sind, und daB es unstatthaft

ist, die Ausdriicke, die auf das Seelen-
leben der Erwachsenen Anwendung fin-
den, auch fiir Jugendliche zu verwenden.
Ebenso geht es nicht an, das was fiir Kranke
gilt, zur Basis der Betrachtung von Gesun-
den zu machen. Stellen wir dazu noch in
Rechnung, daB3 nach der Ansicht der mei-
sten Typenpsychologen die Typen im ju-
gendlichen Alter noch nicht so ausgeprigt
vorhanden sind, dal} sie mit eindeutiger
Sicherheit festgestellt werden kénnen.

Wir finden aber auch im selben Werke
Jungs (Psychologie und Erziehung), das
aus Vorlesungen fiir Erzieher entstanden
ist, den Standpunkt vertreten, dal} eine ge-
wisse Kenntnis der Psychologie, d. h. Men-
schenkenntnis und Menschenerfahrung, ein
erwiinschtes Requisit des Erziehers sei (S.
191.)

Unter dieser Psychologie versteht Jung
im Gegensatze zur empirischen oder auch
zur spekulativen Psychologie die analyti-
sche oder komplexe Psychologie, die sich
mit der natiirlich vorkommenden Gesami-
erscheinung der Psyche befalit. Thre Ver-
suche betreffen die wirklichen Ereignisse
des tidglichen Lebens, und ihre Versuchs-
personen seien die Patienten, Schiiler, An-
gehorigen, Freunde und wir selber. Ihre

345



Absicht sei ein bestmogliches Begreifen des
Lebens, wie es sich in der Seele des Men-
schen darstellt, die bessere Anpassung an
das Leben, und zwar an das dullere wie an
das innere (S. 50/52). Diese Psychologie sei
eine praktische Wissenschaft und forsche
nicht, um zu forschen, sondern um zu hel-
fen (S. 53). Die Absicht und der innerste
Sinn dieser neuen Psychologie — zu der die
Wissenschaft nur ein Nebenprodukt dar-

stelle — sei drztlich sowohl wie erziehe-
risch.
Die gewissen theoretischen Gesichts-

punkte und Hilfsvorstellungen dieser Psy-
chologie haben sich nun Jung im Laufe sei-
ner jahrzehntelangen psychotherapeuti-
schen und psychiatrischen Praxis zu einer
bemerkenswerten Einheit zusammenge-
schlossen. Wir finden sie in vielen seiner
Werke zerstreut niedergelegt, zusammen-
hingend in seinem Buche »Psychologische
Typen« (Rascher-Verlag, Ziirich). Der Um-
stand, dal} Jung diese Typendarstellung —
erstmals 1. J. 1920 erschienen, i. J. 1937
anlidBlich des 7. Tausends mit einem energi-
schen Vorwort gegen akademische Psycho-
logen versehen — im Jahre 1946 unverin-
dert im 10.—11. Tausend

scheint zu beweisen, dal} sie sich ihm auch

herausgab,

in diesen letzten Jahrzehnten seiner irzt-
lichen und akademischen Tatigkeit bestd-
tigt hat. Sie stellt die Frucht schwerer
tiglicher drztlicher Berufsarbeit dar und
fullt auf einem unvergleichlichen empiri-
schen Material aus allen Bevilkerungsstu-
fen, aus allen Vilkern und Rassen. Es wird
zugleich verglichen mit den Anschauungen
und Philosophien des Westens und auch
des Ostens und aller Zeiten.

Wenn es Jung auf Grund dieser Hilfs-
vorstellungen gelungen ist, Tausende von
Menschen zu heilen und ihnen ihren na-
tiirlichen Weg wieder zu zeigen, indem er
sie auf Grund ihres urspriinglichen, von
Natur gegebenen Gefiiges wieder zurecht-
bog, so mul} sich die padagogische Psycho-

346

logie, interessiert an allem, was Licht auf
das Seelenleben der Jugendlichen wirft,
sicher ernsthaft fragen, ob die Grundstruk-
turen, die Jung bei diesen Behandlungen
schlieBlich herausfand, nicht doch auch
Méoglichkeit biten, den noch unverboge-
nen jungen Menschen vor Verbiegung in
Neurosen zu erziehen und zur Lebenstiich-
tigkeit zu fuhren. Geben die Jung’schen
theoretischen Gesichtspunkte nicht nur
dem Arzte, sondern auch dem Lehrer aller
Stufen und dem Erzieher Ansatzpunkte,
von denen aus er Lehrgut und Erziehungs-
motive zoglings- und schiilergemiBler und
stufenentsprechender bieten kann?

Machen wir uns zu diesem Zwecke vor-
erst ein Bild der Jung’schen »Hilfskon-
struktionen«, d. h. der Jung’schen psycho-
logischen Typen.

I. Die Typenlehre Jungs

Die Typenlehre Jungs fullt auf seiner
Auffassung der Psyche. Unter ihr versteht
er die Gesamtheit aller psychischen Vor-
ginge als eines dynamischen Systems, fu-
Bend auf der Gesamtheit der psychischen
Kraft, die wie die physische Energie unver-
inderlich konstant bleibt, wenn sie sich
auch nach den Gesetzen des Gefilles in ein-
zelnen Akten hin und her bewegt. (J. Ja-
cobi verwendet das Bild kommunizieren-
der R6hren.) Im Stande der Potenz dulert
sie sich in Trieben, Bereitschaften vorwie-
gend des Unbewullten, im Stande des Ak-
tes durch Handlungen des Bewulten wie
des UnbewubBten.

Die Totalitdt der psychischen Kraft ver-
teilt sich auf das groBlere UnbewuBte und
das kleinere BewuBtsein mit dem Mittel-
punkt des Ich. BewuBtsein und Unbewuft-
sein zusammen bilden das Selbst.

1. Das BewuBtsein.

Das Bewulltsein manifestiert sich in vier
typischen vom jeweiligen Inhalt unabhin-
gigen Weisen: in der Weise des nach Wahr



oder Unwahr entscheidenden logischen
Denkens und des entgegenstehenden nach
Lust und Unlust auswihlenden Fiihlens.
Dann #uBert es sich im Empfinden; es
nimmt Gegenstinde auf sinnliche Anreize
hin, Ideen in ihrer objektiven Gegebenheit
wahr. Es @ullert sich iiberdies in der Weise
des die Dinge nach ihren Moglichkeiten
und Verbundenheiten wahrnehmenden
So haben wir
den Denk-, Fiihl-, den Empfindungs- und
den Intuitionstyp. Denk- und Fiihltyp
nennt Jung urteilende und, weil sie werten,
rationale Typen; den Empfindungs- (den
empirischen!) und den Intuitionstyp nennt
er wahrnehmende (irrationale) Typen, wo-

Schauens oder Intuierens.

bei der erstere mit seinem Sinnenapparat,
der zweite weniger mit dem bewuBten Sin-
nenapparat als vielmehr durch die Fihig-
keit einer inneren, unbewullten Wahrneh-
mung arbeitet. Alle diese vier Fihigkeiten
sind in jedem Menschen, aber in der Regel
wiegt eine vor und ist dem BewulBitsein zu
Diensten, damit es vornehmlich mit ihr
sich der umgebenden Welt anpasse. Und
nach dieser vorwiegenden Weise oder An-
passungsfunktion wird der Typ benannt.
Seine Gegenposition liegt dann gewshnlich
im UnbewuBten und ist dem BewuBlisein
am wenigsten frei verfiighar, wihrend die
der Hauptfunktion nichstliegende Neben-
funktion noch zum Teil dem Bewultsein
zur Verfiigung steht. Die dritte Funktion
ist schon entriickter und eher dem Unbe-
wullten zugehorig. Die Hauptfunktion
nennt Jung die superiore, die entgegenste-
hende die inferiore Funktion. Jung kam
auf diese vier Grundtypen, weil ihm in
seiner langen Praxis auf Grund seines em-
pirischen Materiales diese Weisen sich als
auf nicht mehr andere reduzierbar er-
wiesen.

Mit der superioren Funktion palit sich
der Mensch der Umwelt an, und diese An-
passung nennt Jung die Persona. Eine gut-
sitzende Persona, also einen guten Anpas-

sungshabitus, vergleicht er einer gutatmen-
den Haut, durch welche der Kérper mit
der AuBenwelt sich verbindet. Sie kann
verkrusten, unelastisch, zur Maske werden,
hinter welcher der Mensch seelisch ver-
Solche Masken sind zum Bei-
spiel die des allzeit lichelnden Wirtes, des
Hoteliers, des Herrn Doktors am Kranken-

kiimmert.

bett, des Herrn Regierungsrates, des Herrn
Professors und des Herrn Lehrers, die alle
eine mehrmals erfolgreiche Umgangsart
konservierend pflegen, dahinter aber in
der inneren Entwicklung stillestehen. Die
»Persona« ist ein Kompromiss zwischen
Ich und Umwelt und darf nicht mit dem
Ich identifiziert werden, das wiirde ndm-
lich zur Sterilitit des Ichs fiihren. Die su-
periore Funktion mull hauptsichlich in
der Jugend entwickelt, ja darf da fast iiber-
entwickelt werden, woraus sich fiir die Pi-
dagogik Folgerungen ergeben, auf die
noch zuriickzukommen ist. Die Entwick-
lung der inferioren Funktion wird in der
zweiten Hilfte des Lebens zur dringenden
Notwendigkeit, ansonst schwere Neurosen
entstehen, weil im Nichtentwicklungsfalle
der Anschluf} an das eigene Unbewullte, an
das »innere Gesetz« verpallt und verun-
moglicht wird und seelische Gleichge-
wichtsstorungen schwerer Art entstehen.
Ziel jeder Selbsterziehung und Reifung ist
die Entwicklung aller vier Funktionen, wo-
der ausgeglichene
Mensch, der runde Mensch Platos resul-
tierte. (Hier wire einzuschalten, was Jung
unter Seele versteht: namlich die Anpas-
sung des Ichs, welches wiederum im Mittel-
punkt des Bewul3tseins steht und die hohe
Identitdt und Kontinuitit mit sich selber
darstellt, die Anpassung dieses Ichs an das
UnbewuBte. Diesem Ich steht der Intellekt
als Kraft zur Verfiigung, withrend der Geist
sich Bewulltsein und UnbewuBtem

durch abgerundete,

aus
nihrt.)

Jung hilt diese vier Grundfunktionen
durch bewuBte Anstrengung oder durch

347



Verdriangung bis zu einem gewissen Malle
veranderbar. Wird dieses »Gewisse« iiber-

DENKEN

m

Z - -

3 -~ w

2 — S

me ,:1 EE

z‘c ' — >
= e —

FOHLEN

Abb. 1. Die vier Grundfunktionen, die anlagemiiBig
in jedem Individuum vorhanden sind. Die obere,
helle Hdlfte des Kreises bedeutet das BewuBisein,
die untere, schraffierte das Unbewulte. Die hier
gezeichnete Situation ist fiir den Denktyp giiltig.
Je nach Typ kann aber jede Funktion im Bewult-
sein (hell!) stehen, wobei dann die Gegenposition
(dunkel) im UnbewuBten ruht. (Nach Dr. J. Ja-
kobi, Die Psychologie von C. G. Jung, Rascher-Ver-
lag, Ziirich 1940.)

Zusammenfassung.

Das BewuBtsein

a) manifestiert sich in Denken, Fiihlen, Empfin-
den, Intuieren (die vier Grundfunktionen);

b) differenziert sich in der superioren Funktion,
bedient sich der zwei Hilfsfunktionen und hat
die entgegengesetzte, vierte Funktion als die in-
feriore am wenigsten zur Verfiigung, Diese liegt
ganz im UnbewubBtsein;

¢) paBt sich der Umwelt durch die superiore Funk-
tion an: daher Ausbildung der superioren Funk-
tion in der Persona in der ersten Lebenshilfte,
der inferioren Funktion zur Gewinnung des An-
schlusses an das »innere Gesetz« in der zweiten

Hilfte des Lebens.

2. Das UnbewuBte.

Es gliedert sich in ein personlich und
kollektiv UnbewubBtes. Beide agieren auto-
nom. Das personliche Unbewulte ist vom
Bewultsein noch ein wenig kontrollierbar,
das kollektiv Unbewul3te ist es nicht mehr.

348

schritten, ergeben sich Seelenstérungen,
Neurosen.

FUHLEN

Abb. 2. Das Jung’sche Typeninstrument ist ein viel-
filtiges, denn jeder Typ differenziert sich wieder
dadurch, daB3 seine Hauptfunktion mehr nach der
einen oder anderen Nebenfunktion (nach rechts
oder links!) neigt; dadurch entstehen die Misch -
typen. (Nach Dr. J. Jakobi, Die Psychologie von
C. G. Jung, Rascher-Verlag.) .

Im personlich UnbewuBten finden sich
vom BewubBtsein zuriickgestellte oder ver-
dringte Inhalte und unterschwellig Wahr-
genommenes und Gefiihltes, das sich ja
heute in dem Malle hiuft, als BewuBtsein
und Sinne die Uberfiille der Eindriicke
nicht mehr genau unterschieden aufzuneh-
men vermogen.

Das kollektive Unbewullte ist gefiillt mit
Inhalten, die nicht personlich erworben
wurden, sondern ererbte Maglichkeiten,
Bahnungen des psychischen Funktionie-
rens iiberhaupt bedeuten. Diese Inhalte
sind der Niederschlag der typischen Reak-
tions- und Verhaltungsweisen der Mensch-
heit bei ihren Fundamentalvorgingen, die
immer und immer wiederkehren, z. B. der
Geschlechter gegeneinander, des Verhilt-
nisses zwischen Vater und Sohn, Mutter
und Tochter, Stiefmutter und Kind; des
Verhaltens bei Tag und Nacht, im Friih-
ling und Winter. Sie sind anderseits auch



ausgedriickt in Mythen und Mirchen der
Volker. Es handelt sich da also um allge-
mein menschliches Erbgut, vererbt durch
die Gehirnstruktur.

Nach Jung stellt das UnbewuBte — im
Gegensatz wohl zu unseren bisherigen Auf-
fassungen — die eigentliche seelische Tai-
tigkeit, die Haupthaltung des Menschen
dar. Wie hiufig es sogar parallel zum Be-
wuBtsein liduft, kdnnen wir an uns selber
kontrollieren. Wir lesen oft und merken
dann auf einmal, dal} wir ja innerlich gar
nicht mehr beim Gelesenen stehen; oder
wir reden mit jemandem, geben Antwort,
innerlich aber laufen ganz andere Gedan-
ken und Vorstellungsreihen. Dieses Unbe-
wuBte dulert sich in Instinkten und Trie-
ben: Jung nennt nicht nur mit Freud den
Geschlechtstrieb und mit Adler den Macht-
trieb, sondern auch den Trieb nach dem
Geistigen und Religiosen, den Trieb nach
Gott. Das UnbewuBlte hat kompensatori-
schen Charakter, d. h. es verhilt sich dem
Bewultsein gegeniiber — das sich ja nach
auflen anzupassen versucht — ausgleichend
zugunsten der Gesetze des Innern, um das
Gleichgewicht der psychischen Krifte zu
bewirken, welcher Ausgleich dann letzten
Endes durch die sogenannte Individuation
bewirkt wird. Diese wiederum ist der Weg
der Personlichkeitsbildung, in deren Dienst
also das UnbewuBte steht, wenn es beach-
tet wird.

a) Die Einstellungsweisen des UnbewuBten.

Stehen dem Bewullten vier Verhaltungs-
funktionen zu Dienst, so verfiigt das Un-
bewullte iiber die zwei Einstellungsweisen
der Extraversion und der Intraversion. Sie
sind in ihrem Gefiige viel unverinderli-
cher als die vier Grundfunktionen. Ihre
Verédnderung erzeugt schwerste Neurosen.
Sie beruhen auf der physiologischen Ver-
schiedenheit und griinden im biologischen
Gegensatz der Anpassungsweisen der Na-
tur: in der gesteigerten Fruchtbarkeit bei
geringer Verteidigungsstirke und Lebens-

dauer einerseits und in der Ausriistung des
Individuums mit vielen Mitteln der Selbst-
erhaltung anderseits. Sie finden sich bei
beiden Geschlechtern.

Der Extravertierte 1iBt sich vom objek-
tiv Gegebenen her bestimmen, sei dieses
objektiv Gegebene ein mit den Sinnen
wahrnehmbares Ding oder eine Person,
eine Partei, eine Sozietit oder aber eine
objektiv giiltige Idee. Der Extravertierte
unterwirft sich diesem Ding, der Person
etc. oder auch der objektiv jetzt und hier
giiltigen Idee und nimmt es oder sie als
Norm an im Denken, Fiihlen und Empfin-
den. Im UbermaB3 identifiziert sich der
Extravertierte mit diesen Gegenstinden
oder Personen oder Gesellschaften (also
mit einem Geschift, mit einer angebeteten
Person, mit einer Partei, mit einer Bewe-
gung, einem Orden, einem Mutterhaus
etc.), oder er identifiziert sich mit der au-
genblicklich giiltigen Idee (z. B. mit den
Auffassungen eines Sartre, weil die nun
Mode sind, oder auch mit den Auffassun-
gen einer Gesellschaftsschicht oder auch
einer Genossenschaft oder selbst eines Or-
dens) ohne eigenes Judicium. Damit soll
nicht gesagt sein, dal} solche Anhinglich-
keiten und solches Mitgehen micht auch
mit Judicium, also mit iannerster Uberle-
gung erfolgen konnen. Der Extravertierte
pallt sich seiner Umwelt scheinbar sehr
leicht und beweglich an, ist darum in ihr in
der Regel gerne gesehen, wird von ihr ak-
zeptiert und hat somit Erfolg mit seinen
Ideen, Vorschligen, die vorwiegend die der
Umgebung sind. Aber er palit sich eigent-
lich mehr ein als wirklich an. Zur Anpas-
sung wiirde nach Jung gehoren, dal} er sich
auch den tieferen Gesetzen des Weltgefiiges
anpalite und nicht nur den Konventionen
einer niachsten, wenn auch vielleicht sehr
erlauchten Umgebung.

Der Introvertierte iibersieht das Ding
und das objektiv Gegebene (auch die ge-
gebene Idee) zugunsten seines subjektiven

349



Faktors, d. h. zugunsten der eigenen Idee
iiber dieses objektiv Gegebene, zugunsten
also seiner eigenen subjektiven Disposition.
Diese im Introvertierten selbst liegende
Idee ist dem introvertierten Denk-, Fiihl-,
Empfindungs- und Intuitionstyp Norm fiir
jede Beurteilung. Dem Wahrnehmenden,
zumal dem sinnlich oder vom UnbewuBliten
her die Zusammenhinge Schauenden ist
sie sogar eigentlicher Gegenstand der
Wahrnehmung.

Sieht der Exiravertierte die Richtigkeit
seiner Auffassung in der Ubereinstimmung
mit dem Objekte unter moglichster Aus-
schaltung des personlichen Faktors, so
sieht der Intravertierte sie in der Uberein-
stimmung mit der in ihm selber liegenden
Idee. Er steht — sich selber treu — leicht
in Opposition zum Zeitgeist (diese ist also
nicht immer nur »Tugend«), zur Zeitphi-
losophie oder auch zu einer ihm von ir-
gendwoher vorgeschriebenen oder angera-
tenen Philosophie.Stammt diese Idee nicht
nur aus seinem Bewulisein, sondern aus
seinem Selbst — in welchem Selbst der In-
tellekt und die Triebwelt zum harmoni-
schen Ausgleich der Mitte gekommen sind
—, dann steht der Introvertierte mit dem
kollektiven
dieses mit dem Niederschlag der Erfahrun-

UnterbewuBBtsein und durch

gen von Tausenden von Geschlechtern in
Verbindung. Darum mufll der Extraver-
tierte — er miltraut bestindig dem Intra-
vertierten und seinem subjektiven Faktor,
wie iiberhaupt immer der Typ seinen Ge-
gentyp zu unterschiizen und zu verachten
geneigt ist — zu seinem eigenen Erstaunen
hin und wieder dem Intravertierten die
Richtigkeit seiner Anschauungen zubilli-
gen, ohne eigentlich zu wissen warum. Das
wird immer der Fall sein, wenn er in der
Idee des Intravertierten dem Niederschlag
einer viel tieferen, lingeren Wirklichkeit
begegnet. Jung nennt diesen subjektiven
Faktor — aber nur, wenn er aus dem
Selbst stammt — das andere Weltgesetz
und betrachtet ihn als ein ebenso unerbitt-

350

lich Gegebenes wie die Ausdehnung des
Meeres und den Radius der Erde.
der subjektive Faktior bleibe seit iltesten
Zeiten und bei allen Volkern der Erde in
einem sehr hohen Malle identisch mit sich

Denn

selber, indem elementare Wahrnehmungen
und Erkenntnisse sozusagen iiberall und zu
allen Zeiten dieselben seien.

b) Die Ausdrucksmittel des UnbewuBten.

Das
und gibt sich mit einer unbeirrbaren Kon-
tinuitdt (es sei wieder auf das Parallelden-
ken bei Unterhaltungen und »zerstreuter«

UnbewuBte dullert sich autonom

Lektiire hingewiesen!), und zwar durch
Symptome (Stauungserscheinungen z. B.

eines dann

durch
Komplexe. Das sind abgesprengte Per-

gestorten Krifteverlaufes),

sonlichkeitsteile mit einem Sonderdasein.
Sie sind nicht durch das BewuBtsein lenk-
bar, brechen plotzlich emotional hervor,
sind unvereinbar mit dem sonstigen Be-
nehmen. (»Wie kann der und der sich nur
so unbegreiflich benehmen!«) Sie sind der
Beweis einer gestorten psychischen Situa-
tion. Sie weisen ein vom Bewulltsein nicht
erreichbares Kernelement auf, hidngen
durch Assoziationen, die typengemail} ge-
fiarbt sind, mit aktuellen Vorgingen und
Erlebnissen zusammen. Sie weisen das Un-
erledigte der Psyche auf und kénnen Posi-
tives und Negatives besagen: zu Korrigie-
rendes oder noch zu Erreichendes. Sie sind
hiufig entstanden auf Grund eines Trau-
mas (d. 1. einer seelischen Erschiitterung
oder Verwundung), evtl. eines Schocks und
sind konstatierbar durch Jungs Assozia-
tionsmethode oder die Analyse der Trau-
me, welch letztere ja das objektiv Psychi-
sche darstellen. Das Unbewu3te manifestiert
sich ferner durch Phantasien mit klarem
und verborgenem (manifestem und laten-
tem) Inhalt; durch Visionen und vor allem
durch die Trdume mit ihrem Material aus
dem personlich UnbewuBten und aus dem

kollektiv Unbewullten, den Archetypen,



das heillt aus den ererbten Bahnungen,
Kraftfeldern, »Magneten«, Selbstabbildun-
gen unserer Instinkte. Die Archetypen sind
vergleichbar den Ideen Platos, weisen aber
im Gegensatz zu ihnen eine negative und
positive Seite auf und sind nicht auller
uns, sondern in uns existierend. Der Traum
ist nach Jung eine Selbststeuerung des In-
dividuums und hat genau so kompensato-
rische Funktion wie sein Auftraggeber, das
UnbewuBte. Er ist der unbestechliche Aus-
druck der anderen Seite des Bewufltseins
und zeigt mit seinen Bildern (auf der Sub-
jektstufe die Projektion, auf der Objekt-
stufe die konkrete Bedeutung) die Scha-
den der Psyche, ihr Ausgleichsbediirfnis,
die Stufen der Personlichkeitsreifung. Er
wird von Jung nach einem andern Verfah-
ren analysiert als etwa von Freud. Jung
stellt den Sinn des Traumes durch die Am-
plifikation (Erweiterung) heraus.

¢) Die Mechanismen des Unbewubten.

Das UnbewuBte bedient sich bei seiner
Aufgabe, durch Warnungen den Ausgleich
der psychischen Krifte heraufzufiihren,
verschiedener Mechanismen, so z. B. der
Projektion, indem es im Traum durch seine
imaginative Kraft Figuren erzeugt, die die
eigenen Schwichen, unter Umstinden auch
eigene verkannte Vorziige tragen, wenn
diese bei Minderwertigkeitszustinden mehr
beachtet werden sollten.

Ein anderer Mechanismus ist der der
Symbolschaffung, d. h. der Schaffung von
Bildern, die fiir etwas noch Dunkles ste-
hen, aber inhalistriachtig sind, die subli-
mierend oder vorwirtsweisend wirken.
Jung nennt z. B. die Geburt des Gottessoh-
nes, die Geburt der reinen Jungfrau, das
Verschlingen des Heldenjiinglings durch
den Drachen: Nacht verschluckt das Licht.
Er weist diese Bilder in den Mythen und
Mirchen der Vélker nach.

d) Die Opposition des Unbewulten.

Wenn das Unbewullte nicht beachtet,
wenn seine Warnrufe durch Triume oder

Komplexe nicht gehort, wenn mit Energie
iiberbesetzte Typenpositionen des Denkens
oder Fiihlens, des Empfindens oder des In-
tuierens noch mehr mit Energie besetzt
werden, so tritt das Unbewullte automa-
tisch in Opposition zum energieiiberbesetz-
ten Teil. Das geschieht immer von der der
Hauptfunktion entgegengesetzten Seite
her: das UnbewubBte iiberschwemmit das
BewuBtsein mit seinen Inhalten von der
Gegenposition her. Diese Inhalte, weil
nicht ins Bewulltsein gehoben und von
ihm bearbeitet und gereift, sind immer ir-
gendwie infantil, primitiv, archiisch.

Zu diesen Uberschwemmungen gehéren
auch die Versuchungen, welche sowohl
Heilige wie gewohnliche Sterbliche oft ge-
rade nach innigstem Gebete oder z. B. an
der Kommunionbank iiberfallen. Der
Denktyp wird mit Gefithlen minderer Art
iiberschwemmt; der Fiithltyp hat hiaBliche,
niedertrichtige Gedanken auszuhalten:
den Empiriker ergreift der Argwohn einer
intuitiven Spiirnase; der Intuierende wird
mit unbegreiflicher Aufmerksamkeit auf
ein Objekt belistigt, das er sonst durchaus
iibersieht. Ungliicklich ist, wenn einer in
dieser Phase eine wichtige Entscheidung
trifft, einen Beruf oder eine Frau wahlt
oder ausschligt, ein Geschift ersteht oder
aufgibt. In dieses Kapitel der Uberschwem-
mungen von der Gegenseite her gehort
auch, dal} ein groBer Lehrer oder Prediger
oder Redner nach hinreissenden Ausfiih-
rungen hingeht und das Gegenteil von dem
tut, was er eben mit glithender Uberzeu-
gung verfochten hat.

Bei diesen Oppositionen bedient sich das
UnbewuBte manchmal der Identifikation.
Es bringt nimlich von der minderen Seite
her eine solche Anniherung der Gegen-
stinde oder Gefiihle oder Gedanken oder
Intuitionen an das Ich zustande, daB} dieses,
welches vorher nach der bewuBten Haupt-
funktion hin iibertrieben hatte, nun von
dieser minderen Gegenposition zeitweise
(gegen das Alter hin fiir lingere Zeit) wie

351



besessen erscheint. So wird der Empiriker,
der vermeinte, mit »beiden FiiBen« nur in
der Wirklichkeit zu stehen, zum minder-
wertig Intuierenden, der iiberallhin Ver-
dacht und Argwohn hat und Befehdung
wittert; der Denktyp wird ein geradezu
licherlicher Fiihler und verliert sich viel-
leicht an eine mindere Frau; die sonst so
edle frauliche Fiihlerin baut ein ganzes
System niedertrichtiger Gedanken zum
Schaden von Gegnern auf; der Intuierende,
der das Objekt nie genug vernachlissigen
konnte, verliert sich in licherlichen Objekt-
iiberschitzungen. Alle diese minderen Hal-
tungen stehen mit der sonst nach aullen
bekannten Haltung des betreffenden Men-
schen in schroffem Gegensatz und kompro-
mittieren ihn unsiglich. Das dokumentiert
sich durch den Ausruf der Zuschauer:
»Wie kann der nur so etwas machen? !«
Vielleicht gehort hierher auch das Sprich-
wort: »Les Extrémes se touchent.«

Diese Uberschwemmungen scheinen aber
nach Jung in ihren Anfingen vom Bewulf3t-
sein her noch steuerbar. (Das Sprichwort:
Wehre dem Anfang! oder: Lal} es nie zu
Wenn das
aber diese Ersteinbriiche iibersieht und
nicht das Notige fiir einen Ausgleich seiner
gestorten psychischen Situation tut, be-
dient sich das Unbewulite zur Erzwingung

weit kommen!) Individuum

des Ausgleiches oft noch eines andern Mit-
tels: es hetzt den Menschen noch mehr in
seine Ubertreibung hinein, um ihn ad ab-
surdum zu fithren und ihn so zu einem
Ausgleich zu veranlassen. Niitzt auch das
nichts, so erfolgt dann der Zusammen-
bruch, z. B. des Geschiftsmannes, des Ge-
lehrten, des Seelsorgers, des Studenten.
Wer schon solche Zusammenbriiche erlebt
hat, erinnert sich vielleicht nachtréglich
der einzelnen Stadien und auch der vor-
Da Studenten
sich vor den Examinas hin und wieder in

ausgegangenen Warnrufe.

solche Zusammenbriiche hineinmanévrie-
ren, ist diese Erklirung Jungs fiir die Pa-
dagogik von groB3em Interesse.

352

Zusammenfassung:

Das UnbewuBte, struktuiert in personliches und
kollektives UnbewuBtes,

a) offenbart sich in Triebhandlungen (Sexualtrieb,
Machttrieb, Trieb nach dem Geistigen und Re-
ligiosen) ;

b) verfiigt iiber die zwei Einstellungen der Extra-
version und Intraversion;

¢) tendiert (zwecks Herstellung des psychischen
Gleichgewichtes und der Individuation) zur

Kompensation, tritt aber bei Verdringung,
Uberdifferenzierung der superioren Funktion in
Opposition;

d) verfiigt iiber die Ausdrucksmittel des Symp-
toms, des Komplexes, des Traums (psychische
Selbststeuerung des Individuums), der Phan-
tasie, der Visionen;

e) bedient sich der Mechanismen der Projektion,
der Symbolbildung durch die
Kraft;

f) tritt bei Uberhorung seiner Warnrufe in Op-
position durch das Mittel der Uberschwem-

imaginative

mung des Bewullten mit minderwertigen In-
halten von der Gegenposition her (Zustand der
Identifikation des Ich mit der Gegenposition).

3. Die Libidotheorie Jungs.

Diese Krankheitserscheinungen kommen
also zustande durch Uberbesetzung einer
Typenposition mit der stets in Spannung
und Entspannung hin- und herflieBenden
Energie. Diesem Hin und Her liegt Jungs
Libidotheorie zu Grunde.

Sie beruht auf der Annahme, die psychi-
sche Energie, die sich im Akt durch Hand-
lungen und Gedanken oder in der Potenz
durch Bereitschaften manifestiert, bleibe
konstant. Je nachdem nun durch innere
oder #uBlere Notigung eine Position im
psychischen Geschehen sich besetzt, wird
dadurch Kraft von der anderen Position
weggezogen. Dadurch entsteht Gefille. Ist
die eine Position iiberbesetzt, zieht die an-
dere, leergewordene gewissermalen mit
Saugwirkung die Energie wieder auf sich.
Die Energie befindet sich also, immer zwi-
schen Polen hin- und herstromend, im
Dienste eines Gleichgewichtes, das nie er-
reicht wird. Hier postuliert nun Jung den
Einsatz des freien Willens, d. h. des Wil-

lens der freien Personlichkeit, der das



iibermiBige Abstromen nach einer Posi-
tion auf Warnrufe (Triume, Komplexe) zu
steuern und eine Uberbesetzung der Pole
als Verletzung des Gleichgewichtes zu ver-
meiden hat. Im Dienste dieser Ausgleichs-
tendenz des UnbewuBlten flieBt die Ener-
gie in progressivem oder regressivem Sinn,
je nachdem die Anpassung an das Leben
oder an das verletzte innere Gesetz zu

schaffen ist.

In diesem Zusammenhang ist ein Me-
chanismus zu erwihnen, dessen sich Unbe-
wubltes und BewubBtsein bedienen und der
von groflter Bedeutung ist: der Mechanis-
mus oder Vorgang des Ausgleichs. Durch
Warnrufe des Unbewullten in Symptomen,
Komplexen, Triumen aufgeschreckt, wiir-
de der freie Wille, der immer die Fihig-
keit hat, das Gefille zu wenden, die Ener-
gie von den Polen ein wenig zuriickzuzie-
hen, so daB also vom ersten Pol nicht alle
abflosse und dem andern nicht alle zu-
flosse, die beiden somit eine minimale Be-
setzung aufweisen, gerade genug, um sich
ruhig zu verhalten. Praktisch genommen,
wiirden die Eindriicke dadurch moglichst
abgeschwiicht, so daB3 sie hochstens wie in
Dimmerung da wiren. Dadurch entstiinde
eine eindruckslose Mitte, in der aber unbe-
nutzte Energie zur Verfiigung gehalten ist.
In dieser Ruhe wiirde — im Dienste der
Heilung — die verfiighare Mittelenergie
als imaginative Kraft Bilder schaffen, die
mit Motivcharakter den Willen in der
Richtung der zukémmlichen Energiebeset-
zung (= Energiebesetzung im Dienste des
Ausgleiches) weisen. Im Osten wird dieser
mittlere Weg »Tao« genannt.

Zusammenfassung:

Die Libidotheorie begreift in sich das Gesetz
der zwangsliufigen Gegensitzlichkeit der psychi-
schen Vorginge mit progressiver oder regressiver
Tendenz der Energie. Das Gefill von einem zum
andern Pol kann mit dem freien Willen reguliert
werden, der sich in den Dienst des Ausgleiches zu
stellen hat.

4. Die Eckpfeiler der Jungschen Auffassun-
gen.

Die Eckpfeiler dieser Typenlehre, oder,
da Jung den Namen »System« so verpont,
dieser Hilfsvorstellungen zur Heilung der
Neurosen sind die Postulierung der verant-
wortlichen Personlichkeit, die mit freiem
Willen regulierend iiber allen Mechanis-
men steht. Dann fillt Jungs Achtung vor
der Individualitit auf. Um diese ja nicht
zu vergewaltigen, stellt er immer wie-
der den Grundsatz auf, ihr nie mit einer
vorgefaBten Theorie, sondern in immer
neuer Unvoreingenommenheit gegeniiber-
zutreten, sogar lieber auf die Auffassung
vom Kompensationscharakter des Traumes
zu verzichten als mit dieser Uberzeugung
wie mit einer Binde vor den Augen an die
Behandlung eines Falles zu gehen. Er fin-
det es licherlich, nur nach Jung oder Adler
oder Freud zu behandeln. Er verlangt viel-
mehr, daB3 jedem Fall seine eigene, nur fiir
ihn passende Methode gefunden und der
fiir ihn giiltigste Heil- oder Erziehungsweg
gegangen werde. Was Jung diesbeziiglich
fir die Arzte sagt, diirfen sich auch die
Erzieher merken.

Jung scheint sich sodann durchgehend
zum Gesetze der Bipolaritit im Ablauf des
psychischen Geschehens zu bekennen. Dar-
auf ist sein energetisches Gesetz aufge-
baut. Wenn er auch sehr oft von der heili-
gen Vier, der Tetrasomie spricht, so wird
dadurch u. E. die fundamentale Bipolari-
tit nicht beriihrt. Diese gibt seinen Auffas-
sungen einen gesunden Aspekt.

Das Gesunde seiner Ansichten prigt sich
noch mehr ein durch den Umstand, daB
seine ganze Typenlehre irgendwie auf den
Ausgleich zwischen Extremen, auf den
Weg der gesunden Mitte (das Tao der Chi-
nesen) hinzielt. Die Gedanken der Kom-
pensation, des das Gefille regulierenden
Willens, der Anpassung nicht nur an die
Umwelt, sondern auch an das Gesetz des
Innern stehen im Dienste dieser Idee des
Ausgleiches.

353



Dann ist die Gleichwertigkeit aller Ty-
pen in der introvertierten wie in der extra-
vertierten Einstellung fiir Jung ein unum-
stoBliches Gesetz. Es fullt auf seiner Ehr-
furcht vor dem So-Sein jedes Menschen
und schafft im Arzte wie im Erzieher die
denkbar giinstigste mentale Voraussetzung
fiir jede Betreuung.

Zusammenfassung :

Eckpfeiler des Jung’schen Systems sind:

a) Die Postulierung des freien Willens, der die
Mechanismen regulieren mulf,

b) Die Achtung vor der Einmaligkeit der mensch-
lichen Individualitit.

¢) Die Bipolaritit im Ablauf der psychischen Vor-
gdnge.

d) Der Ausgleich der Extreme auf mittlerer Linie.

e) Die Anerkennung der Gleichwertigkeit aller
Typen.

5. Das psychologische Apriori der Jung-
schen Typenlehre.

Es ist schwer zu entscheiden, ob Jung in
seiner Typenlehre auf dem Standpunkt des
psychologischen Apriori steht und dem-
nach der Ansicht huldigt, der Mensch fiihle
so oder anders, weil ihn die Konstruktion
seiner Psyche unter allen Umstinden zu
solchem Denken veranlasse. Man spiirt bei
der Lektiire seiner Werke deutlich, dal3 er
den metaphysischen Standpunkt —— wo-
nach der Mensch so oder anders denkt,
weil ihn der wirkliche Tatbestand der Din-
ge so zu denken veranlaBBt, welchen Tat-
bestand zu erreichen seine Psyche die letz-
tiglich von Gott gegebene Fihigkeit besitzt,
— dalBl er diesen metaphysischen Stand-
punkt nicht miteinbezieht aus der Befiirch-
tung heraus, dadurch aus dem empirischen
Bereich zu treten, in dem er mit seiner For-
schung unter allen Umstinden bleiben will.
Denn dem Arzte komme es zu, sich im Rei-
che der Empirie zu bewegen. Seine Metho-
de sei die Feststellung dessen, was natur-
gemall gegeben und feststellbar sei. Jung
will den Naturgesetzen der Seele nachge-
hen und nennt seine Psychologie darum

354

eine Naturwissenschaft der Seele. Von die-
sem naturwissenschaftlichen Standpunkte
aus betrachtet er auch die Philosophien
und Theologien, ihre Lehrstreitigkeiten in
den verschiedenen Perioden und auch die
Formulierungen der Glaubenslehren von
der
(Uberaus aufschluBreich sind diesbeziig-
lich die Briefe des englischen Bischofs Ul-
lathorne vom Vatikanischen Konzil. Vgl.
Dom Cuthbert Butler OSB., Das Vatikani-
sche Konzil. Seine Geschichte von innen
geschildert in Bischof Ullathornes Briefen.
2. Auflage, Miinchen 1933.)

Seiten postulierenden Theologen.

Jung studiert diese philosophischen und
theologischen Systeme, insofern sie Pro-
dukte der Psychotypen sind, iiberldaB3t aber
den Theologen und Philosophen, festzu-
stellen, ob und wie weit diese Gedanken-
gebiude einer Objektivitit auBer uns ent-
sprechen. Er befallt sich mit der Objektivi-
tit, dal3 diese « Produkte » in den Psychen
bestimmter Typen nach Art dieser Typen,
also typengemdlB3 entstanden sind. Diese
Objektivitit ist ihm transzendent, weil sie
nicht in ihm selber liegt. Es handelt sich
hier aber nicht um Transzendenz im Sinne
einer iiberirdischen Macht, sondern um die
Transzendenz eines aullerpersonlichen Tat-
bestandes.

Uber die AnstB3e einer transzendenten,
auler uns liegenden, aullerirdischen Macht
— etwa Gottes — schweigt sich Jung aus.
Sie zu konstatieren, falle aulBer den Bereich
seiner Forschung. Er 1dBt aber die Stelle
frei, wo theoretisch der Wirkort der Gnade
eingesetzt werden kann. Wenn die Gnade
den Menschen angestofBen, ihn beriihrt hat,
dann erst beginnt nach Jung im Menschen
die Verarbeitung des GnadenanstoBes in
typengemdller Weise. Daraus mag man
sich dann auch wohl erkliren, daB3 der
unaussprechliche, unabbildbare Gott vom
gottzugewandten Menschen in so verschie-
dener Weise aufgefallt wird, selbst wenn sie
innerhalb desselben Glaubens stehen.



Die von C. G. Jung behandelte »Wirk-
lichkeit« ist dem Metaphysiker die unter-
ste, dem Menschen zugekehrte Seite eines
Tatsachenbestandes, an dessen Anfang als
Wirkursache der Schiopfer Gott steht. Bei
Jung erscheint sie losgelost von dem letz-
ten Hintergrunde, dem der Metaphysiker
jede Empirie schluBendlich zuzuweisen hat.
Darum ist Jung manchem Metaphysiker
einer der vielen Gelehrten, die mit dem
Einsatz allen Scharfsinnes die Wissenschaft
entgotten, sikularisieren — obwohl gerade
Jung sich um die Riickbindung der psychi-
schen Phidnomene an tieferliegende Ur-
sachen mit Leidenschaft bemiiht. In der
Heilung seelischer Leiden st6Bt Jung auch
von den tieferliegenden Ursachen zur aller-
tiefst liegenden vor; zum Verhiltnis des
Patienten zum Letzten, zu Gott. Doch
scheut er anscheinend noch davor zuriick,
in wissenschaftlichen Abhandlungen die-
sem Gott mehr als innerpsychische Exi-
stenz zuzuweisen, da sich ihm nur diese
prisentiere. Es sei Sache der Philosophen
und Theologen, iiber die aullerpsychische
zu reden. Diese den Metaphysiker nicht be-
friedigende Situation ist jedoch kein
Grund, Jungs Forschungsergebnisse iiber
die Gesetze des psychischen Ablaufes nicht
mit positiver Einstellung zur Kenntnis zu
nehmen und auf ihre praktische Verwend-
barkeit zu priiffen. Denn es kann, was er
iiber drei Viertel eines Weges ausspricht,
Wahrheiten enthalten, auch
wenn er sich iiber das letzte Viertel aus-

sehr viele

schweigt. Natiirlich setzt er sich damit der
Frage aus, ob man iiber die drei Viertel
giilltig reden konne, wenn das letzte ver-
schwiegene den drei andern den Charakter
aufprige. Und je nach seiner Anlage wird
sich Jung gegeniiber einer in ingstlicher,
abwehrender Vorsicht auf diese Frage ver-
steifen, ein anderer aber mit wagender »Ge-
offnetheit« auch Jungs Beitrag zur Abklai-
rung der Geheimnisse der Seele dankbar
entgegennehmen und von sich aus den bei

Jung vermillten metaphysischen Zusam-
menschluBl vollziehen, vertreten und ver-
kiinden — was Jung ja schlieBlich voraus-
setzt und wiinscht.

Zusammenfassung:

Das psychologische Apriori der Jung’schen Ty-
penlehre ist nicht sicher festzustellen, sondern nur
zu vermuten, was nicht davon dispensiert, seine
Forschungsergebnisse iiber den Ablauf des psychi-

schen Geschehens aufmerksam zur Kenntnis zu

nehmen und ihre Umsetzung in die piddagogische
Praxis zu versuchen.

6. Der Wahrheitsgehalt der Jung’schen
Typenlehre.

Es mag nun wohl die Frage aufgeworfen
werden, ob das Jung’sche Typensystem als
das einzig richtige, gewissermallen als die
Wahrheit iiber das Charaktergefiige der
menschlichen Seele zu gelten habe.

Jung selber wiirde eine solche Aus-
schlieBlichkeit sicher weit von sich weisen.
Anstatt sich einem System zu verschreiben,
tut man besser, alle Bemiihungen der Psy-
chologen und Psychiater im Sinne Jungs
als Hilfskonstruktionen und Arbeitshypo-
thesen aufzufassen, um mit ihrer Hilfe in
der Erforschung der seelischen Vorginge
voranzukommen,

Die Typensysteme (A, Willwoll hat sie in
seinem Werke »Geist und Seele«, S. 240/42,
trefflich in eine Gesamtpsychologie einge-
ordnet) versuchen die fast unabsehbare
Menge von Seelendullerungen unter gewis-
sen Gesichtspunkten zu ordnen, z. B. vom
seelischen oder leiblich-seelischen Grund-
gefiige aus oder von der Art her, wie der
Mensch nach Kulturgiitern strebt (Spran-
ger). Sie stellen dabei irgendeine auf dem
Wege des Experimentes gefundene und
kontrollierte oder im Laufe der drztlichen
Behandlung oder in andauernder sorgfalti-
ger Selbstanalyse immer wieder offenbar
gewordene Erfahrungstatsache oder einen
Erfahrungszusammenhang als Ausgangs-
punkt in den Vordergrund. Dabei steht
dem einen Ordner als erstes Ziel und als
Basis jeder Praxis die wissenschaftlich be-

355



weisbare Wahrheit im Vordergrund, wih-
rend dem andern die praktische Verwer-
tungsmoglichkeit in der é&rztlichen und
pidagogischen Praxis mehr am Herzen liegt
und er die »Theorie« in den zweiten Rang
verweist. Professor Dr. G. Pfahler, Direk-
tor des Institutes fiir Psychologie und Er-
ziehungswissenschaften der Universitit Tii-
bingen, geht als »akademischer« Psycholo-
ge mit peinlicher Sorgfalt und unerbitt-
licher Konsequenz darauf aus, nichts als
Tatsache hinzustellen, was nicht in saube-
rer, unanfechtbarer Forschung erwiesen ist
oder etwa erst noch im Stadium der Ver-
mutung steht oder immer noch phantasie-
volle, wenn auch vielleicht aussichtsreiche,
Kombination ist; er wirft denn auch Jung
— um hauptsdchlich ihn anzufithren * —
bei aller Anerkennung einiger Gesichts-
punkte in bezug auf viele Lésungen, beson-
ders wegen des Einsatzes des Libidobegrif-
fes, Mythenbildung vor (System der Ty-
penlehre, Leipzig 1943, S. 232). C. G. Jung
dagegen, immer vor allem Arzt im Dienste
der Heilung, gesteht offen (Psychologie
und Erziehung, S. 51): »Wir Arzte sind
gezwungen, um der Not der Kranken wil-
len, Schwer- bis Unverstindliches gegebe-
nenfalls mit ungeniigenden oder in puncto
fraglichen Mitteln zu behandeln und dazu
den nétigen Mut und das Verantwortungs-
gefiih]l aufzubringen. Wir miissen uns aus
Griinden unseres Berufes mit schwierigsten
und dunkelsten Fragen auseinandersetzen,
mit dem BewuBtsein der méglichen Fol-
gen eines falschen Schrittes.« Wer in der
Praxis mit Kiihnheit wagt, wird es auch in
der Theorie tun, selbst auf die Gefahr
»eines falschen Schrittes« hin! Beider For-
scher Arbeit (Jungs wie Pfahlers) ist von

* Cf. hierzu auch die scharfsinnige Studie von
J. Staub »Die Auffassung von Gott und Religion
bei C. G. Jung« (Annalen der Philosophischen Ge-
sellschaft Innerschweiz und Ostschweiz 1948, 4.
Jahrgang, Nr. 1). Doch folgert m. E. der Verfasser
hin und wieder mehr als die von ihm gesetzten
Primissen erlauben.

356

hochstem Verantwortlichkeitsbewulltsein
getragen, aber dieses scheint an verschie-
denen Punkten eingesetzt.

Wer ein Typensystem aufstellt, muf} sich
gefallen lassen, vom aufmerksamen, ver-
gleichenden Leser seines Werkes ebenfalls
als Typ eingereiht zu werden. So erweisen
sich denn auch die Ausgangspunkte der
Typensysteme bei niherem Zusehen als ty-
penbedingt. Damit ist aber auch gesagt,
daB selbst im giinstigsten Falle jedes dieser
Systeme sich der vollen, uneingeschrink-
ten Wahrheit nur in dem Mafle nidhern
wird, als dies dem Werke eines sterblichen
Menschen mit sehr eigengeprigter Indivi-
dualitit gegeben ist — aber das trifft ja
auch fiir die philosophischen Systeme iiber-
haupt zu, selbst fiir die der verschiedenen
doch sehr erleuchteten Heiligen! Dem ab-
gerundeten Menschen (und wir halten
Jung dafiir) wird dabei mehr gelingen als
dem weniger abgerundeten (rund im Sinne
Platos). Mit dieser Abhingigkeit von Ty-
pen eigener oder anderer Prigung mag
auch zusammenhingen, dafl dem einen
Forscher der oder jener Gesichtspunkt
mehr als ein anderer im Vordergrund steht
(das leuchtet vor allem von der Spran-
ger’schen Betrachtungsweise her ein) und
dall die Autoren je nach Temperament
einander scharfe Mingel vorwerfen, wobei
die Mingel sehr oft die AuBerachtlassung
der eigenen einseitigen Stirke besagen. Die
Abhingigkeit von Typen spielt auch in die
Darstellungsweise hinein. Neben den Bii-
chern jener Typenpsychologen, die Schritt
fiir Schritt unter grofter Vorsicht und un-
ter stindiger Sicherung und Riickendek-
kung durch die zeitgenossische Fachlitera-
tur vorangehen, erscheint beispielsweise
die Schreibweise Jungs als autoritir. Wer
viel mit Arzten zu tun hat, kennt diesen
Ton, der aus dem Willen nach Fiihrung
stammt und am Krankenbett und in der
psychischen Behandlung abwegiger Zu-
stinde eher am Platze ist als in der wissen-
schaftlichen Abhandlung. Immerhin ist zu



beriicksichtigen, daBl Jungs Hauptwerke
auf einer grollen Menge von Einzelunter-
suchungen und Einzelpublikationen (cf.
hierzu das Verzeichnis der Schriften Jungs
in Dr. J. Jakobis ausgezeichnetem Buche
»Die Psychologie von C. G. Jung«, Rascher
1945, S. 245—257) und vor allem auf Tau-
senden von nicht zitierbaren Krankenge-
schichten aufbauen.

In dem MaBle, in dem ein Typensystem
sich der »Wahrheit«, d. h. dem wirklichen
Tatbestande nidhert, ist es ein Instrument
zur Erfassung der Seele des Zoglings, Schii-
lers oder Kranken. Sein Richtigkeitsgehalt
ist aber stets wieder an jedem Einzelfalle
neu zu erproben. Nur dann wird es nicht
zur mehr oder weniger entgeisteten, beque-
men Schablone. In diesem Sinne ist auch
das Typensystem Jungs als Arbeitsgrund-
lage in der Forschung und in der psychia-
trischen und pidagogischen Praxis zu ver-
wenden mit dem Dank, der einem For-
scher und Praktiker gebiihrt, wenn er uns
an den Friichten seiner Lebensarbeit teil-
haben ldBt. Das Typensystem Jungs kann
m. E. praktisch verwendet werden, ohne
dall man sich deswegen auf seinen philoso-
phischen Unterbau festlegt, sowie es ja
auch aus der Erfahrung heraus zusammen-
gewachsen ist und erst nachher vom Ver-
fasser — trotz seiner Versicherungen, nur
bei der Empirie bleiben zu wollen — mit
philosophischen und psychotheologischen
Ausweitungen versehen worden ist, wel-
ches Unterfangen iibrigens nicht erstaun-
lich ist, da es jeden tieferen Menschen dazu
dringen mul, seine Erfahrungen metaphy-
sisch zu verankern. Daf3 Jung diesem Dran-
ge schlieBlich doch nicht widerstand, be-
weist nur seine »Abrundung.

Die vergleichende Betrachtung der Ty-
pensysteme wird beinahe von allen System-
bauern selber in der Auseinandersetzung
mit andern Autoren zur Stiitzung der eige-
nen Position angewendet. Die Konkordanz-
punkte, die sich dann aufdringen, diirfen
wohl als einigermallen gesicherte Ergeb-

nisse der psychologischen Forschung auf-
gefallt werden. Ein solches Ergebnis ist
z. B. (Pfahler selbst weist in seinem System
der Typenlehren S. 234/35 darauf hin) die
Bewegung der Seele oder psychischen Ener-
gien von sich, dem Subjekte, weg zum Ob-
jekte hin (von Jung »extravertiert«, von

‘Pfahler »zyklothym« benannt), anderseits

die Tendenz vom Objekte weg zum Sub-
jekte hin (von Jung »introvertiert«, von
Pfahler »schizothym« bezeichnet). Es
wire aber eine Arbeit fiir sich, zu unter-
suchen, wieweit dann die Ausdehnung die-
ser Begriffe des nihern iibereinstimmt,
d. h. mit welchen Grund- und Nebentat-
sachen die Autoren die Begriffe fiillen.

Zusammenfassung :

Der Typenlehre C. G. Jungs ist nicht absolute
Giiltigkeit zuzuschreiben, doch ist sie als eine giin-
stige Arbeitsgrundlage zu verwerten und zu erpro-
ben, wobei ihr allgemeinphilosophischer Unter-
und Uberbau eventuell auch in anderer Art ver-
sucht werden kann.

II. Die pédagogische Yerwertung der
Jung’schen Typenlehre

Scheiden wir zu Beginn schon aus, was
von der Jung’schen Psychologie fiir die
péddagogische Praxis nach Jung selber weg-
fillt: die Analyse des Unbewul3ten. Der Ju-
gendliche mul} in erster Linie seine be-
wuBte Funktion entwickeln, um sich mit
ithr der Welt anzupassen. Es fillt somit
weg die Traumanalyse, damit die Feststel-
lung des inneren Zustandes durch Tridume
und dadurch auch die Feststellung der Ty-
pen aus den Triumen. Verwendbar hinge-
gen ist die Grundauffassung der psychi-
schen Totalitit von BewuBBtem und Unbe-
wulltem in den vier Funktionen und den
zwei Einstellungsweisen und deren Mecha-
nismen der Projektion (die auch auller-
halb des Traumes stattfinden kann), des
Ausgleiches, ihre Aulerungen durch Symp-
tome, Komplexe und Wachtraume (Phan-
tasien).

357



Sofern im Laufe der Erziehung gewisse
Fehleinstellungen korrigiert werden miil3-
ten und also die Verwendung der Jung-
schen Typen primidr im Dienste des Hei-
lens stiinde, wire, so weit nicht der Arzt
zuzuziehen ist, der Modus der Bewult-
machung durch Besprechung anzuwenden,
wie sie im Verlaufe einer Analyse bei der
Traumbesprechung gepflegt wird. Dabei
sollte der Rapport gewahrt und gepflegt,
aber keine Suggestion verwendet werden,
welche die Freiheit der EntschliefSungen
und somit ihre Haltbarkeit beeintrichtigt.

Bei der Verwendung der Jung’schen
»Hilfsvorstellungen« zu Zwecken der Er-
ziechung ist Jungs eindringlicher Wunsch
zu beachten, man solle diese Auffassungen
dem Jugendlichen gegeniiber fiir sich be-
halten und jeden Anschein einer Klassie-
rung in ein Typenschema peinlichst ver-
meiden. Der Jugendliche diirfe nicht durch
eine Theorie scheu gemacht werden. Das
ganze System gehort demnach in die be-
obachtende
schweigsamen Erziehers und Lehrers. (Mit

Intelligenz eines hieriiber
zunehmendem Alter darf, vielleicht von
der Darbietung der Psychologie im Philo-
sophieunterricht her, eine Lockerung ein-
treten.)

Es erhebt sich nun die wichtige Frage:
mit welchen Mitteln soll der Typ erkannt
werden? Denn mit der Erkennung des Ty-
pes steht und fillt die ganze Verwendung
der Typenlehren. Jung selber ist der An-
sicht, daB die Grundfunktion eines Men-
schen in normalen Fillen aus seinem gan-
zen Gehaben unschwer erkannt werden
konne. Er gibt aber anderseits auch zu, daB
kompliziertere Naturen nur nach langer
Beobachtung in ihrem Grundgefiige er-
faBBt werden. Denn es ist nicht zu verges-
sen, dall, wenn auch jeder Mensch alle
Funktionen in sich trigt, diese Funktionen
beim Jugendlichen noch viel undifferen-
zierter vorhanden sind, und auch, dal} Be-
wulltes und Unbewulites im Austausch von
Pol zu Pol bestindig hin- und her- und in-

358

einanderfluten. Wer die umfangreichen
Verfahren, wie etwa den Rorschacher Test,
wegen ihrer Kompliziertheit nicht anwen-
den will, der halte sich an die Beobach-
tung des Zoglings aus vielen Einzelheiten,
wozu Schulen mit Internaten natiirlich
giinstigere Gelegenheiten bieten als Schu-
len ohne Internat. Material zur Feststel-
lung des Types bieten sodann miindliche
und schriftliche Befragungen in jedem
Fach, dann Aufsitze oder kleinere schrift-
liche Aufgaben mit Testcharakter. Zu
ihnen zihle ich schriftliche Zusammenfas-
sungen von Lektiire, die allen Typen An-
haltspunkte geben, sich typologisch zu ver-
raten. Dazu hitte die Beobachtung wih-
rend der Freizeit zu treten.

Bei der Feststellung der Typen darf nicht
vergessen werden, dall in jedem Schiiler
und Zoégling alle Grundfunktionen und
Einstellungsweisen vorhanden sind, wenn
auch in verschiedenem Malle, und dal3 es
die Leitfunktion herauszufinden gilt ohne
dabei die andern zu iibersehen. Sodann
gibt es nicht wenige Mischtypen, in denen
zwel Funktionen in beinahe gleichem Ma-
Be ausgeprigt sind oder die ganz unerwar-
tete Konstellationen aufweisen. Das Jung-
sche Typeninstrument ist ein achtfiltiges
oder, wenn man die Mischtypen in Be-
tracht zieht (siehe Abb. 2), sogar ein sech-
zehnteiliges: vier Grundtypen (und even-
tuell vier Mischtypen) in extravertierter
oder intravertierter Einstellung! Es ist na-
tiirlich komplizierter, etwa eine ganze
Klasse nach 8 als nur nach 2 Gruppen aus-
zuscheiden. Aber gerade dieses vielteilige
Instrument garantiert eher, dal} die immer

des

nicht so leicht in ein grobes Schema ge-

einmalige Individualitit Menschen
preBt wird, dal} seiner Vielschichtigkeit
sorgfiltiger nachgespiirt wird, kurz: dal3
man es sich mit seiner Erfassung und Be-

Auf

Grund dieser reicheren Erspiirung ist ein

wertung nicht zu einfach macht.

engerer Kontakt moglich und ergibt sich
leichter das, was Jung den Rapport nennt:



das Gefiihl bestehender Ubereinstimmung,
das dem Lehrer und dem Schiiler in dem
MabBe erbluht, als sich der Schiiler verstan-
den oder in seiner »Unergriindlichkeit«
wenigstens erahnt fithlt. Ohne diese An-
nahme des Lehrers und Erziehers von sei-
ten des Schiilers ist keine dauernde erzie-
herische Beeinflussung moglich. Ohne sie
wird auch jede Strafe nur Opposition und
Verbitterung wecken, ohne den Bestraften
weiter zu bringen.

Was bietet nun die Jung’sche Typen-
lehre dem Erzieher und Lehrer fiir den
Klassenbetrieb?
Jugendlichen vielfach bis zum 20. Alters-
jahre in Klassen!

Denn heute stecken die

Wenn das Wissen um diese Typen als all-
gemeine Einstellung im Hintergrunde aller
MabBnahmen und Darbietungen steht, ver-
anlaB3t es den Erzieher zu einer vermehr-
ten, wohlwollenden und verstehenden
Wachsamkeit. Was ihn frither leicht oder
schwer drgerte, fiangt ihn, den jetzt wa-
chen, auf einmal an zu interessieren als
Symptom vielleicht eines gestauten Ener-
gieablaufes, dem er dann freiere, legalere
Bahn schaffen wird. Ungeordnete, leiden-
schaftliche Ausbriiche von seiten der Schii-
ler, die ihn frither abstielen und verbitter-
ten, erfallt er nun als Komplexe und er
spiirt taktvoll ihren Ursachen nach. In dem
MaBe, als er aufmerksamer und verstehen-
der wird, objektiviert er sich, und das wird
seine Fithrung zielbewulter, sein Wirken
fruchtbarer machen.

Die Vergegenwirtigung der zwangsliufi-
gen Gegensitzlichkeit im Ablauf der psy-
chischen Erscheinungen wird den Lehrer
und Erzieher noch mehr als frither mah-
nen, auf richtigen Wechsel in Anspan-
nung und Entspannung sowohl im Unter-
richt wie in der Darbietung erzieherischer
Motive zu achten. Die Anzeichen automa-
tisch sich einstellender Abspannung nach
groBerer vorheriger Anspannung (viel-
leicht in einem anderen Fache bei einem

anderen Lehrer!) wird der Lehrer nun we-
niger schnell als boéswilligen Disziplin-
bruch werten. Hat er aber die Warnzei-
chen, die der Entspannung in Form von
Disziplinlosigkeit vorangingen, iibersehen,
so nehme er nun bei regelwidriger Ent-
spannung des Einzelnen oder der Klasse —
ohne deswegen in der Fiithrung schwach zu
werden — einen Teil der Schuld auf sein
eigenes Konto, das wird die Atmosphire
in etwa entgiften. Schickt ihm beim Fach-
lehrersystem ein Kollege eine abgehetzte
Klasse ins Zimmer, wird er in rascher Er-
fassung der Situation lieber schnell die no-
tige Entspannung selber veranlassen, als
sie nach vergeblichen Kimpfen um die
Disziplin dann schlie8lich doch iiber sich
ergehen zu lassen, oder durch ihre diktato-
rische Unterdriickung die ganze Stunde
eine unlustige, dumpfe Opposition der
Schiiler gegen sich zu haben, und nachher,
selber mit Minderwertigkeitsgefiithlen be-
laden, die Klasse unfroh und schon mit
einem Vorurteil fiir die nichste Stunde zu
entlassen. Einer klugen Vorbeugung oder
auch Selbstkorrektur braucht
kein Bekenntnis und Mea-Culpa-Schlagen

deswegen

vorauszugehen.

Aus den Jung'schen Auffassungen her-
aus wird der Lehrer und Erzieher vor
allem die superiore Funktion des einzelnen
Schiilers soweit achten und pflegen und
entwickeln helfen, als es nur moglich ist.
Denn mit ihr mul} spiiter der Schiiler die
Anpassung an das Leben versuchen und
den Lebens- und Existenzkampf wagen. Das
wird den Lehrenden oder Erziehenden un-
ter Umstinden kein kleines Opfer kosten,
dann ndmlich, wenn diese Funktion sei-
ner eigenen entgegengesetzt ist und er nach
dem Gesetze, dall jeder Typ seinen Gegen-
typ geringzuschitzen versucht ist, ebenfalls
geneigt sein sollte, diesen bestimmten Schii-
ler abweisend oder mindestens kithler zu
behandeln. Dal} er aus seiner entgegenge-
setzten superioren Funktion dem Schiiler
dennoch bietet, was er kann, ist selbstver-

359



stindlich, denn diese Zugaben bahnen im
Schiiler die Ausbildung zum abgerundeten
Menschen an. Auch fallen vielleicht seine
zweite und des Schiilers zweite Funktion
zusammen und bilden eine Briicke, iiber
die eine Verstindigung und eine innere
Kontaktnahme moglicher wird. (Don Bos-
co mul, natiirlich gesehen, die Verstindi-
gung iiber alle diese Briicken mit dem In-
stinkt des liebenden Heiligen meisterhaft
ausgeniitzt haben!) Auf alle Fille wird
sich der Lehrer und Erzieher von der Ba-
sis dieser Auffassungen aus viel weniger
irgern, wenn auf das, was ihm an Anre-
gungen aus innerstem und wohl meistens
auch aus ehrlich bekiimmertem Herzen
flieBt, kein Echo oder nur ein spirliches
entgegenkommt — weil der Gegentyp ja
eben keines geben kann, zumal er ja auch
noch jugendlich unbeholfen ist. Sich mit-
zufreuen, dal} ein Schiiler sich wohler bei
einem anderen Lehrer fiithlt, bei dem er
sich infolge direkterer Forderung seiner
Hauptfunktion angesprochener sieht, einem
solchen Schiiler die Aktualisierung seiner
Potenzen zu gonnen, wo immer es sei, und
bescheiden, unverletzt in den Hintergrund
zu treten, gehort zu den schwersten und
wenigst beachteten Opfern der Pidagogen.

Gerade so opferreich ist die Aufgabe, in
der Darbietung des Lehrstoffes wie der Er-
zichungsmotive den verschiedenen Typen,
also dem Denk-, Fiihl-, Empfindungs (Em-
pirie)- und dem Intuitionstyp Amnsatz-
punkte zum geistigen Ergreifen des Gebo-
tenen zu bieten und aus einer eventuellen
Interesselosigkeit der Schiiler immer wie-
der fiir die Gestaltung der Unterrichtsstun-
den zu lernen. Wer es tut, bewahrt sich vor
der Verholzung und davor, leerer Routi-
nier zu werden. Das setzt natiirlich eine ge-
wisse Abrundung des eigenen Menschen
voraus und macht verstindlich, warum im
Lehrerberuf der Mischtyp es leichter hat
als der Eintyp: ein Fingerzeig auch fiir die
Berufsberatung der Akademiker. Vielleicht
ruht die Begnadung und der praktische

360

Erfolg vieler groBer Erzieher auf diesem
Faktum der natiirlichen eigenen Viel-
schichtigkeit auf!

Im Zusammenhange mit diesen Einstel-
lungen wird der Lehrer und Erzieher im-
mer im Auge behalten miissen, daf3 auch er
ein Typ mit Grenzen ist, dal} sich aber fiir
ihn die ernste Forderung stellt, diese Gren-
zen im Interesse des zu Erziehenden und
zu Unterrichtenden moglichst zu lockern
und zu weiten. Der Satz: »Ich bin nun ein-
mal so, und sie sollen mich nehmen, wie
ich bin!« verliert im Lichte dieser Erkennt-
nisse ein wenig an Boden. Schon das ehr-
liche Bedauern, daBB man nur so ist, wiirde
die eigenen Grenzen um ein weniges lok-
kern und weiten. '

Alle diese aus den Jung’schen Hilfsvor-
stellungen sich ergebenden Forderungen
fiir Einzelerziehung wie fiir Klassenbetrieb
stellten sich dem Erzieher, zumal von der
religiosen Seite her schon je und je, wenn
vielleicht auch mit anderer Akzentuierung.
Das beweist nur, wie Jungs Anschauungen,
von ganz anderer Seite her als Frucht einer
Jahrzehnte langen Forscherarbeit und Er-
fahrung auf dem Gebiete der Neurosenbe-
handlung dargeboten, mit den tiefsten Er-
fahrungen erziehender Menschen iiberein-
stimmen und urgesund sind. Vielleicht sind
sie auch bei ihm von positiven Archetypen
genihrt, in denen sich ja die Verhaltungs-
weisen und Erfahrungen ganzer Genera-
tionen niederschlagen.

Ich vermute, dal3 vor allem der rational
Eingestellte die Anregungen der Jung-
schen Typenlehre begriifit und sich in ihr
heimisch zu machen versucht; daf3 aber im
iibrigen unter Lehrern und Erziehern aller
Stufen der Fiihltyp sich lieber auf die Si-
cherheit seines Gefiihles beruft und darauf
gestiitzt diese und andere Typenlehren als
Mechanisierung und Atomisierung des
Menschen ablehnen wird; dal3 der Empiri-
ker sie als Ideenkonstruktionen verpont
und sich auch fiirderhin darauf beschrin-
ken will, mit »beiden FiiBen« im vollen



Leben zu stehen und die Dinge und Schii-
ler »zu nehmen, wie sie sind«, »einfach und
unkompliziert«, und »Faulheit als Faul-
heit und Dummbheit als Dummbheit« zu ta-
xieren; dall der introvertierte Intuitive in
seiner Scheu vor der objektiven Ding- und
Tatsachenwelt auch weiterhin das Tatsidch-
liche der Jung’schen Empirie nicht zur
Kenntnis nehmen und sich mit ihr ausein-
andersetzen, sondern lieber nach seiner
aus dem Innern stammenden Idee und
Norm lehren und erziehen will. Vielleicht
werden sich aber selbst des Fithlenden Ge-
fiihl, des Empirikers Erfahrungskreis und
des Intuitiven Bezug zu seiner Innennorm
aus dem von Jung dargebotenen Material
erweitern lassen. Denn auch ein Instinkt
kann schlieBlich in seiner Basis sicherer
werden, und die im UnbewuBten liegenden
Quellen des Kiinstlers der Erziehung ertra-
gen eine Bereicherung.

Auf die vielfach aufgeworfene Frage, ob
denn eine so einldBliche Erspiirung der
psychischen Situation des Einzelnen wie
ganzer Klassen die Erzieher- und Lehrtatig-
keit nicht ungebiihrlich belaste und kom-
pliziere, sie der Geradlinigkeit und Durch-
schlagskraft beraube und die zu Fiihren-
den noch zerfahrener werden lasse, weil sie
nun nicht mehr entschlossen angefal3t wiir-
den, ist zu antworten, dal} die vermehrte
Einsicht in die psychischen Verhilinisse
keinen Erzieher und Lehrer davon dispen-
siert, seine Fiihrungsenergie entschieden
einzusetzen, wohl aber ermoglicht, sie nun
am richtigen Orte zu verwenden. Diesen
richtigen Ort zu finden, soll eine der
Friichte des Studiums auch der Jung’schen
Typenlehre sein.

Zusammenfassung :

Von den Jung’schen Auffassungen ist in der pi-
dagogischen Praxis

1. nicht verwendbar die Analyse des UnbewuBten
der Jugendlichen;

2. verwendbar die Typenlehre mit Feststellung der
Typen durch Arbeiten mit Testcharakter und
durch Beobachtung.

3. Diese Verwendung der Jung’schen Typenlehre
a) ermdaglicht eine bessere Kontaktnahme (Rap-

port);

b) veranlaBt eine Wachsamkeit sich selber ge-
geniiber und ein besseres Verstindnis von

Erscheinungen, die, miBlverstanden, Ileicht

Argerquellen werden kinnen;

c¢) mahnt zum richtigen Wechsel von Anspan-
nung und Entspannung;

d) mahnt zur Beachtung der superioren Funk-
tion des Schiilers;

¢) mahnt, den Lehrstoff und die Erziehungsmo-
tive nicht nach einem imaginiren Einheits-
schiiler, sondern mit Riicksicht auf die tat-
sichlichen Typen der Klasse darzubieten;

f) mahnt den Erzieher und Lehrer an die Gren-
zen des eigenen Types und regt zu deren

Lockerung an.

AbschlieBlend sei die Anregung gemacht,
die Jung’schen »Hilfsvorstellungen« ohne
jede Starrheit — Jung ist ja der erste, eine
solche zu verponen! — und zusammen mit
Beriicksichtigung auch anderer Typen-
systeme wie etwa auch des Kretschmer-
Pfahlerschen oder desjenigen von Spranger
oder Jaensch zu erproben in der Weise,
daB an einigen Schulen mit oder ohne In-
ternat, welche die Schiiler iiber eine Reihe
von Jahren behalten (also z. B. Gymnasien
und Seminarien), die Typen einer Eintritts-
klasse festgestellt wiirden. Diese Typenauf-
nahme wire dann von Jahr zu Jahr nach-
zufithren und durch neue Beobachtungen
zu vervollstindigen. Hierdurch wiirde Ma-
terial bereitgestellt werden nicht nur zu
diskretem Gebrauche aller Lehrer der
Schule, sondern auch zu Handen des Be-
rufsbheraters. Endlich wiirde dadurch wert-
volle Vorarbeit geleistet fiir die Darstellung
der Entwicklungsphasen der einzelnen Ty-

pen.

361



	Die Typenlehre von C.G. Jung und ihre pädagogische Verwertung

