
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 36 (1949)

Heft: 12

Artikel: Die Typenlehre von C.G. Jung und ihre pädagogische Verwertung

Autor: Hafner, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
H A E B M O X A T S S «' II R I F T FI R ERZIEH!' .V« UND UNTERRICHT

OLTE N, 15. OKTO B E R 1 9 49 NR. 1 2 3 6 JAHRGANG

DIE TYPENLEHRE VON C. G. JUNG UND IHRE PÄDAGOGISCHE
VERWERTUNG

Von Theodor Hafner

Vorbemerkung: Schon längst war eine
praktische Stellungnahme von unserer Seite zu Jungs
Typenlehre fällig. Von der Schriftleitung wurden
namhafte Psychologen dazu eingeladen, die aber
bis anhin dem Wunsche noch nicht hatten entsprechen

können. Dagegen wurde mit betonter
Anerkennung auf die Ausführungen hingewiesen, die
Dr. Theodor Hafner in der Innerschweizerischen
Philosophischen Gesellschaft vorgetragen hat. Dies
Referat wurde von verschiedener Seite zur Drucklegung

und Verbreitung in weitern interessierten
Kreisen anbegehrt. Uns ist es schließlich geglückt,
diese Darlegungen als Artikel für die »Schweizer
Schule« zu sichern. Für die Drucklegung wurden
sie vom Verfasser eigens bearbeitet. Wir sind dem
Verfasser für sein Entgegenkommen sehr zu Dank
verpflichtet. Diese wesentliche Stellungnahme zu
Jungs Typenlehre verdient seitens unserer erzieherisch

tätigen Leserschaft besondere Beachtung,
zumal für die pädagogisch-psychologische Praxis in
Volks- und Mittelschule. Die beiden Diagramme
wurden dem Werke von Dr. J. Jakobi, »Die
Psychologie von C. G. Jung«, Rascher-Verlag, Zürich,
entnommen, mit gütiger Erlaubnis der Verfasserin
und des Verlages, für die wir vorzüglich danken.

Die Schriftleitung.

In seinem Werke »Psychologie und
Erziehung« (Rascher 1946) gibt C. G. Jung
der Meinung Ausdruck, daß Theorien auf
dem Gebiete der Psychologie zum Aller-
verheerendsten gehören, weil wir nicht einmal

den empirischen Umfang der
seelischen Phänomenologie festgestellt hätten
und so wenig von der Psyche wissen, daß es

geradezu lächerlich sei, zu glauben, man
wäre so weit, allgemeine Theorien aufstellen

zu können. Wir bedürften des orientierenden

Wertes wegen höchstens einiger

theoretischer Gesichtspunkte und
Hilfsvorstellungen (S. 132).

Beherzigen wir dazu, daß nach Jung die
Kinder lange Zeit ein Teil der Psychologie
der Eltern sind, und daß es unstatthaft
ist, die Ausdrücke, die auf das Seelenleben

der Erwachsenen Anwendung
finden, auch für Jugendliche zu verwenden.
Ebenso geht es nicht an, das was für Kranke
gilt, zur Basis der Betrachtung von Gesunden

zu machen. Stellen wir dazu noch in
Rechnung, daß nach der Ansicht der meisten

Typenpsychologen die Typen im
jugendlichen Alter noch nicht so ausgeprägt
vorhanden sind, daß sie mit eindeutiger
Sicherheit festgestellt werden können.

Wir finden aber auch im selben Werke
Jungs (Psychologie und Erziehung), das

aus Vorlesungen für Erzieher entstanden
ist, den Standpunkt vertreten, daß eine
gewisse Kenntnis der Psychologie, d. h.
Menschenkenntnis und Menschenerfahrung, ein
erwünschtes Requisit des Erziehers sei (S.

191.)

Unter dieser Psychologie versteht Jung
im Gegensatze zur empirischen oder auch
zur spekulativen Psychologie die analytische

oder komplexe Psychologie, die sich
mit der natürlich vorkommenden
Gesamterscheinung der Psyche befaßt. Ihre
Versuche betreffen die wirklichen Ereignisse
des täglichen Lebens, und ihre Versuchspersonen

seien die Patienten, Schüler,
Angehörigen, Freunde und wir selber. Ihre

345



Absicht sei ein bestmögliches Begreifen des

Lebens, wie es sich in der Seele des

Menschen darstellt, die bessere Anpassung an
das Leben, und zwar an das äußere wie an
das innere (S. 50/52). Diese Psychologie sei

eine praktische Wissenschaft und forsche

nicht, um zu forschen, sondern um zu helfen

CS. 53). Die Absicht und der innerste
Sinn dieser neuen Psychologie — zu der die
Wissenschaft nur ein Nebenprodukt
darstelle — sei ärztlich sowohl wie erzieherisch.

Die gewissen theoretischen Gesichtspunkte

und Hilfsvorstellungen dieser
Psychologie haben sich nun Jung im Laufe
seiner jahrzehntelangen psychotherapeutischen

und psychiatrischen Praxis zu einer
bemerkenswerten Einheit zusammengeschlossen.

Wir finden sie in vielen seiner
Werke zerstreut niedergelegt, zusammenhängend

in seinem Buche »Psychologische
Typen« (Rascher-Verlag, Zürich). Der
Umstand, daß Jung diese Typendarstellung —
erstmals i. J. 1920 erschienen, i. J. 1937

anläßlich des 7. Tausends mit einem energischen

Vorwort gegen akademische Psychologen

versehen — im Jahre 1946 unverändert

im 10.—11. Tausend herausgab,
scheint zu beweisen, daß sie sich ihm auch
in diesen letzten Jahrzehnten seiner
ärztlichen und akademischen Tätigkeit bestätigt

hat. Sie stellt die Frucht schwerer

täglicher ärztlicher Berufsarbeit dar und
fußt auf einem unvergleichlichen empirischen

Material aus allen Bevölkerungsstufen,

aus allen Völkern und Rassen. Es wird
zugleich verglichen mit den Anschauungen
und Philosophien des Westens und auch
des Ostens und aller Zeiten.

Wenn es Jung auf Grund dieser

Hilfsvorstellungen gelungen ist, Tausende von
Menschen zu heilen und ihnen ihren
natürlichen Weg wieder zu zeigen, indem er
sie auf Grund ihres ursprünglichen, von
Natur gegebenen Gefüges wieder zurechtbog,

so muß sich die pädagogische Psycho¬

logie, interessiert an allem, was lacht auf
das Seelenleben der Jugendlichen wirft,
sicher ernsthaft fragen, ob die Grundstrukturen,

die Jung bei diesen Behandlungen
schließlich herausfand, nicht doch auch

Möglichkeit böten, den noch unverboge-

nen jungen Menschen vor \erbiegung in
Neurosen zu erziehen und zur Lebenstüchtigkeit

zu führen. Geben die Jung'schen
theoretischen Gesichtspunkte nicht nur
dem Arzte, sondern auch dem Lehrer aller
Stufen und dem Erzieher Ansatzpunkte,
von denen aus er Lehrgut und Erziehungsmotive

zöglings- und schülergemäßer und
stufenentsprechender bieten kann?

Machen wir uns zu diesem Zwecke vorerst

ein Bild der Jung'schen
»Hilfskonstruktionen«, d. h. der Jung'schen
psychologischen Typen.

I. Die Typenlehre Jungs

Die Typenlehre Jungs fußt auf seiner

Auffassung der Psyche. Unter ihr versteht

er die Gesamtheit aller psychischen
Vorgänge als eines dynamischen Systems,
fußend auf der Gesamtheit der psychischen
Kraft, die wie die physische Energie
unveränderlich konstant bleibt, wenn sie sich
auch nach den Gesetzen des Gefälles in
einzelnen Akten hin und her bewegt. (J. Ja-

cobi verwendet das Bild kommunizierender

Röhren.) Im Stande der Potenz äußert
sie sich in Trieben, Bereitschaften vorwiegend

des Unbewußten, im Stande des Aktes

durch Handlungen des Bewußten wie
des Unbewußten.

Die Totalität der psychischen Kraft
verteilt sich auf das größere Unbewußte und
das kleinere Bewußtsein mit dem Mittelpunkt

des Ich. Bewußtsein und Unbewußt-
sein zusammen bilden das Selbst.

1. Das Bewußtsein.

Das Bewußtsein manifestiert sich in vier
typischen vom jeweiligen Inhalt unabhängigen

Weisen: in der Weise des nach Wahr

346



oder Unwahr entscheidenden logischen
Denkens und des entgegenstehenden nach

Lust und Unlust auswählenden Fühlens.
Dann äußert es sich im Empfinden; es

nimmt Gegenstände auf sinnliche Anreize
hin, Ideen in ihrer objektiven Gegebenheit
wahr. Es äußert sich überdies in der W eise

des die Dinge nach ihren Möglichkeiten
und Verbundenheiten wahrnehmenden
Schauens oder Intuierens. So haben wir
den Denk-, Fühl-, den Empfindungs- und
den Intuitionstyp. Denk- und Fühltyp
nennt Jung urteilende und, weil sie werten,
rationale Typen; den Empfindungs- (den
empirischen!) und den Intuitionstyp nennt
er wahrnehmende (irrationale) Typen, wobei

der erstere mit seinem Sinnenapparat,
der zweite weniger mit dem bewußten

Sinnenapparat als vielmehr durch die Fähigkeit

einer inneren, unbewußten Wahrnehmung

arbeitet. Alle diese vier Fähigkeiten
sind in jedem Menschen, aber in der Regel
wiegt eine vor und ist dem Bewußtsein zu
Diensten, damit es vornehmlich mit ihr
sich der umgebenden Welt anpasse. Und
nach dieser vorwiegenden Weise oder
Anpassungsfunktion wird der Typ benannt.
Seine Gegenposition liegt dann gew öhnlich
im Unbewußten und ist dem Bewußtsein
am wenigsten frei verfügbar, während die
der Hauptfunktion nächstliegende Neben-
funktion noch zum Teil dem Bewußtsein
zur Verfügung steht. Die dritte Funktion
ist schon entrückter und eher dem
Unbewußten zugehörig. Die Hauptfunktion
nennt Jung die superiore, die entgegenstehende

die inferiore Funktion. Jung kam
auf diese vier Grundtypen, weil ihm in
seiner langen Praxis auf Grund seines
empirischen Materiales diese Weisen sich als
auf nicht mehr andere reduzierbar
erwiesen.

Mit der superioren Funktion paßt sich
der Mensch der Umwelt an, und diese

Anpassung nennt Jung die Persona. Eine
gutsitzende Persona, also einen guten Anpas¬

sungshabitus, vergleicht er einer gutatmenden

Haut, durch welche der Körper mit
der Außenwrelt sich verbindet. Sie kann
verkrusten, unelastisch, zur Maske werden,
hinter welcher der Mensch seelisch

verkümmert. Solche Masken sind zum
Beispiel die des allzeit lächelnden Wirtes, des

Hoteliers, des Herrn Doktors am Krankenbett,

des Herrn Regierungsrates, des Herrn
Professors und des Herrn Lehrers, die alle
eine mehrmals erfolgreiche Umgangsart
konservierend pflegen, dahinter aber in
der inneren Entwicklung stillestehen. Die
»Persona« ist ein Kompromiss zwischen
Ich und Umwelt und darf nicht mit dem

Ich identifiziert werden, das würde nämlich

zur Sterilität des Ichs führen. Die
superiore Funktion muß hauptsächlich in
der Jugend entwickelt, ja darf da fast
überentwickelt werden, woraus sich für die
Pädagogik Folgerungen ergeben, auf die
noch zurückzukommen ist. Die Entwicklung

der inferioren Funktion wird in der
zweiten Hälfte des Lebens zur dringenden
Notwendigkeit, ansonst schwere Neurosen

entstehen, weil im Nichtentwicklungsfalle
der Anschluß an das eigene Unbewußte, an
das »innere Gesetz« verpaßt und verun-
möglicht wird und seelische

Gleichgewichtsstörungen schwerer Art entstehen.
Ziel jeder Selbsterziehung und Reifung ist
die Entwicklung aller vier Funktionen,
wodurch der abgerundete, ausgeglichene
Mensch, der runde Mensch Piatos
resultierte. (Hier wäre einzuschalten, was Jung
unter Seele versteht: nämlich die Anpassung

des Ichs, welches wiederum im Mittelpunkt

des Bewußtseins steht und die hohe
Identität und Kontinuität mit sich selber
darstellt, die Anpassung dieses Ichs an das

Unbewußte. Diesem Ich steht der Intellekt
als Kraft zur Verfügung, während der Geist
sich aus Bewußtsein und Unbewußtem
nährt.)

Jung hält diese vier Grundfunktionen
durch bewußte Anstrengung oder durch

347



Verdrängung bis zu einem gewissen Maße
veränderbar. Wird dieses »Gewisse« über¬

schritten, ergeben sich Seelenstörungen,
Neurosen.

DENKEN RENKEN

FÜHLEN

Abb. 1. Die vier Grundfunktionen, die anlagemäßig
in jedem Individuum vorhanden sind. Die obere,
helle Hälfte des Kreises bedeutet das Bewußtsein,
die untere, schraffierte das Unbewußte. Die hier
gezeichnete Situation ist für den Denktyp gültig.
Je nach Typ kann aber jede Funktion im Bewußtsein

(hell!) stehen, wobei dann die Gegenposition
(dunkel) im Unbewußten ruht. (Nach Dr. J. Ja-

kobi, Die Psychologie von C. G. Jung, Rascher-Verlag,

Zürich 1940.)

Zusammenfassung.

Das Bewußtsein

a) manifestiert sich in Denken, Fühlen, Empfinden,

Intuieren (die vier Grundfunktionen);
b) differenziert sich in der superioren Funktion,

bedient sich der zwei Hilfsfunktionen und hat
die entgegengesetzte, vierte Funktion als die
inferiore am wenigsten zur Verfügung. Diese liegt
ganz im Unbewußtsein;

c) paßt sich der Umwelt durch die superiore Funktion

an: daher Ausbildung der superioren Funktion

in der Persona in der ersten Lebenshälfte,
der inferioren Funktion zur Gewinnung des

Anschlusses an das »innere Gesetz« in der zweiten
Hälfte des Lebens.

2. Das Unbewußte.

Es gliedert sich in ein persönlich und
kollektiv Unbewußtes. Beide agieren
autonom. Das persönliche Unbewußte ist vom
Bewußtsein noch ein wenig kontrollierbar,
das kollektiv Unbewußte ist es nicht mehr.

Bühlen

Abb. 2. Das Jung'sche Typeninstrument ist ein
vielfältiges, denn jeder Typ differenziert sich wieder
dadurch, daß seine Hauptfunktion mehr nach der
einen oder anderen Nebenfunktion (nach rechts
oder links!) neigt; dadurch entstehen die Mischtypen.

(Nach Dr. J. Jakobi, Die Psychologie von
C. G. Jung, Rascher-Verlag.)

Im persönlich Unbewußten finden sich

vom Bewußtsein zurückgestellte oder
verdrängte Inhalte und unterschwellig
Wahrgenommenes und Gefühltes, das sich ja
heute in dem Maße häuft, als Bewußtsein
und Sinne die Überfülle der Eindrücke
nicht mehr genau unterschieden aufzunehmen

vermögen.

Das kollektive Unbewußte ist gefüllt mit
Inhalten, die nicht persönlich erworben
wurden, sondern ererbte Möglichkeiten,
Bahnungen des psychischen Funktionierens

überhaupt bedeuten. Diese Inhalte
sind der Niederschlag der typischen Reak-

tions- und Verhaltungsweisen der Menschheit

bei ihren Fundamentalvorgängen, die
immer und immer wiederkehren, z. B. der
Geschlechter gegeneinander, des Verhältnisses

zwischen Vater und Sohn, Mutter
und Tochter, Stiefmutter und Kind; des

Verhaltens bei Tag und Nacht, im Frühling

und Winter. Sie sind anderseits auch

348



ausgedrückt in Mythen und Märchen der
Völker. Es handelt sich da also um allgemein

menschliches Erbgut, vererbt durch
die Gehirnstruktur.

Nach Jung stellt das Unbewußte — im
Gegensatz wohl zu unseren bisherigen
Auffassungen — die eigentliche seelische

Tätigkeit, die Haupthaltung des Menschen
dar. Wie häufig es sogar parallel zum
Bewußtsein läuft, können wir an uns selber
kontrollieren. Wir lesen oft und merken
dann auf einmal, daß wir ja innerlich gar
nicht mehr beim Gelesenen stehen; oder
wir reden mit jemandem, geben Antwort,
innerlich aber laufen ganz andere Gedanken

und Vorstellungsreihen. Dieses
Unbewußte äußert sich in Instinkten und Trieben:

Jung nennt nicht nur mit Freud den
Geschlechtstrieb und mit Adler den Machttrieb,

sondern auch den Trieb nach dem

Geistigen und Religiösen, den Trieb nach
Gott. Das Unbewußte hat kompensatorischen

Charakter, d. h. es verhält sich dem
Bewußtsein gegenüber — das sich ja nach
außen anzupassen versucht — ausgleichend

zugunsten der Gesetze des Innern, um das

Gleichgewicht der psychischen Kräfte zu
bewirken, welcher Ausgleich dann letzten
Endes durch die sogenannte Individuation
bewirkt wird. Diese wiederum ist der Weg
der Persönlichkeitsbildung, in deren Dienst
also das Unbewußte steht, wenn es beachtet

wird.

a) Die Einstellungsweisen desünbeivußten.

Stehen dem Bewußten vier Verhaltungsfunktionen

zu Dienst, so verfügt das

Unbewußte über die zwei Einstellungsweisen
der Extraversion und der Introversion. Sie

sind in ihrem Gefüge viel unveränderlicher

als die vier Grundfunktionen. Ihre
Veränderung erzeugt schwerste Neurosen.
Sie beruhen auf der physiologischen
Verschiedenheit und gründen im biologischen
Gegensatz der Anpassungsweisen der
Natur: in der gesteigerten Fruchtbarkeit bei
geringer Verteidigungsstärke und Lebens¬

dauer einerseits und in der Ausrüstung des

Individuums mit vielen Mitteln der
Selbsterhaltung anderseits. Sie finden sich bei
beiden Geschlechtern.

Der Extravertierte läßt sich vom objektiv

Gegebenen her bestimmen, sei dieses

objektiv Gegebene ein mit den Sinnen
wahrnehmbares Ding oder eine Person,
eine Partei, eine Sozietät oder aber eine

objektiv gültige Idee. Der Extravertierte
unterwirft sich diesem Ding, der Person

etc. oder auch der objektiv jetzt und hier
gültigen Idee und nimmt es oder sie als

Norm an im Denken, Fühlen und Empfinden.

Im Übermaß identifiziert sich der

Extravertierte mit diesen Gegenständen
oder Personen oder Gesellschaften (also

mit einem Geschäft, mit einer angebeteten
Person, mit einer Partei, mit einer Bewegung,

einem Orden, einem Mutterhaus
etc.), oder er identifiziert sich mit der
augenblicklich gültigen Idee (z. B. mit den

Auffassungen eines Sartre, weil die nun
Mode sind, oder auch mit den Auffassungen

einer Gesellschaftsschicht oder auch
einer Genossenschaft oder selbst eines
Ordens) ohne eigenes Judicium. Damit soll
nicht gesagt sein, daß solche Anhänglichkeiten

und solches Mitgehen nicht auch
mit Judicium, also mit innerster Überlegung

erfolgen können. Der Extravertierte
paßt sich seiner Umwelt scheinbar sehr

leicht und beweglich an, ist darum in ihr in
der Regel gerne gesehen, wird von ihr
akzeptiert und hat somit Erfolg mit seinen

Ideen, Vorschlägen, die vorwiegend die der
Umgebung sind. Aber er paßt sich eigentlich

mehr ein als wirklich an. Zur Anpassung

würde nach Jung gehören, daß er sich
auch den tieferen Gesetzen des Weltgefüges
anpaßte und nicht nur den Konventionen
einer nächsten, wenn auch vielleicht sehr
erlauchten Umgebung.

Der Introvertierte übersieht das Ding
und das objektiv Gegebene (auch die
gegebene Idee) zugunsten seines subjektiven

349



Faktors, d. h. zugunsten der eigenen Idee
über dieses objektiv Gegebene, zugunsten
also seiner eigenen subjektiven Disposition.
Diese im Introvertierten selbst liegende
Idee ist dem introvertierten Denk-, Fühl-,
Empfindungs- und Intuitionstyp Norm für
jede Beurteilung. Dem Wahrnehmenden,
zumal dem sinnlich oder vom Unbewußten
her die Zusammenhänge Schauenden ist
sie sogar eigentlicher Gegenstand der
Wahrnehmung.

Sieht der Extravertierte die Richtigkeit
seiner Auffassung in der Übereinstimmung
mit dem Objekte unter möglichster
Ausschaltung des persönlichen Faktors, so

sieht der Intravertierte sie in der
Übereinstimmung mit der in ihm selber liegenden
Idee. Er steht — sich selber treu — leicht
in Opposition zum Zeitgeist (diese ist also

nicht immer nur »Tugend«), zur
Zeitphilosophie oder auch zu einer ihm von
irgendwoher vorgeschriebenen oder angeratenen

Philosophie. Stammt diese Idee nicht
nur aus seinem Bewußtsein, sondern aus
seinem Selbst — in welchem Selbst der
Intellekt und die Triebwelt zum harmonischen

Ausgleich der Mitte gekommen sind

—, dann steht der Introvertierte mit dem
kollektiven Unterbewußtsein und durch
dieses mit dem Niederschlag der Erfahrungen

von Tausenden von Geschlechtern in
Verbindung. Darum muß der Extravertierte

— er mißtraut beständig dem
Intravertierten und seinem subjektiven Faktor,
wie überhaupt immer der Typ seinen
Gegentyp zu unterschätzen und zu verachten
geneigt ist — zu seinem eigenen Erstaunen
hin und wieder dem Intravertierten die
Richtigkeit seiner Anschauungen zubilligen,

ohne eigentlich zu wissen warum. Das

wird immer der Fall sein, wenn er in der
Idee des Intravertierten dem Niederschlag
einer viel tieferen, längeren Wirklichkeit
begegnet. Jung nennt diesen subjektiven
Faktor — aber nur, wenn er aus dem
Selbst stammt — das andere Weltgesetz
und betrachtet ihn als ein ebenso unerbitt¬

lich Gegebenes wie die Ausdehnung des

Meeres und den Radius der Erde. Denn
der subjektive Faktor bleibe seit ältesten
Zeiten und bei allen Völkern der Erde in
einem sehr hohen Maße identisch mit sich
selber, indem elementare Wahrnehmungen
und Erkenntnisse sozusagen überall und zu
allen Zeiten dieselben seien.

b) Die Ausdrucksmittel des Unbewußten.

Das Unbewußte äußert sich autonom
und gibt sich mit einer unbeirrbaren
Kontinuität (es sei wieder auf das Paralleldenken

bei Unterhaltungen und »zerstreuter«
Lektüre hingewiesen!), und zwar durch

Symptome (Stauungserscheinungen z. B.

eines gestörten Kräfteverlaufes), dann
durch

Komplexe. Das sind abgesprengte
Persönlichkeitsteile mit einem Sonderdasein.
Sie sind nicht durch das Bewußtsein lenkbar,

brechen plötzlich emotional hervor,
sind unvereinbar mit dem sonstigen
Benehmen. (»Wie kann der und der sich nur
so unbegreiflich benehmen!«) Sie sind der
Beweis einer gestörten psychischen Situation.

Sie weisen ein vom Bewußtsein nicht
erreichbares Kernelement auf, hängen
durch Assoziationen, die typengemäß
gefärbt sind, mit aktuellen Vorgängen und
Erlebnissen zusammen. Sie weisen das

Unerledigte der Psyche auf und können Positives

und Negatives besagen: zu Korrigierendes

oder noch zu Erreichendes. Sie sind

häufig entstanden auf Grund eines Traumas

(d. i. einer seelischen Erschütterung
oder Verwundung), evtl. eines Schocks und
sind konstatierbar durch Jungs
Assoziationsmethode oder die Analyse der Träume,

welch letztere ja das objektiv Psychische

darstellen. Das Unbewußte manifestiert
sich ferner durch Phantasien mit klarem
und verborgenem (manifestem und latentem)

Inhalt; durch Visionen und vor allem
durch die Träume mit ihrem Material aus

dem persönlich Unbewußten und aus dem

kollektiv Unbewußten, den Archetypen,

350



das heißt aus den ererbten Balinungen,
Kraftfeldern, »Magneten«, Selbstabbildungen

unserer Instinkte. Die Archetypen sind

vergleichbar den Ideen Piatos, weisen aber
im Gegensatz zu ihnen eine negative und
positive Seite auf und sind nicht außer

uns, sondern in uns existierend. Der Traum
ist nach Jung eine Selbststeuerung des

Individuums und hat genau so kompensatorische

Funktion wie sein Auftraggeber, das

Unbewußte. Er ist der unbestechliche
Ausdruck der anderen Seite des Bewußtseins
und zeigt mit seinen Bildern (auf der
Subjektstufe die Projektion, auf der Objektstufe

die konkrete Bedeutung) die Schäden

der Psyche, ihr Ausgleichsbedürfnis,
die Stufen der Persönlichkeitsreifung. Er
wird von Jung nach einem andern Verfahren

analysiert als etwa von Freud. Jung
stellt den Sinn des Traumes durch die Am-

plifikation (Erweiterung) heraus.

c) Die Mechanismen des Unbewußten.

Das Unbewußte bedient sich bei seiner

Aufgabe, durch Warnungen den Ausgleich
der psychischen Kräfte heraufzuführen,
verschiedener Mechanismen, so z. B. der

Projektion, indem es im Traum durch seine

imaginative Kraft Figuren erzeugt, die die

eigenen Schwächen, unter Umständen auch

eigene verkannte Vorzüge tragen, wenn
diese bei Minderwertigkeitszuständen mehr
beachtet werden sollten.

Ein anderer Mechanismus ist der der
Symbolschaffung, d. h. der Schaffung von
Bildern, die für etwas noch Dunkles
stehen, aber inhaltsträchtig sind, die subli-
mierend oder vorwärtsweisend wirken.
Jung nennt z. B. die Geburt des Gottessohnes,

die Geburt der reinen Jungfrau, das

Verschlingen des Heldenjünglings durch
den Drachen: Nacht verschluckt das Licht.
Er weist diese Bilder in den Mythen und
Märchen der Völker nach.

d) Die Opposition des Unbeivußten.

Wenn das Unbewußte nicht beachtet,
wenn seine Warnrufe durch Träume oder

Komplexe nicht gehört, wenn mit Energie
überbesetzte Typenpositionen des Denkens
oder Fühlens, des Empfindens oder des In-
tuierens noch mehr mit Energie besetzt

werden, so tritt das Unbewußte automatisch

in Opposition zum energieüberbesetzten

Teil. Das geschieht immer von der der

Hauptfunktion entgegengesetzten Seite
her: das Unbewußte überschwemmt das

Bewußtsein mit seinen Inhalten von der
Gegenposition her. Diese Inhalte, weil
nicht ins Bewußtsein gehoben und von
ihm bearbeitet und gereift, sind immer
irgendwie infantil, primitiv, archäisch.

Zu diesen Überschwemmungen gehören
auch die Versuchungen, welche sowohl

Heilige wie gewöhnliche Sterbliche oft
gerade nach innigstem Gebete oder z. B. an
der Kommunionbank überfallen. Der
Denktyp wird mit Gefühlen minderer Art
überschwemmt; der Fühltyp hat häßliche,
niederträchtige Gedanken auszuhalten;
den Empiriker ergreift der Argwohn einer
intuitiven Spürnase; der Intuierende wird
mit unbegreiflicher Aufmerksamkeit auf
ein Objekt belästigt, das er sonst durchaus
übersieht. Unglücklich ist, wenn einer in
dieser Phase eine wichtige Entscheidung
trifft, einen Beruf oder eine Frau wählt
oder ausschlägt, ein Geschäft ersteht oder
aufgibt. In dieses Kapitel der Überschwemmungen

von der Gegenseite her gehört
auch, daß ein großer Lehrer oder Prediger
oder Redner nach hinreissenden Ausführungen

hingeht und das Gegenteil von dem

tut, was er eben mit glühender Überzeugung

verfochten hat.
Bei diesen Oppositionen bedient sich das

Unbewußte manchmal der Identifikation.
Es bringt nämlich von der minderen Seite
her eine solche Annäherung der Gegenstände

oder Gefühle oder Gedanken oder
Intuitionen an das Ich zustande, daß dieses,
welches vorher nach der bewußten
Hauptfunktion hin übertrieben hatte, nun von
dieser minderen Gegenposition zeitweise
I gegen das Alter hin für längere Zeit) wie

351



besessen erscheint. So wird der Empiriker,
der vermeinte, mit »beiden Füßen« nur in
der Wirklichkeit zu stehen, zum minderwertig

Intuierenden, der überallhin
Verdacht und Argwohn hat und Befehdung
wittert; der Denktyp wird ein geradezu
lächerlicher Fühler und verliert sich
vielleicht an eine mindere Frau; die sonst so

edle frauliche Fühlerin baut ein ganzes
System niederträchtiger Gedanken zum
Schaden von Gegnern auf; der Intuierende,
der das Objekt nie genug vernachlässigen
konnte, verliert sich in lächerlichen
Objektüberschätzungen. Alle diese minderen
Haltungen stehen mit der sonst nach außen
bekannten Haltung des betreffenden
Menschen in schroffem Gegensatz und
kompromittieren ihn unsäglich. Das dokumentiert
sich durch den Ausruf der Zuschauer:
»Wie kann der nur so etwas machen?!«
Vielleicht gehört hierher auch das Sprichwort:

»Les Extremes se touchent.«
Diese Überschwemmungen scheinen aber

nach Jung in ihren Anfängen vom Bewußtsein

her noch steuerbar. (Das Sprichwort:
Wehre dem Anfang! oder: Laß es nie zu
weit kommen!) Wenn das Individuum
aber diese Ersteinbrüche übersieht und
nicht das Nötige für einen Ausgleich seiner
gestörten psychischen Situation tut,
bedient sich das Unbewußte zur Erzwingung
des Ausgleiches oft noch eines andern
Mittels: es hetzt den Menschen noch mehr in
seine Übertreibung hinein, um ihn ad
absurdum zu führen und ihn so zu einem
Ausgleich zu veranlassen. Nützt auch das

nichts, so erfolgt dann der Zusammenbruch,

z. B. des Geschäftsmannes, des

Gelehrten, des Seelsorgers, des Studenten.
Wer schon solche Zusammenbrüche erlebt
hat, erinnert sich vielleicht nachträglich
der einzelnen Stadien und auch der
vorausgegangenen Warnrufe. Da Studenten
sich vor den Examinas hin und wieder in
solche Zusammenbrüche hineinmanövrieren,

ist diese Erklärung Jungs für die
Pädagogik von großem Interesse.

Zusammenfassung:

Das Unbewußte, struktuiert in persönliches und
kollektives Unbewußtes,
a) offenbart sich in Triebhandlungen (Sexualtrieb,

Machttrieb, Trieb nach dem Geistigen und
Religiösen) ;

b) verfügt über die zwei Einstellungen der Extra¬

version und Intraversion;
c) tendiert (zwecks Herstellung des psychischen

Gleichgewichtes und der Individuation) zur
Kompensation, tritt aber bei Verdrängung,
Überdifferenzierung der superioren Funktion in
Opposition;

d) verfügt über die Ausdrucksmittel des Symptoms,

des Komplexes, des Traums (psychische
Selbststeuerung des Individuums), der Phantasie,

der Visionen;
e) bedient sich der Mechanismen der Projektion,

der Symbolbildung durch die imaginative
Kraft;

f) tritt bei Überhörung seiner Warnrufe in
Opposition durch das Mittel der Überschwemmung

des Bewußten mit minderwertigen
Inhalten von der Gegenposition her (Zustand der
Identifikation des Ich mit der Gegenposition).

3. Die Libidotheorie Jungs.

Diese Krankheitserscheinungen kommen
also zustande durch Überbesetzung einer
Typenposition mit der stets in Spannung
und Entspannung hin- und herfließenden
Energie. Diesem Hin und Her liegt Jungs
Libidotheorie zu Grunde.

Sie beruht auf der Annahme, die psychische

Energie, die sich im Akt durch
Handlungen und Gedanken oder in der Potenz
durch Bereitschaften manifestiert, bleibe
konstant. Je nachdem nun durch innere
oder äußere Nötigung eine Position im
psychischen Geschehen sich besetzt, wird
dadurch Kraft von der anderen Position

weggezogen. Dadurch entsteht Gefälle. Ist
die eine Position überbesetzt, zieht die
andere, leergewordene gewissermaßen mit
Saugwirkung die Energie wieder auf sich.

Die Energie befindet sich also, immer
zwischen Polen hin- und herströmend, im
Dienste eines Gleichgewichtes, das nie
erreicht wird. Hier postuliert nun Jung den
Einsatz des freien Willens, d. h. des Willens

der freien Persönlichkeit, der das

352



übermäßige Abströmen nach einer Position

auf Warnrufe (Träume, Komplexe) zu
steuern und eine Überbesetzung der Pole
als Verletzung des Gleichgewichtes zu
vermeiden hat. Im Dienste dieser Ausgleichstendenz

des Unbewußten fließt die Energie

in progressivem oder regressivem Sinn,
je nachdem die Anpassung an das Leben
oder an das verletzte innere Gesetz zu
schaffen ist.

In diesem Zusammenhang ist ein
Mechanismus zu erwähnen, dessen sich
Unbewußtes und Bewußtsein bedienen und der
von größter Bedeutung ist: der Mechanismus

oder Vorgang des Ausgleichs. Durch
Warnrufe des Unbewußten in Symptomen,
Komplexen, Träumen aufgeschreckt, würde

der freie Wille, der immer die Fähigkeit

hat, das Gefälle zu wenden, die Energie

von den Polen ein wenig zurückzuziehen,

so daß also vom ersten Pol nicht alle
abflösse und dem andern nicht alle
zuflösse, die beiden somit eine minimale
Besetzung aufweisen, gerade genug, um sich

ruhig zu verhalten. Praktisch genommen,
würden die Eindrücke dadurch möglichst
abgeschwächt, so daß sie höchstens wie in
Dämmerung da wären. Dadurch entstünde
eine eindruckslose Mitte, in der aber
unbenutzte Energie zur Verfügung gehalten ist.
In dieser Ruhe würde — im Dienste der
Heilung — die verfügbare Mittelenergie
als imaginative Kraft Bilder schaffen, die
mit Motivcharakter den Willen in der

Richtung der zukömmlichen Energiebesetzung

Energiebesetzung im Dienste des

Ausgleiches) weisen. Im Osten wird dieser
mittlere Weg »Tao« genannt.

Zusammenfassung :

Die Eibidotheorie begreift in sich das Gesetz

der zwangsläufigen Gegensätzlichkeit der psychischen

Vorgänge mit progressiver oder regressiver
Tendenz der Energie. Das Gefäll von einem zum
andern Pol kann mit dem freien Willen reguliert
werden, der sich in den Dienst des Ausgleiches zu
stellen hat.

4. Die Eckpfeiler der Jungschen Auffassungen.

Die Eckpfeiler dieser Typenlehre, oder,
da Jung den Namen »System« so verpönt,
dieser Hilfsvorstellungen zur Heilung der
Neurosen sind die Postulierung der
verantwortlichen Persönlichkeit, die mit freiem
Willen regulierend über allen Mechanismen

steht. Dann fällt Jungs Achtung vor
der Individualität auf. Um diese ja nicht
zu vergewaltigen, stellt er immer wieder

den Grundsatz auf, ihr nie mit einer
vorgefaßten Theorie, sondern in immer
neuer Unvoreingenommenheit gegenüberzutreten,

sogar lieber auf die Auffassung
vom Kompensationscharakter des Traumes
zu verzichten als mit dieser Überzeugung
wie mit einer Binde vor den Augen an die

Behandlung eines Falles zu gehen. Er findet

es lächerlich, nur nach Jung oder Adler
oder Freud zu behandeln. Er verlangt
vielmehr, daß jedem Fall seine eigene, nur für
ihn passende Methode gefunden und der
für ihn gültigste Heil- oder Erziehungsweg
gegangen werde. Was Jung diesbezüglich
für die Ärzte sagt, dürfen sich auch die
Erzieher merken.

Jung scheint sich sodann durchgehend
zum Gesetze der Bipolarität im Ablauf des

psychischen Geschehens zu bekennen. Darauf

ist sein energetisches Gesetz aufgebaut.

Wenn er auch sehr oft von der heiligen

Vier, der Tetrasomie spricht, so wird
dadurch u. E. die fundamentale Bipolarität

nicht berührt. Diese gibt seinen Auffassungen

einen gesunden Aspekt.
Das Gesunde seiner Ansichten prägt sich

noch mehr ein durch den Umstand, daß
seine ganze Typenlehre irgendwie auf den

Ausgleich zwischen Extremen, auf den
Weg der gesunden Mitte (das Tao der
Chinesen) hinzielt. Die Gedanken der
Kompensation, des das Gefälle regulierenden
Willens, der Anpassung nicht nur an die
Umwelt, sondern auch an das Gesetz des

Innern stehen im Dienste dieser Idee des

Ausgleiches.

353



Dann ist die Gleichwertigkeit aller
Typen in der introvertierten wie in der
extravertierten Einstellung für Jung ein
unumstößliches Gesetz. Es fußt auf seiner
Ehrfurcht vor dem So-Sein jedes Menschen
und schafft im Arzte wie im Erzieher die
denkbar günstigste mentale Voraussetzung
für jede Betreuung.

Zusammenfassung:

Eckpfeiler des Jung'schen Systems sind:
a) Die Postulierung des freien Willens, der die

Mechanismen regulieren muß,

b) Die Achtung vor der Einmaligkeit der menschlichen

Individualität.
c) Die Bipolarität im Ablauf der psychischen

Vorgänge.

d) Der Ausgleich der Extreme auf mittlerer Linie.

e) Die Anerkennung der Gleichwertigkeit aller
Typen.

5. Das psychologische Apriori der
Jungschen Typenlehre.

Es ist schwer zu entscheiden, ob Jung in
seiner Typenlehre auf dem Standpunkt des

psychologischen Apriori steht und
demnach der Ansicht huldigt, der Mensch fühle
so oder anders, weil ihn die Konstruktion
seiner Psyche unter allen Umständen zu
solchem Denken veranlasse. Man spürt bei
der Lektüre seiner Werke deutlich, daß er
den metaphysischen Standpunkt —
wonach der Mensch so oder anders denkt,
weil ihn der wirkliche Tatbestand der Dinge

so zu denken veranlaßt, welchen
Tatbestand zu erreichen seine Psyche die letz-

tiglich von Gott gegebene Fähigkeit besitzt,
— daß er diesen metaphysischen Standpunkt

nicht miteinbezieht aus der Befürchtung

heraus, dadurch aus dem empirischen
Bereich zu treten, in dem er mit seiner
Forschung unter allen Umständen bleiben will.
Denn dem Arzte komme es zu, sich im Reiche

der Empirie zu bewegen. Seine Methode

sei die Feststellung dessen, was
naturgemäß gegeben und feststellbar sei. Jung
will den Naturgesetzen der Seele nachgeben

und nennt seine Psychologie darum

eine Naturwissenschaft der Seele. Von
diesem naturwissenschaftlichen Standpunkte
aus betrachtet er auch die Philosophien
und Theologien, ihre Lehrstreitigkeiten in
den verschiedenen Perioden und auch die

Formulierungen der Glaubenslehren von
Seiten der postulierenden Theologen.
(Überaus aufschlußreich sind diesbezüglich

die Briefe des englischen Bischofs Ul-
lathorne vom Vatikanischen Konzil. Vgl.
Dom Cuthbert Butler OSB., Das Vatikanische

Konzil. Seine Geschichte von innen
geschildert in Bischof Ullathornes Briefen.
2. Auflage, München 1933.)

Jung studiert diese philosophischen und
theologischen Systeme, insofern sie
Produkte der Psychotypen sind, überläßt aber
den Theologen und Philosophen,
festzustellen, ob und wie weit diese Gedankengebäude

einer Objektivität außer uns
entsprechen. Er befaßt sich mit der Objektivität,

daß diese « Produkte » in den Psychen
bestimmter Typen nach Art dieser Typen,
also typengemäß entstanden sind. Diese

Objektivität ist ihm transzendent, weil sie

nicht in ihm selber liegt. Es handelt sich
hier aber nicht um Transzendenz im Sinne
einer überirdischen Macht, sondern um die
Transzendenz eines außerpersönlichen
Tatbestandes.

Über die Anstöße einer transzendenten,
außer uns liegenden, außerirdischen Macht
— etwa Gottes — schweigt sich Jung aus.
Sie zu konstatieren, falle außer den Bereich
seiner Forschung. Er läßt aber die Stelle
frei, wo theoretisch der Wirkort der Gnade

eingesetzt werden kann. Wenn die Gnade
den Menschen angestoßen, ihn berührt hat,
dann erst beginnt nach Jung im Menschen
die Verarbeitung des Gnadenanstoßes in
typengemäßer Weise. Daraus mag man
sich dann auch wohl erklären, daß der
unaussprechliche, unabbildbare Gott vom
gottzugewandten Menschen in so verschiedener

Weise aufgefaßt wird, selbst wenn sie

innerhalb desselben Glaubens stehen.

354



Die von C. G. Jung behandelte
»Wirklichkeit« ist dem Metaphysiker die unterste,

dem Menschen zugekehrte Seite eines

Tatsachenbestandes, an dessen Anfang als

Wirkursaclie der Schöpfer Gott steht. Bei

Jung erscheint sie losgelöst von dem letzten

Hintergrunde, dem der Metaphysiker
jede Empirie schlußendlich zuzuweisen hat.
Darum ist Jung manchem Metaphysiker
einer der vielen Gelehrten, die mit dem
Einsatz allen Scharfsinnes die Wissenschaft

entgotten, säkularisieren — obwohl gerade
J ung sich um die Rückbindung der psychischen

Phänomene an tieferliegende
Ursachen mit Leidenschaft bemüht. In der

Heilung seelischer Leiden stößt Jung auch

von den tieferliegenden Ursachen zur allertiefst

liegenden vor; zum Verhältnis des

Patienten zum Letzten, zu Gott. Doch
scheut er anscheinend noch davor zurück,
in wissenschaftlichen Abhandlungen
diesem Gott mehr als innerpsychische
Existenz zuzuweisen, da sich ihm nur diese

präsentiere. Es sei Sache der Philosophen
und Theologen, über die außerpsychische
zu reden. Diese den Metaphysiker nicht
befriedigende Situation ist jedoch kein
Grund, Jungs Forschungsergebnisse über
die Gesetze des psychischen Ablaufes nicht
mit positiver Einstellung zur Kenntnis zu
nehmen und auf ihre praktische Verwendbarkeit

zu prüfen. Denn es kann, was er
über drei Viertel eines Weges ausspricht,
sehr viele Wahrheiten enthalten, auch

wenn er sich über das letzte Viertel
ausschweigt. Natürlich setzt er sich damit der
Frage aus, ob man über die drei Viertel
gültig reden könne, wenn das letzte
verschwiegene den drei andern den Charakter
aufpräge. Und je nach seiner Anlage wird
sich Jung gegenüber einer in ängstlicher,
abwehrender Vorsicht auf diese Frage
versteifen, ein anderer aber mit wagender
»Geöffnetheit« auch Jungs Beitrag zur Abklärung

der Geheimnisse der Seele dankbar
entgegennehmen und von sich aus den bei

Jung vermißten metaphysischen
Zusammenschluß vollziehen, vertreten und
verkünden — was Jung ja schließlich voraussetzt

und wünscht.

Zusammenfassung:

Das psychologische Apriori der Jung'schen
Typenlehre ist nicht sicher festzustellen, sondern nur
zu vermuten, was nicht davon dispensiert, seine

Forschungsergebnisse über den Ablauf des psychischen

Geschehens aufmerksam zur Kenntnis zu
nehmen und ihre Umsetzung in die pädagogische
Praxis zu versuchen.

6. Der Wahrheitsgehalt der Jung'schen
Typenlehre.

Es mag nun wohl die Frage aufgeworfen
werden, ob das Jung'sche Typensystem als

das einzig richtige, gewissermaßen als die
Wahrheit über das Charaktergefüge der
menschlichen Seele zu gelten habe.

Jung selber würde eine solche
Ausschließlichkeit sicher weit von sich weisen.
Anstatt sich einem System zu verschreiben,
tut man besser, alle Bemühungen der
Psychologen und Psychiater im Sinne Jungs
als Hilfskonstruktionen und Arbeitshypothesen

aufzufassen, um mit ihrer Hilfe in
der Erforschung der seelischen Vorgänge
voranzukommen.

Die Typensysteme (A. Willwoll hat sie in
seinem Werke »Geist und Seele«, S. 240/42,

trefflich in eine Gesamtpsychologie
eingeordnet) versuchen die fast unabsehbare

Menge von Seelenäußerungen unter gewissen

Gesichtspunkten zu ordnen, z. B. vom
seelischen oder leiblich-seelischen Grund-
gefüge aus oder von der Art her, wie der
Mensch nach Kulturgütern strebt (Spranger).

Sie stellen dabei irgendeine auf dem

Wege des Experimentes gefundene und
kontrollierte oder im Laufe der ärztlichen
Behandlung oder in andauernder sorgfältiger

Selbstanalyse immer wieder offenbar
gewordene Erfahrungstatsache oder einen
Erfahrungszusammenhang als Ausgangspunkt

in den Vordergrund. Dabei steht
dem einen Ordner als erstes Ziel und als

Basis jeder Praxis die wissenschaftlich be-

355



weisbare Wahrheit im Vordergrund,
während dem andern die praktische
Verwertungsmöglichkeit in der ärztlichen und
pädagogischen Praxis mehr am Herzen liegt
und er die »Theorie« in den zweiten Rang
verweist. Professor Dr. G. Pfahler, Direktor

des Institutes für Psychologie und
Erziehungswissenschaften der Universität
Tübingen, geht als »akademischer« Psychologe

mit peinlicher Sorgfalt und unerbittlicher

Konsequenz darauf aus, nichts als

Tatsache hinzustellen, was nicht in sauberer,

unanfechtbarer Forschung erwiesen ist
oder etwa erst noch im Stadium der
Vermutung steht oder immer noch phantasievolle,

wenn auch vielleicht aussichtsreiche,
Kombination ist; er wirft denn auch Jung
—- urn hauptsächlich ihn anzuführen * —
bei aller Anerkennung einiger Gesichtspunkte

in bezug auf viele Lösungen, besonders

wegen des Einsatzes des Libidobegrif-
fes, Mythenbildung vor (System der
Typenlehre, Leipzig 1943, S. 232). C. G. Jung
dagegen, immer vor allem Arzt im Dienste
der Heilung, gesteht offen (Psychologie
und Erziehung, S. 51): »Wir Ärzte sind

gezwungen, um der Not der Kranken willen,

Schwer- bis Unverständliches
gegebenenfalls mit ungenügenden oder in puncto
fraglichen Mitteln zu behandeln und dazu
den nötigen Mut und das Verantwortungsgefühl

aufzubringen. Wir müssen uns aus
Gründen unseres Berufes mit schwierigsten
und dunkelsten Fragen auseinandersetzen,
mit dem Bewußtsein der möglichen Folgen

eines falschen Schrittes.« Wer in der
Praxis mit Kühnheit wagt, wird es auch in
der Theorie tun, selbst auf die Gefahr
»eines falschen Schrittes« hin! Beider
Forscher Arbeit (Jungs wie Pfahlers) ist von

* Cf. hierzu auch die scharfsinnige Studie von
J. Staub »Die Auffassung von Gott und Religion
bei C. G. Jung« (Annalen der Philosophischen
Gesellschaft Innerschweiz und Ostschweiz 1948, 4.

Jahrgang, Nr. 1). Doch folgert m. E. der Verfasser
hin und wieder mehr als die von ihm gesetzten
Prämissen erlauben.

höchstem Verantwortlichkeitsbewußtsein
getragen, aber dieses scheint an verschiedenen

Punkten eingesetzt.
Wer ein Typensystem aufstellt, muß sich

gefallen lassen, vom aufmerksamen,
vergleichenden Leser seines Werkes ebenfalls
als Typ eingereiht zu werden. So erweisen
sich denn auch die Ausgangspunkte der
Typensysteme bei näherem Zusehen als

typenbedingt. Damit ist aber auch gesagt,
daß selbst im günstigsten Falle jedes dieser

Systeme sich der vollen, uneingeschränkten

Wahrheit nur in dem Maße nähern
wird, als dies dem Werke eines sterblichen
Menschen mit sehr eigengeprägter
Individualität gegeben ist — aber das trifft ja
auch für die philosophischen Systeme
überhaupt zu, selbst für die der verschiedenen
doch sehr erleuchteten Heiligen! Dem

abgerundeten Menschen (und wir halten
Jung dafür) wird dabei mehr gelingen als

dem weniger abgerundeten (rund im Sinne
Piatos). Mit dieser Abhängigkeit von
Typen eigener oder anderer Prägung mag
auch zusammenhängen, daß dem einen
Forscher der oder jener Gesichtspunkt
mehr als ein anderer im Vordergrund steht
(das leuchtet vor allem von der Spran-
ger'schen Betrachtimgsweise her ein) und
daß die Autoren je nach Temperament
einander scharfe Mängel vorwerfen, wobei
die Mängel sehr oft die Außerachtlassung
der eigenen einseitigen Stärke besagen. Die
Abhängigkeit von Typen spielt auch in die
Darstellungsweise hinein. Neben den
Büchern jener Typenpsychologen, die Schritt
für Schritt unter größter Vorsicht und unter

ständiger Sicherung und Rückendek-

kung durch die zeitgenössische Fachliteratur

vorangehen, erscheint beispielsweise
die Schreibweise Jungs als autoritär. Wer
viel mit Ärzten zu tun hat, kennt diesen

Ton, der aus dem Willen nach Führung
stammt und am Krankenbett und in der
psychischen Behandlung abwegiger
Zustände eher am Platze ist als in der
wissenschaftlichen Abhandlung. Immerhin ist zu

S56



berücksichtigen, daß Jungs Hauptwerke
auf einer großen Menge von Einzeluntersuchungen

und Einzelpublikationen (cf.
hierzu das Verzeichnis der Schriften Jungs
in Dr. J. Jakobis ausgezeichnetem Buche
»Die Psychologie von C. G. Jung«, Rascher

1945, S. 245—257) und vor allem auf
Tausenden von nicht zitierbaren Krankengeschichten

aufbauen.
In dem Maße, in dem ein Typensystem

sich der »Wahrheit«, d. h. dem wirklichen
Tatbestande nähert, ist es ein Instrument
zur Erfassung der Seele des Zöglings, Schülers

oder Kranken. Sein Richtigkeitsgehalt
ist aber stets wieder an jedem Einzelfalle
neu zu erproben. Nur dann wird es nicht
zur mehr oder weniger entgeisteten, bequemen

Schablone. In diesem Sinne ist auch
das Typensystem Jungs als Arbeitsgrundlage

in der Forschung und in der psychiatrischen

und pädagogischen Praxis zu
verwenden mit dem Dank, der einem
Forscher und Praktiker gebührt, wenn er uns
an den Früchten seiner Lebensarbeit
teilhaben läßt. Das Typensystem Jungs kann
m. E. praktisch verwendet werden, ohne
daß man sich deswegen auf seinen
philosophischen Unterbau festlegt, sowie es ja
auch aus der Erfahrung heraus zusammengewachsen

ist und erst nachher vom
Verfasser — trotz seiner Versicherungen, nur
bei der Empirie bleiben zu wollen — mit
philosophischen und psychotheologischen
Ausweitungen versehen worden ist,
welches Unterfangen übrigens nicht erstaunlich

ist, da es jeden tieferen Menschen dazu

drängen muß, seine Erfahrungen metaphysisch

zu verankern. Daß Jung diesem Drange

schließlich doch nicht widerstand,
beweist nur seine »Abrundung«.

Die vergleichende Betrachtung der
Typensysteme wird beinahe von allen Systembauern

selber in der Auseinandersetzung
mit andern Autoren zur Stützung der eigenen

Position angewendet. Die Konkordanzpunkte,

die sich dann aufdrängen, dürfen
wohl als einigermaßen gesicherte Ergeb¬

nisse der psychologischen Forschung
aufgefaßt werden. Ein solches Ergebnis ist
z. B. (Pfahler selbst weist in seinem System
der Typenlehren S. 234/35 darauf hin) die
Bewegung der Seele oder psychischen Energien

von sich, dem Subjekte, weg zum
Objekte hin (von Jung »extravertiert«, von
Pfahler »zyklothym« benannt), anderseits

die Tendenz vom Objekte weg zum
Subjekte hin (von Jung »introvertiert«, von
Pfahler »schizothym« bezeichnet). Es

wäre aber eine Arbeit für sich, zu
untersuchen, wieweit dann die Ausdehnung dieser

Begriffe des nähern übereinstimmt,
d. h. mit welchen Grund- und Nebentatsachen

die Autoren die Begriffe füllen.

Zusammenfassung:

Der Typenlehre C. G. Jungs ist nicht absolute
Gültigkeit zuzuschreiben, doch ist sie als eine
günstige Arbeitsgrundlage zu verwerten und zu erproben,

wobei ihr allgemeinphilosophischer Unter-
und Überbau eventuell auch in anderer Art
versucht werden kann.

II. Die pädagogische Verwertung der

Jung'schen Typenlehre

Scheiden wir zu Beginn schon aus, was

von der Jung'schen Psychologie für die

pädagogische Praxis nach Jung selber
wegfällt: die Analyse des Unbewußten. Der
Jugendliche muß in erster Linie seine
bewußte Funktion entwickeln, um sich mit
ihr der Welt anzupassen. Es fällt somit

weg die Traumanalyse, damit die Feststellung

des inneren Zustandes durch Träume
und dadurch auch die Feststellung der
Typen aus den Träumen. Verwendbar hingegen

ist die Grundauffassung der psychischen

Totalität von Bewußtem und
Unbewußtem in den vier Funktionen und den
zwei Einstellungsweisen und deren Mechanismen

der Projektion (die auch außerhalb

des Traumes stattfinden kann), des

Ausgleiches, ihre Äußerungen durch Symptome,

Komplexe und Wachträume (Phantasien)

357



Sofern im Laufe der Erziehung gewisse

Le/i/einStellungen korrigiert werden müßten

und also die Verwendung der
Jungschen Typen primär im Dienste des Heilens

stünde, wäre, so weit nicht der Arzt
zuzuziehen ist, der Modus der Bewußt-

machung durch Besprechung anzuwenden,
wie sie im Verlaufe einer Analyse bei der

Traumbesprechung gepflegt wird. Dabei
sollte der Rapport gewahrt und gepflegt,
aber keine Suggestion verwendet werden,
welche die Freiheit der Entschließungen
und somit ihre Haltbarkeit beeinträchtigt.

Bei der Verwendung der Jung'schen
»Hilfsvorstellungen« zu Zwecken der
Erziehung ist Jungs eindringlicher Wunsch

zu beachten, man solle diese Auffassungen
dem Jugendlichen gegenüber für sich
behalten und jeden Anschein einer Klassierung

in ein Typenschema peinlichst
vermeiden. Der Jugendliche dürfe nicht durch
eine Theorie scheu gemacht werden. Das

ganze System gehört demnach in die
beobachtende Intelligenz eines hierüber
schweigsamen Erziehers und Lehrers. (Mit
zunehmendem Alter darf, vielleicht von
der Darbietung der Psychologie im
Philosophieunterricht her, eine Lockerung
eintreten.)

Es erhebt sich nun die wichtige Frage:
mit welchen Mitteln soll der Typ erkannt
werden? Denn mit der Erkennung des Types

steht und fällt die ganze Verwendung
der Typenlehren. Jung selber ist der
Ansicht, daß die Grundfunktion eines
Menschen in normalen Fällen aus seinem ganzen

Gehaben unschwer erkannt werden
könne. Er gibt aber anderseits auch zu, daß

kompliziertere Naturen nur nach langer
Beobachtung in ihrem Grundgefiige
erfaßt werden. Denn es ist nicht zu vergessen,

daß, wenn auch jeder Mensch alle
Funktionen in sich trägt, diese Funktionen
beim Jugendlichen noch viel undifferenzierter

vorhanden sind, und auch, daß
Bewußtes und Unbewußtes im Austausch von
Pol zu Pol beständig hin- und her- und in-

einanderfluten. Wer die umfangreichen
Verfahren, wie etwa den Rorschacher Test,

wegen ihrer Kompliziertheit nicht anwenden

will, der halte sich an die Beobachtung

des Zöglings aus vielen Einzelheiten,
wozu Schulen mit Internaten natürlich
günstigere Gelegenheiten bieten als Schulen

ohne Internat. Material zur Feststellung

des Types bieten sodann mündliche
und schriftliche Befragungen in jedem
Fach, dann Aufsätze oder kleinere schriftliche

Aufgaben mit Testcharakter. Zu
ihnen zähle ich schriftliche Zusammenfassungen

von Lektüre, die allen Typen
Anhaltspunkte geben, sich typologisch zu
verraten. Dazu hätte die Beobachtung während

der Freizeit zu treten.
Bei der Feststellung der Typen darf nicht

vergessen werden, daß in jedem Schüler
und Zögling alle Grundfunktionen und
Einstellungsweisen vorhanden sind, wenn
auch in verschiedenem Maße, und daß es

die Leitfunktion herauszufinden gilt ohne
dabei die andern zu übersehen. Sodann

gibt es nicht wenige Mischtypen, in denen
zwei Funktionen in beinahe gleichem Maße

ausgeprägt sind oder die ganz unerwartete

Konstellationen aufweisen. Das Jung-
sche Typeninstrument ist ein achtfältiges
oder, wenn man die Mischtypen in
Betracht zieht (siehe Abb. 2), sogar ein
sechzehnteiliges: vier Grundtypen (und eventuell

vier Mischtypen) in extravertierter
oder intravertierter Einstellung! Es ist
natürlich komplizierter, etwa eine ganze
Klasse nach 8 als nur nach 2 Gruppen
auszuscheiden. Aber gerade dieses vielteilige
Instrument garantiert eher, daß die immer
einmalige Individualität des Menschen
nicht so leicht in ein grobes Schema

gepreßt wird, daß seiner Vielschichtigkeit
sorgfältiger nachgespürt wird, kurz: daß

man es sich mit seiner Erfassung und
Bewertung nicht zu einfach macht. Auf
Grund dieser reicheren Erspürung ist ein

engerer Kontakt möglich und ergibt sich
leichter das, was Jung den Rapport nennt:

358



das Gefühl bestehender Übereinstimmung,
das dem Lehrer und dem Schüler in dem
Maße erblüht, als sich der Schüler verstanden

oder in seiner »Unergründlichkeit«
wenigstens erahnt fühlt. Ohne diese
Annahme des Lehrers und Erziehers von Seiten

des Schülers ist keine dauernde
erzieherische Beeinflussung möglich. Ohne sie

wird auch jede Strafe nur Opposition und
Verbitterung wecken, ohne den Bestraften
weiter zu bringen.

Was bietet nun die Jung'sche Typenlehre

dem Erzieher und Lehrer für den
K/asse«be trieb? Denn heute stecken die
Jugendlichen vielfach bis zum 20. Altersjahre

in Klassen!

Wenn das Wissen um diese Typen als

allgemeine Einstellung im Hintergrunde aller
Maßnahmen und Darbietungen steht,
veranlaßt es den Erzieher zu einer vermehrten,

wohlwollenden und verstehenden
Wachsamkeit. Was ihn früher leicht oder
schwer ärgerte, fängt ihn, den jetzt
wachen, auf einmal an zu interessieren als

Symptom vielleicht eines gestauten
Energieablaufes, dem er dann freiere, legalere
Bahn schaffen wird. Ungeordnete,
leidenschaftliche Ausbrüche von sehen der Schüler,

die ihn früher abstießen und verbitterten,

erfaßt er nun als Komplexe und er
spürt taktvoll ihren Ursachen nach. In dem
Maße, als er aufmerksamer und verstehender

wird, objektiviert er sich, und das wird
seine Führung zielbewußter, sein Wirken
fruchtbarer machen.

Die Vergegenwärtigung der zwangsläufigen

Gegensätzlichkeit im Ablauf der
psychischen Erscheinungen wird den Lehrer
und Erzieher noch mehr als früher mahnen,

auf richtigen Wechsel in Anspannung

und Entspannung sowohl im Unterricht

wie in der Darbietung erzieherischer
Motive zu achten. Die Anzeichen automatisch

sich einstellender Abspannung nach

größerer vorheriger Anspannung
(vielleicht in einem anderen Fache bei einem

anderen Lehrer!) wird der Lehrer nun
weniger schnell als böswilligen Disziplinbruch

werten. Hat er aber die Warnzeichen,

die der Entspannung in Form von
Disziplinlosigkeit vorangingen, übersehen,
so nehme er nun bei regelwidriger
Entspannung des Einzelnen oder der Klasse —
ohne deswegen in der Führung schwach zu
werden — einen Teil der Schuld auf sein

eigenes Konto, das wird die Atmosphäre
in etwa entgiften. Schickt ihm beim
Fachlehrersystem ein Kollege eine abgehetzte
Klasse ins Zimmer, wird er in rascher
Erfassung der Situation lieber schnell die
nötige Entspannung selber veranlassen, als

sie nach vergeblichen Kämpfen um die

Disziplin dann schließlich doch über sich

ergehen zu lassen, oder durch ihre diktatorische

Unterdrückung die ganze Stunde
eine unlustige, dumpfe Opposition der
Schüler gegen sich zu haben, und nachher,
selber mit Minderwertigkeitsgefühlen
beladen, die Klasse unfroh und schon mit
einem Vorurteil für die nächste Stunde zu
entlassen. Einer klugen Vorbeugung oder
auch Selbstkorrektur braucht deswegen
kein Bekenntnis und Mea-Culpa-Schlagen
vorauszugehen.

Aus den Jung'schen Auffassungen heraus

wird der Lehrer und Erzieher vor
allem die superiore Funktion des einzelnen
Schülers soweit achten und pflegen und
entwickeln helfen, als es nur möglich ist.
Denn mit ihr muß später der Schüler die

Anpassung an das Leben versuchen und
den Lebens- und Existenzkampf wagen. Das

wird den Lehrenden oder Erziehenden unter

Umständen kein kleines Opfer kosten,
dann nämlich, wenn diese Funktion
seiner eigenen entgegengesetzt ist und er nach
dem Gesetze, daß jeder Typ seinen Gegen-

typ geringzuschätzen versucht ist, ebenfalls
geneigt sein sollte, diesen bestimmten Schüler

abweisend oder mindestens kühler zu
behandeln. Daß er aus seiner entgegengesetzten

superioren Funktion dem Schüler
dennoch bietet, was er kann, ist selbstver-

359



ständlich, denn diese Zugaben bahnen im
Schüler die Ausbildung zum abgerundeten
Menschen an. Auch fallen vielleicht seine

zweite und des Schülers zweite Funktion
zusammen und bilden eine Brücke, über
die eine Verständigung und eine innere
Kontaktnahme möglicher wird. (Don Bos-

co muß, natürlich gesehen, die Verständigung

über alle diese Brücken mit dem
Instinkt des liebenden Heiligen meisterhaft
ausgenützt haben!) Auf alle Fälle wird
sich der Lehrer und Erzieher von der Basis

dieser Auffassungen aus viel weniger
ärgern, wenn auf das, was ihm an
Anregungen aus innerstem und wohl meistens
auch aus ehrlich bekümmertem Herzen

fließt, kein Echo oder nur ein spärliches
entgegenkommt — weil der Gegentyp ja
eben keines geben kann, zumal er ja auch
noch jugendlich unbeholfen ist. Sich
mitzufreuen, daß ein Schüler sich wohler bei
einem anderen Lehrer fühlt, bei dem er
sich infolge direkterer Förderung seiner

Hauptfunktion angesprochener sieht, einem
solchen Schüler die Aktualisierung seiner
Potenzen zu gönnen, wo immer es sei, und
bescheiden, unverletzt in den Hintergrund
zu treten, gehört zu den schwersten und
wenigst beachteten Opfern der Pädagogen.

Gerade so opferreich ist die Aufgabe, in
der Darbietung des Lehrstoffes wie der
Erziehungsmotive den verschiedenen Typen,
also dem Denk-, Fühl-, Empfindungs(
Empirie)- und dem Intuitionstyp Ansatzpunkte

zum geistigen Ergreifen des Gebotenen

zu bieten und aus einer eventuellen
Interesselosigkeit der Schüler immer wieder

für die Gestaltung der Unterrichtsstunden

zu lernen. Wer es tut, bewahrt sich vor
der Verholzung und davor, leerer Routinier

zu werden. Das setzt natürlich eine
gewisse Abrundung des eigenen Menschen

voraus und macht verständlich, warum im
Lehrerberuf der Mischtyp es leichter hat
als der Eintyp: ein Fingerzeig auch für die
Berufsberatung der Akademiker. Vielleicht
ruht die Begnadung und der praktische

Erfolg vieler großer Erzieher auf diesem

Faktum der natürlichen eigenen
Vielschichtigkeit auf!

Im Zusammenhange mit diesen Einstellungen

wird der Lehrer und Erzieher
immer im Auge behalten müssen, daß auch er
ein Typ mit Grenzen ist, daß sich aber für
ihn die ernste Forderung stellt, diese Grenzen

im Interesse des zu Erziehenden und
zu Unterrichtenden möglichst zu lockern
und zu weiten. Der Satz: »Ich bin nun
einmal so, und sie sollen mich nehmen, wie
ich bin!« verliert im Lichte dieser Erkenntnisse

ein wenig an Boden. Schon das
ehrliche Bedauern, daß man nur so ist, würde
die eigenen Grenzen um ein weniges
lokkern und weiten.

Alle diese aus den Jung'schen
Hilfsvorstellungen sich ergebenden Forderungen
für Einzelerziehung wie für Klassenbetrieb
stellten sich dem Erzieher, zumal von der
religiösen Seite her schon je und je, wenn
vielleicht auch mit anderer Akzentuierung.
Das beweist nur, wie Jungs Anschauungen,
von ganz anderer Seite her als Frucht einer
Jahrzehnte langen Forscherarbeit und
Erfahrung auf dem Gebiete der Neurosenbehandlung

dargeboten, mit den tiefsten
Erfahrungen erziehender Menschen
übereinstimmen und urgesund sind. Vielleicht sind
sie auch bei ihm von positiven Archetypen
genährt, in denen sich ja die Verhaltungsweisen

und Erfahrungen ganzer Generationen

niederschlagen.
Ich vermute, daß vor allem der rational

Eingestellte die Anregungen der
Jungschen Typenlehre begrüßt und sich in ihr
heimisch zu machen versucht; daß aber im
übrigen unter Lehrern und Erziehern aller
Stufen der Fühltyp sich lieber auf die
Sicherheit seines Gefühles beruft und darauf
gestützt diese und andere Typenlehren als

Mechanisierung und Atomisierung des

Menschen ablehnen wird; daß der Empiriker
sie als Ideenkonstruktionen verpönt

und sich auch fürderhin darauf beschränken

will, mit »beiden Füßen« im vollen



Leben zu stehen und die Dinge und Schüler

»zu nehmen, wie sie sind«, »einfach und

unkompliziert«, und »Faulheit als Faulheit

und Dummheit als Dummheit« zu
taxieren; daß der introvertierte Intuitive in
seiner Scheu vor der objektiven Ding- und
Tatsachenweit auch weiterhin das Tatsächliche

der Jung'schen Empirie nicht zur
Kenntnis nehmen und sich mit ihr
auseinandersetzen, sondern lieber nach seiner

aus dem Innern stammenden Idee und
Norm lehren und erziehen will. Vielleicht
werden sich aber selbst des Fühlenden
Gefühl, des Empirikers Erfahrungskreis und
des Intuitiven Bezug zu seiner Innennorm
aus dem von Jung dargebotenen Material
erweitern lassen. Denn auch ein Instinkt
kann schließlich in seiner Basis sicherer

werden, und die im Unbewußten hegenden
Quellen des Künstlers der Erziehung ertragen

eine Bereicherung.
Auf die vielfach aufgeworfene Frage, ob

denn eine so einläßliche Erspürung der
psychischen Situation des Einzelnen wie

ganzer Klassen die Erzieher- und Lehrtätigkeit

nicht ungebührlich belaste und
kompliziere, sie der Geradlinigkeit und
Durchschlagskraft beraube und die zu Führenden

noch zerfahrener werden lasse, weil sie

nun nicht mehr entschlossen angefaßt würden,

ist zu antworten, daß die vermehrte
Einsicht in die psychischen Verhältnisse
keinen Erzieher und Lehrer davon dispensiert,

seine Führungsenergie entschieden

einzusetzen, wohl aber ermöglicht, sie nun
am richtigen Orte zu verwenden. Diesen

richtigen Ort zu finden, soll eine der
Früchte des Studiums auch der Jung'schen
Typenlehre sein.

Zusammenfassung:
Von den Jung'schen Auffassungen ist in der

pädagogischen Praxis
1. nicht verwendbar die Analyse des Unbewußten

der Jugendlichen;

2. verwendbar die Typenlehre mit Feststellung der

Typen durch Arbeiten mit Testcharakter und
durch Beobachtung.

3. Diese Verwendung der Jung'schen Typenlehre

a) ermöglicht eine bessere Kontaktnahme (Rapport)

;

b) veranlaßt eine Wachsamkeit sich selber ge¬

genüber und ein besseres Verständnis von
Erscheinungen, die, mißverstanden, leicht
Ärgerquellen werden können;

c) mahnt zum richtigen Wechsel von Anspannung

und Entspannung;

d) mahnt zur Beachtung der superioren Funktion

des Schülers;

e) mahnt, den Lehrstoff und die Erziehungsmotive

nicht nach einem imaginären Einheitsschüler,

sondern mit Rücksicht auf die
tatsächlichen Typen der Klasse darzubieten;

f) mahnt den Erzieher und Lehrer an die Grenzen

des eigenen Types und regt zu deren

Lockerung an.

Abschließend sei die Anregung gemacht,
die Jung'schen »Hilfsvorstellungen« ohne

jede Starrheit — Jung ist ja der erste, eine
solche zu verpönen! — und zusammen mit
Berücksichtigung auch anderer
Typensysteme wie etwa auch des Kretschmer-
Pfahlerschen oder desjenigen von Spranger
oder Jaensch zu erproben in der Weise,
daß an einigen Schulen mit oder ohne

Internat, welche die Schüler über eine Reihe

von Jahren behalten (also z. B. Gymnasien
undSeminarien),die Typen einer Eintrittsklasse

festgestellt würden. Diese Typenaufnahme

wäre dann von Jahr zu Jahr
nachzuführen und durch neue Beobachtungen

zu vervollständigen. Hierdurch würde
Material bereitgestellt werden nicht nur zu
diskretem Gebrauche aller Lehrer der

Schule, sondern auch zu Händen des

Berufsberaters. Endlich würde dadurch wertvolle

Vorarbeit geleistet für die Darstellung
der Entwicklungsphasen der einzelnen

Typen.

361


	Die Typenlehre von C.G. Jung und ihre pädagogische Verwertung

