
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 36 (1949)

Heft: 8: Um den Geschichtsteil eines Lesebuches

Artikel: Die Forderungen der historischen Methodenlehre an die geschichtliche
Darstellung : selbstverständliche Wahrheiten zur verständnislosen
Geschichtsklitterung eines st.-gallischen Primarschullesebuches

Autor: Spiess, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


auf Grund eines Votums des

Kantonalpräsidenten der katholischen Volkspartei,
Dr. Eisenring, es sei die Ausschaltung des

vorliegenden Lesebuches vom Gebrauch zu
fordern. In geschlossener Einstimmigkeit
wurde folgende Resolution gefaßt:

Resolution:

»Die vom Katholischen Erziehungsverein
und Katholischen Volksverein des Kantons
St. Gallen einberufene Protestversammlung

im »Kasino« in St. Gallen stellt fest:
Das neue Lesebuch für die 6. Klasse

verletzt in seinem geschichtlichen Teile das

Empfinden der katholischen Bevölkerung.
Unannehmbar ist die Darstellung der

Glaubensspaltung. Die gebührende
Rücksichtnahme auf die katholischen Schüler
wird vermißt.

Unannehmbar ist die Schilderung der
radikalen Betvegung und des Werdens des

neuen Bundes im letzten Jahrhundert.
Während der Radikalismus im hellen
Lichte und ohne Makel gezeigt wird, fällt
aller Schatten und nur Schatten auf die
Freunde des Föderativstaates und auf die
Anhänger des Sonderbundes.

Unannehmbar und verletzend ist die

Tendenz, die Katholiken als Störer des

Friedens im Bunde, als Feinde des
Fortschrittes und als Vollbringer böser Taten
hinzustellen.

Lumperts Geschichte für Schüler der
6. Klasse ist kämpferischer als jede neuere

Darstellung der Schweizergeschickte. Sein
Grundriß ist ein Parteibuch und nicht ein
Lehrmittel für öffentliche Schulen, die
von ca. 60 Prozent katholischen Schülern
besucht werden.

Die Arbeit Lumperts stört das einträchtige

Zusammenschaffen zwischen Schule,
Elternhaus und Kirche. Überdies gefährdet
sie den konfessionellen Frieden, den zu
erhalten unser edler Anliegen ist.

Deshalb weisen wir den Geschichtsteil

Lumperts mit aller Entschiedenheit
zurück. Das Buch darf nicht in der Hand
unserer katholischen Schüler bleiben.

Wir fordern die Ersetzung des

Geschichtsteiles durch eine ruhige und
objektive Darstellung, die allen Schülern und
ihren religiösen Anschauungen gerecht
wird. Bis zur Schaffung eines neuen
Geschichtstextes ist der frühere Text (von
G. Wiget) zu gebrauchen, der sowohl
methodisch wie auch inhaltlich befriedigte.«

*

Wenn die »Schweizer Schule« dieser
Auseinandersetzung vollinhaltlich Raum
gibt, so tut sie das im Bewußtsein, daß
dieser Kampf auch für die übrige katholische

Schweiz relevant ist, was übrigens
auch das Echo von verschiedener Seite

beweist. Es handelt sich um eine Frage der

Gerechtigkeit.

DIE FORDERUNGEN DER HISTORISCHEN METHODENLEHRE
AN DIE GESCHICHTLICHE DARSTELLUNG

Selbstverständliche Wahrheiten zur verständnislosen Geschichtsklitterung eines

st.-gallischen Primarschullesebuches

Von Dr. Emil Spieß

Es ergeht der Geschichte wie der Kunst. sationslexikon — gleich welcher Ausgabe
Wer Farben unterscheiden kann, glaubt und Auflage — in der Hausbibliothek ste-

sclion zur Kunstkritik berufen zu sein. hen hat, glaubt schon, das historische Ver-

Und wer lesen kann und gar ein Konver- ständnis gepachtet zu haben. Die Dilet-

218



tanten sind es, die auf dem Gebiet der
Kunst und der Geschichte den Fachleuten
das Leben sauer machen und Wissenschaft
und Kunst in Mißkredit bringen. Und die
Dilettanten sind die Verbreiter oberflächlicher

Geschichtsurteile und damit die
Bahnbrecher des Vorurteils und der
Tendenz. Die vielen Gleichgültigen, denen die
Geschichte Hekuba ist, unterstützen das

Vorurteil und seine Verbreitung. Wenn
man sie auf historische Schiefheiten
aufmerksam macht, zucken sie die Achseln
und meinen: ob es vor hundert und mehr
Jahren so oder anders zugegangen sei,
brauche man nicht so wichtig zu nehmen.
Sie denken nicht daran, daß Nationalsozialismus

und Bolschewismus mit tendenziöser

Geschichtsmache ganze Völker
irregeführt und dadurch Katastrophen vorbereitet

haben. Diese Vorurteile wachsen zur
Riesenmacht, weil gediegenes und
sachliches Geschichtswissen heute so selten
ist. Schon Hilty beklagt es in seinem
»Politischen Jahrbuch der Schweizerischen
Eidgenossenschaft«: »Zu den auffallenderen

Erscheinungen unserer Zeit gehört,
wenn wir nicht irren, eine gewisse
Abnahme des Interesses für Geschichte; nicht
allein in den weiteren Volkskreisen,
sondern auch in den gebildeten Klassen1.«

Die Schweiz ist ein Staat, den nicht die
Einheit der Rasse, des Blutes und der
Sprache geschaffen hat, sondern der aus der
Gemeinsamkeit der historischen Schicksale
entstanden ist. Die Geschichte ist so recht
die Schöpferin des Schweizer Staates. Sie

ist daher ein elementarer Bestandteil des

patriotischen Bewußtseins. Wenn den
romanischen Völkern das Geschichtsbuch

zum heiligen Buch der Nation geworden
ist und die slawischen Völker die
Geschichtsschreiber als die Propheten der
Nation verehren2, dann hat der Schweizer

1 Hilty, Über das subjektive Element in der
Geschichte, Politisches Jahrbuch, 18. Jhg. 1904, S. 3.

2 Masaryk, Zur russischen Geschichts- und
Religionsphilosophie, Jena, 1913, I. Bd., S. 279.

einen noch viel tieferen Grund, die
Geschichte als Heiligtum seines nationalen
Lebens aufzufassen. Wem es ernst ist mit
dem Schweizersein, dem darf gerade die
Geschichte nicht gleichgültig sein. Thierry
beginnt seine »Considerations sur l'histoire
de France« mit folgenden Worten: »L'histoire

nationale est pour tous les hommes
du meme pays une sorte de propriete
commune. C'est une portion du patrimoine
moral que chaque generation, qui dispa-
rait, legue ä celle qui la remplace; aucune
ne doit la transmettre telle qu'elle l'a re-

gue; mais toutes ont pour devoir d'y ajou-
ter quelque chose en certitude et en
clarte3.« Es kann daher keinem
senkrechten Schweizer gleichgültig sein, wie
das heilige Erbgut der Geschichte
weitergegeben wird. Das Erbgut wird verfälscht
und entweiht, wenn die Tatsachen der
nationalen Vergangenheit durch Tendenz
entstellt werden, wie das in der geschichtlichen

DarsteUung des st.-gallischen
Primarschullesebuches geschieht.

Unter Tendenz versteht man die einseitige

Stellungnahme des Autors. Diese

einseitige Stellungnahme besteht in einem
Werturteil, das nicht im Sachverhalt,
sondern bloß in der subjektiven Einstellung
des Autors begründet ist. Das historische
Werturteil ist von allen Werturteilen des

geistigen und praktischen Lebens das

unsicherste, unzuverlässigste und am meisten
problematische Urteil. Darum ist der
gewissenhafte Historiker in der Bewertung
und Beurteilung auch so vorsichtig. Um so

mehr ist man überrascht, wie hemmungslos

und dünkelhaft der Autor der
Geschichtsdarstellung im st. gallischen
Lesebuch seine antikatholische Stimmung mit

3 Die nationale Geschichte ist für alle Menschen
desselben Landes eine Art gemeinsamen Besitzes.
Sie ist ein Teil der moralischen Erbschaft, welche
die alte Generation mit der neuen verbindet. Keiner

soll sie so weitergeben, wie er sie empfangen
hat, aber alle haben die Pflicht, zu ihrer Gewißheit

und Klarheit etwas beizutragen.

219



der Nonchalence absoluter Unfehlbarkeit
zum Ausdruck bringt. Und das unter der
Ägide einer Partei, die den Fortschritt für
sich gepachtet haben will! Bescheidene
Einsicht in die Erkenntnismittel der
Geschichtswissenschaft hätte ehrfurchtsvolle
Zurückhaltung gegenüber heiligen
Überzeugungen der Miteidgenossen nahegelegt
und die Störung des konfessionellen Friedens

vermieden. Der Mißbrauch der
Geschichte hat seine Ursache in der Unkenntnis

historischer Methoden.

Historische Distanz

Die Unzuverlässigkeit des historischen
Werturteiles hat ihren Grund im
problematischen Charakter der historischen
Gewißheit. Die Geschichte hat es mit
seelischen Gegebenheiten der Vergangenheit zu
tun. Nun können wir nicht einmal die
seelischen Gegebenheiten der Gegenwart
erfassen. Wie schwer ist es, einen
Menschen in allem zu begreifen und zu
verstehen, auch wenn er beständig um uns
herum ist. Um wieviel schwerer, Seelisches

zu erfassen, das vergangen ist. Diese

psychologischen Schwierigkeiten der
geschichtlichen Darstellung hat besonders
W. Schuppe in seiner berühmten Abhandlung

»Das System der Wissenschaften und
das des Seienden4« erörtert. Er hat dem

psychologischen Verständnis Wege gezeigt,
welche die Geschichtsdarstellung von den

Einseitigkeiten und Vergewaltigungen
unhistorischer Denkart freihalten können.
Wer über solche Probleme nie nachgedacht

hat, ist kaum fähig, auch nur für
bescheidene Bedürfnisse Geschichte zu
schreiben. Die psychologische Erklärung
einer geschichtlichen Handlung stößt
immer auf die Schwierigkeit, daß uns das

Motiv der Handlung nie unmittelbar
gegeben ist. Gegeben sind nur die
Handlungen und ihre Begleiterscheinungen. Die-

4 Zeitschrift für immanente Philosophie, Bd. III,
Heft 1, S. 95 ff., unter der Überschrift: »Das

historische Interesse.«

selbe Handlung kann unter ganz gleichen
oder ähnlichen Umständen sehr verschiedene

äußere Beweggründe haben. Darum
sagt der große Meister der historischen
Methode, Ernst Bernheim, in seinem
monumentalen »Lehrbuch der historischen
Methode« : »Eine möglichst vielseitige und
intensive Menschenkenntnis ist nötig, um
die gegebenen Daten mittels Kombination
und Reproduktion wahrheitsgemäß in
einheitlichen Zusammenhang zu bringen5.«
Wir gestatten uns die Zwischenfrage: Hat
der Autor der angefochtenen Geschichtsdarstellung

Bernheims Werk studiert?
Wenn ja, dann frägt man sich, welches
Geheimnis der Bosheit und Dummheit hier
gewaltet habe, daß ein solches Machwerk
entstehen konnte; wenn nein, dann frägt
man sich, wie ein von der fortschrittlichen
Partei besetztes Departement in rückständiger

Weise wichtige Aufträge an Leute
gibt, die nicht einmal mit den allernot-
wendigsten Erkenntnismitteln ausgerüstet
sind.

Mit allem Nachdruck legt es Bernheim
dem Geschichtsdarsteller ans Herz: »Der
wissenschaftliche Forscher darf sich unter
keinen Umständen die Motive und
Handlungen der historischen Persönlichkeiten
nach Maßgabe irgendeines ästhetischen
oder moralischen Bedürfnisses und nur
nach allgemein psychologischen Analogien
vorstellen; er darf sich nie mit der Frage
begnügen: was könnte die historische
Persönlichkeit wohl nach allgemeiner
psychologischer Analogie mit ihren Handlungen
bezweckt haben? —• sondern er muß stets

spezieller fragen: was kann sie nach den

gegebenen Voraussetzungen ihres eigenen
Wesens und ihrer eigenartigen Lage
bezweckt haben? Er darf sich nicht
begnügen, das Kolorit und den Geist der
bezüglichen Zeit und der bezüglichen
Verhältnisse zu treffen, sondern jeder einzelne
Zug, den er produziert, muß durch Quel-

5 Lehrbuch der historischen Methode, 2. Aufl.,
1894, S. 501

220



lenzeugnisse zu belegen sein. Endlich darf
er nicht, wie der Dichter, gegebene und
erfundene Momente durcheinandermengen,
sondern es ist seine Aufgabe, die durch
hinreichende Daten als sicher kontrollierten

Vorstellungen von den nur wahrscheinlichen

oder gar nur möglichen scharf
getrennt zu halten6.« Wie wenig der Autor
Lumpert dafür fähig ist, beweist die unkritische

zweimalige Wiedergabe der Schön-

brunner Anekdote.
Es fehlt Lumpert, dem Autor der

angefochtenen Geschichtsdarstellung, jedes
Gefühl für das, was Karl Lamprecht die
historische Distanz genannt hat7. Lamprecht
hat dieses Gesetz der historischen oder
psychologischen Distanz in folgender
Weise zum Ausdruck gebracht: »Auf dem
intellektuellen wie dem Willensgebiete, im
Bereiche der Gefühle wie der Affekte
herrschen zwischen der Gegenwart des
deutschen Lebens und dessen Vergangenheit
im 11., 8. und 1. Jahrhundert unserer
Zeitrechnung Unterschiede, die das ganze
innere Leben, das Leben der Tat und des

Gedankens, der Phantasie und des Triebes,
kurz das Seelenleben überhaupt, zu diesen'
verschiedenen Zeiten weit voneinander
abweichend gestalten. Es ergibt sich also für
die innere Differenz dieser verschiedenen
Zeiten der unabweisbare Eindruck starker
psychischer Spannungen, die es nicht
erlauben, aus dem Leben und dem spezifischen

Charakter der Gegenwart heraus,
irgendeinen menschlichen Vorgang,
welcher Art von Zusammenhängen er auch

zuzusprechen sein mag, wenn er einer der
anderen Zeiten angehört, mit Erfolg zu
beurteilen. Die sichere Empfindung dieses
Unterschiedes und das ständige Denken
und Vorstellen im Bewußtsein dieses
Unterschiedes ist der elementare Grundzug
dessen, was in der Gegenwart historischer
Sinn heißt Eine der frühesten Beobach-

6 Bernheim, a. a. 0., S. 489.

7 Lamprecht, Einführung in das historische Denken,

Leipzig 1913.

tungen, die in der Richtung auf die
Entwicklung des heutigen historischen Sinnes

gemacht worden ist, und deren Anfänge
sich schon bei Herder und Schiller finden,
ist die, daß das seelische Leben eines
bestimmten Zeitalters in sich je ein Ganzes

bildet, eine Einheit, aus der auch nicht die
Wirkungen der geringsten menschlichen

Tätigkeit entfernt werden können, ohne
ihr ihren Charakter zu nehmen8.« Hätte
unser Autor Lumpert nur eine leise

Ahnung dieses allgemein anerkannten
methodischen Grundsatzes gehabt, so würde seine

Darstellung der Reformation nicht so

einseitig ausgefallen sein.
Mit Recht warnt Bernheim: »Die individuelle

Verschiedenheit und Eigenart des

menschlichen Empfindens, Vorstellens,
Wollens bringt es mit sich, daß wir von
Natur geneigt sind, dieses unser subjektives

Empfinden, Vorstellen, Wollen bei
den Mitmenschen der Gegenwart wie der
Vergangenheit in gleicher Weise
vorauszusetzen und demgemäß deren Tun und
Lassen zu interpretieren, kombinieren,
reproduzieren und beurteilen. Es kommt
daher für eine objektive Auffassung vor
allem darauf an, einzusehen daß die
einzelnen Menschen und ganze Menschheitsgruppen

sowohl zu einer und derselben Zeit
wie noch mehr zu verschiedenen Zeiten in
ihrem Empfinden, Vorstellen, Wollen
vielfach anders sind und waren als wir9.«

Es hat schon solche gegeben, die auf
Grund solcher Erwägungen der Geschichte
jeden Erkenntniswert bestritten und sie
als Sinngebung des Sinnlosen erklärten1#.
Aber solche Bedenken werden beseitigt
durch die Momente, die Schuppe in der
erwähnten Untersuchung darlegt11. Freilich

»sind es sehr verschiedene Ausdrucksformen

des Gefühls, wenn der indische

8 Lamprecht, Einführung in das historische Denken,

S. 64 f.

9 Bernheim, a. a, 0., S. 563.

10 Theodor Lessing.

" Bd. III, S. 106.

221



Fakir sich kasteit, wenn der Grieche
betend die Hände zu den Göttern erhebt
oder der moderne Mensch bei Orgelklang
demütig niederkniet, sich in den Gedanken
des Weltalls vertieft; aber das zugrundeliegende

Gefühl, die Frömmigkeit, ist in
seinem inneren Vorgang dem normalen
Menschen jederzeit. verständlich. Allerdings

ist es leicht möglich, sich durch die
äußere Form, in der die Empfindungen und
Anschauungen auftreten, über das eigentliche

Wesen derselben täuschen zu lassen.

Man muß daher methodisch darauf achten,
daß und wie dieselben sich ändern und man
muß unter der Verschiedenheit der
Ausdrucksweise die zugrundeliegenden
Empfindungen und Anschauungen zu erkennen
wissen. Die psychologische Interpretation
und Auffassung beschäftigen sich mit dieser

Aufgabe, die meist nur zu sehr
vernachlässigt wird.« 12 Dieser Vorwurf
Bernheims gilt auch von Lumperts
Geschichtsdarstellung, die sich in liberaler
Selbstherrlichkeit über jedes psychologische
Verständnis der gegnerischen Weltanschauung
hinwegsetzt. Das Wesen der mittelalterlichen

Frömmigkeit verkennt er völlig.
Aber gerade Bernheim warnt die modernen

Geschichtsdarsteller vor Mißdeutungen
in dieser Richtung:

»Wenn uns in der Biographie eines mittelalterlichen

Prälaten mit hohen Worten gerühmt wird,
der Mann sei jedesmal beim Messelesen in
zerknirschte Tränen zerflossen, so liegt es dem
modernen Menschen vom Standpunkt seines Gefühlslebens

aus nahe, zu meinen, die Tatsache sei
entweder unwahr übertrieben oder der betreffende
Geistliche selbst habe seine Frömmigkeitsbezeugung

heuchlerisch übertrieben, sei geradezu ein
Heuchler gewesen; und demgemäß wird man in
der Rekonstruktion dieses Charakters verfahren,

wenn man sich nicht vergegenwärtigt, daß
das Gefühlsleben des Mittelalters von dem unseren

in dieser Beziehung verschieden war: die

Energie der religiösen Empfindungen war durch-

12 Bernheim, Geschichtswissenschaft und
Erkenntnistheorie, Zeitschrift für immanente
Philosophie, Bd. III, S. 281.

schnittlich stärker als bei modernen Menschen
und demgemäß bei besonders religiös beanlagten
auch stärker als bei solchen in unserer Zeit;1
namentlich aber gestattete man damals jeder Empfindung

stärkere Ausdrücke, so daß der mittelalterliche

Mensch gewiß schon weinte, wo wir höchstens

ein gerührtes Gesicht machen. Wir erkennen
dies daraus — und es ist Sache des Historikers,
das zu erkennen —, daß nicht nur in diesem
einzelnen Falle von so starker Gemütsbewegung
berichtet wird, sondern daß uns in zahlreichen
Fällen bei den verschiedensten Anlässen von seilen

der verschiedensten Menschen im Mittelalter
ein nach unserem Maßstabe unverhältnismäßig
starker Gefühlsausdruck in den Quellen begegnet;
und zwar sehen wir, daß dies speziell in der
religiösen Sphäre vorkommt und daß reichlicher und
häufiger Tränenerguß bei den heiligen Handlungen

seitens der Geistlichen fast regelmäßig als

ein löbliches Frömmigkeitszeugnis in den
Biographien jener Zeit aufgeführt wird13.«

Zeitgeist in der Reformationszeit

Daher muß schon größte Vorsicht walten

bei der Festlegung der Motive der
handelnden Persönlichkeiten. Die Entscheidung

wird nur dann das Richtige treffen,
wenn sie den Charakter der Zeit, in der
die Handlung sich abspielt, und die Eigenart

der handelnden Persönlichkeit
berücksichtigt. Hier liegt eine Hauptschwäche
der Geschichtsdarstellung des beanstandeten

Lesebuches. An vielen Stellen wird die
Intoleranz der Katholiken hervorgehoben
oder angedeutet. Von den Protestanten
wird nach dieser Hinsicht kein
Sterbenswörtchen gesagt. Besonders aber
verschweigt der tendenziöse Autor die allgemein

anerkannte entscheidende Tatsache,
daß der Zeitgeist des 16. und 17. Jahrhunderts

überhaupt intolerant gewesen ist, und
zwar bei den Protestanten ebensosehr oder
noch stärker als bei den Katholiken. Aus
einer Fülle von Tatsachen seien nur einige
Hinweise gegeben: die Ketzergerichte und
Ketzerverbrennungen Calvins, die
Verfolgungen Giordano Brunos auch von Seiten

13 Bernheim, Lehrbuch der historischen
Methode, S. 503 f.

222



der protestantischen Fakultäten in Genf,
Frankreich, England, Deutschland und
Böhmen. Die Kriegshetze Zwingiis gegen
die Waldstätte, um den neuen Glauben mit
dem Schwerte zu verbreiten. Es sei
hingewiesen auf die gewaltsame Verbreitung der
neuen Lehre im Berner Oberland und im
Saanegebiet, auf den Arther Handel, wo
Zürich von den Schwyzern allen Ernstes
die Einführung der protestantischen Bibel
forderte. Es sei erinnert an die Schändung
der Sentikirche in Luzern durch Heinrich
Horner aus Zürich im Jahre 1525, an die
Schändungen von Kirchen in allen drei
Glaubenskriegen durch Zürcher und Berner

Truppen im Zugerland und im
luzernischen Grenzgebiet. Es sei ferner
hingewiesen auf Luthers Erklärung zu Psalm 82:
»Mit den Irrlehrern soll man nicht viel
Disputierens machen, sondern sie auch
unverhört und unverantwortet verdammen,
da die weltliche Obrigkeit die Gewalt und
das Schwert dazu hat, daß die Lehre rein
und der Gottesdienst lauter sei.« Die
mittelalterliche Inquisition hat wenigstens
Verhör und Verteidigung zugelassen. Das

Gefühl des modernen Menschen protestiert
gegen jeden staatlichen oder polizeilichen
Druck in religiösen Dingen. Ganz andere

Anschauungen hatte das 16. Jahrhundert,
dem die Toleranz völlig unbekannt war.
Jede neue Religionspartei forderte damals
Toleranz nur für sich selber und betrachtete

jede abweichende religiöse Ansicht als

strafwürdige Ketzerei. Calvin wendete den
Scheiterhaufen an, und selbst der milde
Melanchthon billigte den Flammentod des

Spaniers Servet. Luther forderte nach der
Schlacht bei Kappel die Katholiken zur
Vernichtung der Zwinglianer auf. Beza,
der Führer der protestantischen Akademie
Genfs, wies in einem eigenen Buche nach,
daß man Häretiker mit dem Tode bestrafen

müsse. Überall, wo die Anhänger der
reformierten Lehrmeinungen zur
Herrschaft kamen, haben sie jede Spur der alten

Religion und sogar Kunstdenkmäler von un¬

schätzbarem Werte vertilgt. Die protestan-
tischerseits fast zum Glaubensartikel
erhobene Theorie von der oberbischöflichen
Gewalt des Landesherrn und deren
Verpflichtung, keine Religion außer der
ihrigen zu dulden, machte jegliches
System der Toleranz unmöglich. (Vgl. Corp.
Reformat. 2, 307, 911.) Als Kaiser Karl V.
im Jahre 1530 an den lutherischen
Kurfürsten Johann Friedrich von Sachsen die
Aufforderung richtete, seinen katholischen
Untertanen, die am Glauben ihrer Väter
festhalten wollten, Duldung zu gewähren,
erhielt er von diesem eine ebenso abschlägige

Antwort, als Kaiser Ferdinand I. im
Jahre 1563 von der englischen Königin
Elisabeth, die er um Toleranz gegen die
Katholiken gebeten hatte. Elisabeth erklärte
eine solche Toleranz als unzulässig und
gefährlich. Sie verfocht mit ihrem Minister
Lord Burleigh denselben Grundsatz, den

Philipp II. verfocht, daß nämlich ein Staat
nie sicher sein könne, in welchem zwei
Religionen geduldet würden, da es keine
größere Feindschaft gebe als die, welche
um der Religion willen entbrenne14.

Das ganze 16. Jahrhundert trug den
Charakter der Grausamkeit, und der
konfessionelle Absolutismus, der damals in Genf
und London wie in Madrid vorherrschte,
forderte überall blutige Opfer. Schon der
protestantische Rechtsgelehrte Hugo Gro-
tius verurteilte die Ansicht, für die Intoleranz

allein die Katholiken verantwortlich
zu machen15. Revolutionäre Scharfmacher
unter den religiösen Neuerern waren die
eigentlichen Vorkämpfer der Intoleranz.
Besonders waren es die Calviner, welche
den religiösen Kämpfen den radikal-revolutionären

Charakter aufdrückten. Dafür
ist der Kampf der Niederlande ein typi-
sches Beispiel. Die Lutheraner wollten
dort bloß eine rechtliche Stellung neben

14 Lingard, Geschichte von England, Bd. 8, S.

139. Döllinger, Kirche und Kirchen, Stuttgart 1861,

S. 70.

15 Annales 1, 16.

223



der alten Kirche erkämpfen. Die Calviner
aber arbeiteten auf eine völlige, gewaltsame

Unterdrückung aller anderen
Konfessionen hin, und wir bemerken daher in
den Niederlanden die eigenartige Tatsache,
daß Lutheraner und Katholiken sich gegen
die Verfolgungswut der Calviner gegenseitig

unterstützten. Die zahlreichsten
Anhänger hatten die Calviner der Niederlande

im heruntergekommenen Adel, der

wegen drückender Finanznot auf Umsturz
sann. Unter der Maske religiöser Lehrmeinungen

wirkten sie auf die Hefe des Volkes
ein. In dieser Hefe des Volkes hatte die
Sekte der Wiedertäufer, die durch ihre
unsinnigen Tendenzen nach Weiber- und
Gütergemeinschaft der Sinnlichkeit und
Habsucht am meisten schmeichelte, die
weiteste Verbreitung gefunden. Die
publizierten Berichte bezeugen den haarsträubenden

Unfug jener fanatischen Neuerer
und rabiaten Vorkämpfer der Intoleranz.
Daher die merkwürdige Tatsache, daß die
drakonischen Strafbestimmungen der
Glaubensedikte Karls V. die Zustimmung
der Generalstaaten fanden. In seiner
»Geschichte des Dreißigjährigen Krieges« sagt
der Dichter Schiller, daß »der lutherische
Fanatismus nimmer es dem reformierten
vergeben konnte, daß so viele edle Länder,
wie man sich ausdrückte, dem Calvinismus
in den Rachen fliegen und der römische
Antichrist nur dem helvetischen Platz
machen sollte«.

Das sind aus einer gewaltigen Fülle von
Tatsachen nur einige wenige Proben. Hat
der st.-gallische Geschichtsklitterer von
diesen Verhältnissen und Situationen des

Zeitalters der Glaubensspaltung auch nur
^ einen bloßen Hochschein? Zusammenfassend

die Feststellung: Es fehlt dem Autor
am Willen oder an der Fähigkeit, die

Ereignisse aus dem Zeitgeist und den

Zeitmöglichkeiten zu beurteilen. So verfehlt er
sich gegen einen obersten Grundsatz der
historischen Darstellung!

Sachlichkeit und Voraussetzungslosigkeit

Die bedeutendsten Autoritäten der
Prinzipienlehre der Geschichtswissenschaft16
haben einmütig darauf hingewiesen, wie
die Unterschiede der Religion, des

Parteistandpunktes, der Bildung und Gemütsart
das historische Verständnis erschweren.
Darum muß der Geschichtsdarsteller die
Richtlinien der historischen Methode stets

vor Augen haben. Jedem Wissenszweige
eignet eine bestimmte Methode. Auch für
die Geschichte ist sie unentbehrliches
Rüstzeug. Die historische Methode befaßt
sich mit der Quellenkunde (Sammlung des

Stoffes), mit der Kritik (bewertende Sichtung

des Stoffes) und mit der Auffassung
(Herstellung des inneren Zusammenhanges).

Bei der Stoffsammlung hat man
zwischen eigentlichen Quellen und Literatur
zu unterscheiden. Die letztere besteht in
Bearbeitungen der Quellenzeugnisse. Es ist
eine selbstverständliche Forderung der
unbefangenen Voraussetzungslosigkeit, daß
der Geschichtsdarsteller sämtliche Quellen-
und Literaturbelege heranziehe, nicht etwa
bloß diejenigen, denen man in subjektiver
Stimmung glaubt Vertrauen schenken zu
müssen, oder deren Partei man von
vorneherein ergreift, weil sie persönlichem
Gefühl und Ressentiment entsprechen. Mit
der Unparteilichkeit eines unbestechlichen
Richters soll er sich allseitige Kenntnis der
Quellen und Literatur — auch des
gegnerischen Standpunktes — verschaffen. Das

fordert die Gerechtigkeit und die
Vorurteilslosigkeit. Lumperts dürftige und
einseitige Literaturkenntnisse offenbaren sich
allzu deutlich in seiner oberflächlichen
Geschichtsklitterung.

Der Ordinarius für katholische
Kirchengeschichte an der Sorbonne in Paris hat
nachdrücklich betont, daß es ein Zeichen

von kindlich beschränktem Geist (la

16 Anm. der Schriftleitung: Der Verf. zitiert
vierzig Autoritäten. Aus Raumgründen mußte von
deren Zitierung leider abgesehen werden.

224



preuve d'une etroitesse d'esprit quelque

peu enfantine17) wäre, eine geschichtliche
Frage bloß nach katholischen Autoren zu
beurteilen. Lumpert mag sich daraus die
Anwendung für seine Literaturauswahl
machen. Anläßlich der Maturitätsprüfungen

in Schwyz im Jahre 1939 erklärte der
eidgenössische Experte, Prof. Dr.
Hartmann aus Basel, daß ihn die anerkennende
Behandlung der protestantischen Literatur
außerordentlich überrascht habe. Ich
erwiderte: »Sachlichkeit ist für mich
Selbstverständlichkeit.« Und er darauf: »Ich
muß Ihnen aber leider sagen, daß auf der
andern Seite kein Gegenrecht gehalten
wird.« Worauf ich nicht ohne Schadenfreude

bemerkte: »Das kann mir gleichgültig

sein, wenn andere rückständig sein
wollen und der sachlichen Freizügigkeit
die Augen verschließen.« Ja, mit Theorie
und Praxis des sog. freien Denkens ist es

ein eigen Ding. Was in Programmen steht,
ist meistens Phrase.

Die Voraussetzungslosigkeit im
geschichtlichen Arbeiten soll sich auch

zeigen in der Kritik der Quellen und
Literatur. Lumpert ist nicht einmal imstande,
Legenden von historischen Tatsachen zu
unterscheiden. Da ist es mit der fachlichen
Kritik schlecht bestellt. Und doch liegen
in einer reichen Literatur die Richtlinien

solcher Kritik für jeden leicht
erreichbar bereit. Vor vierzig Jahren war die
Diskussion um das historische Werturteil
sehr lebhaft unter den Fachleuten, und vor
dreißig Jahren habe ich diese Diskussion
in meiner philosophischen Dissertation
»Die Geschichtsphilosophie von Karl
Lamprecht« behandelt, die 1921 im protestantischen

Verlag Junge, Erlangen, erschienen
ist.

Die historische Kritik soll Echtheit,
Zuständigkeit und Zuverlässigkeit der
historischen Berichte prüfen. Der Kenner wird
nicht leugnen, daß die kritischen Grund-

17 Lacroix, «Du röle de la critique dans l'his-
toire de l'eglise», Paris 1909, S. 24 f.

sätze, welche von der modernen
Geschichtswissenschaft mit großer Akribie
herausgearbeitet und bereits in tausendfältiger

Anwendung erprobt worden sind,
ohne allen Zweifel einen gewaltigen
Fortschritt gegenüber der älteren Arbeitsweise
darstellen und in ihrer Sicherheit kaum
mehr überboten werden können. Verächtliche

Beiseitesetzung dieser Grundsätze

geht von solchen aus, die ernst zu nehmenden

historischen Darstellungen fernstehen
oder mit tieferen Quellenstudien sich noch
nie befaßt haben. Die Berechtigung und
Stichhaltigkeit dieser Grundsätze beruht
auf psychologischen Grundlagen.

Verstehen

Das Wesen des historischen Erkennens,
das man in neuester Zeit zum Unterschied
vom Erkennen der andern Wissenschaften
» Verstehen« nennt, ist eines der schwierigsten

Probleme des menschlichen Geistes.

Heinrich Maier schreibt darüber: »Sicher

ist, daß es ein Sichhineinversetzen in fremdes

Geistesleben ist. Und dieses ist nur
möglich durch innere Nachbildung der
fremden Erlebnisse in einer Art von
vorstellendem Nacherleben Das ist kein
Mysterium: schon der vorwissenschaftliche
Mensch ergänzt und korrigiert, eben
indem er sich in das Seelenleben anderer
hineinversetzt, Schritt für Schritt die
eigene, innere Erfahrung. Der Historiker
aber setzt nur diese Arbeit fort, wenn er
sich zur geschichtlichen Objektivität
emporringt. Und bleibt auch immer ein
subjektiver Bodensatz, sein Ideal ist doch das

Auslöschen des eigenen Selbst, das Ranke
für die normale Disposition des Geschichtsforschers

gehalten hat. Nichts kann darum
verfehlter sein, als die unter den
philosophischen Methodologen so stark
hervortretende Neigung, das beliebte Modernisieren

und Subjektivieren des einst
Geschehenen geradezu zum historischen Prinzip

zu machen. Zwar hat diese Manier als

äußeres Darstellungs- und Veranschau-

225



lichungsmittel ihr Recht und ihren nicht
zu unterschätzenden Wert; nach dieser
Seite ist ja auch der Individualität des

Historikers ein weiter Spielraum gegönnt —
verhängnisvoll aber wird sie, wenn man
subjektiv-moderne Gesichtspunkte,
Interessen, Wertmaßstäbe und Probleme an den

geschichtlichen Tatsachenstoff heran- und
in ihn hineinträgt18.«

A uswahlprinzip

Viele Historiker haben die Auffassung
vertreten, die Geschichte hätte nur die
Tatsachen festzustellen und zu erklären. Sie

müsse von jedem Werturteil absehen. Wenn
der Altmeister der Geschichtswissenschaft,
Leopold v. Ranke, fordert, der Historiker
müsse »sein Selbst auslöschen«18 will er
die innere Stellungnahme unterdrückt wissen.

Der Historiker soll zu einem bloßen
Spiegel der Tatsachen werden. Er solle
nicht urteilen, sondern nur sagen, wie die
Dinge waren und wie alles so gekommen
ist. Eine starke Zurückhaltung im Werturteil

entspricht nun gewiß dem allgemein
anerkannten Ideal der Geschichte. Das

Werturteil aber völlig auszuschalten, ist
dem Historiker nicht nur psychologisch
unmöglich, sondern auch durch die
Aufgaben seiner Wissenschaft verwehrt. Das

Werturteil gehört so notwendig zur
Geschichte, daß Windelband, Rickert und
von Rintelen und andere mit Recht das

historische Erkennen im Gegensatz zum
naturwissenschaftlichen ein wertbeziehendes

nennen. Unentbehrlich ist für die
Geschichte das Werturteil zunächst für die
Auswahl des zu behandelnden Stoffes. Die
Geschichte hebt aus der Fülle des Geschehens

heraus, was ihr historisch bedeutsam
erscheint. In dieser Auswahl liegt eine
Wertung. Unser Autor Lumpert geht nun
so vor, daß er Nachteiliges nur von den

18 Maier, Das geschichtliche Erkennen, Göttingen.

1914, S. 7 f.
19 Ranke, Vorlesungen für König Max.

Katholiken sagt — das für Protestanten
Nachteilige verschweigt. Bei der Erwähnung

dieser dunklen Punkte bei den
Katholiken unterläßt er es zudem, die
sachliche historische Erklärung zu geben. Er
erwähnt z. B. die Umstände beim Tode

Zwingiis, ohne zu bemerken: 1. Daß
Zwingli zum Kriege gegen die Waldstätte
geschürt und gehetzt hatte; 2. ohne zu
berichten, daß das Vorgehen der katholischen

Krieger genau der Halsgerichtsordnung

Kaiser Karls V. entsprach. (Die
Schweiz gehörte damals noch zum Reiche.)
Diese Halsgerichtsordnung war übrigens
nur eine Bestätigung der bisherigen Praxis
und wurde ausdrücklich auch von
Lutheranern und Calvinern empfohlen. 3. Unser
Autor verschweigt, daß die Handlung
durch Beschluß des Kriegsgerichtes vom
Scharfrichter vollzogen wurde. Lumpert
hätte über den Tod Zwingiis besser nichts
gesagt, als die Tatsache so einseitig
wiederzugehen.

Die Auswahl der historischen Tatsachen
ist für den Historiker keine leichte
Aufgabe. Maier schreibt: »An sich stellt die
Auswahl, die der Historiker vollzieht, sich
als eine Verstümmelung der reichen
Wirklichkeitsfülle dar, und darum als eine
Entfernung von der Wirklichkeit, die um so

größer wird, je höher die geschichtlichen
Darstellungen ihren Betrachtungsgesichtspunkt

nehmen20.« Je allgemeiner eine Ge-

schichtsdarstellung und je kurzgefaßter die
Schilderung ist, um so verschwommener
werden die Perspektiven. Solche
Zusammenfassungen müssen daher mit doppelter
Behutsamkeit ausgearbeitet werden.

Gibt es eine objektive Berechtigung und
Grundlage für das Auswahlverfahren? Als
Auswahlprinzip für den Stoff der
geschichtlichen DarsteRung erklären die
Fachhistoriker die Kulturhedeutsamkeit
einer Tatsache, d. h. es soll in der Darstellung

das behandelt werden, was für die
spätere Kulturentwicklung von Bedeutung

20 Maier, Das geschichtliche Erkennen, S 10.

226



ist. Die Anwendung dieses Kriteriums
erfordert große Erfahrung. Maier schreibt
darüber: »Von dem, was ein Großer unter
den Menschen für die Geschichte leistet,
führt eine ganz allmähliche Gradabstufung
herab zu dem kulturellen Beitrag des Tag-
löhners, der die Gosse fegt. Und es fragt
sich, wo für den Historiker die Grenze

liegt. Das ist jene Frage nach dem
geschichtlich Wesentlichen. Hier also setzt
nun die anschauliche Verallgemeinerung
in ihrer historischen Gestalt, die geschichtliche

Abstraktion, ein21.« »In allen solchen
Fällen aber verfährt die Forschung so, daß
sie das Gemeinsame, das »Typische« an
den Erscheinungen festhält, das Singular-
Verschiedene ausschaltet22.« »Die Abstraktion

selbst aber besteht überall darin, daß
ich an den einzelnen Erscheinungen oder
Erscheinungskomplexen, von denen ich
jedesmal ausgehe, das heraushebe, was
dieselben mit anderen Erscheinungen oder
Erscheinungskomplexen zu einem Ganzen
zusammenschließt, was sie also zu Teilen
des nächsten Ganzen macht, kurz, was an
ihnen für dieses Ganze dynamische Bedeutung

hat. Ganz ähnlich operiere ich, wenn
ich vom derart gewonnenen Ganzen aus
noch höher emporsteige; wieder greife ich
an den niedrigeren Ganzen die Züge heraus,
die ihren Zusammenhang in einem
übergeordneten Ganzen konstituieren. Wie weit
aber die anschauliche Abstraktion jeweils
aufsteigen kann, darüber kann überall nur
das Tatsachenmaterial entscheiden23.« »Auf
jeder Stufe der historischen Verallgemeinerung

aber hat das als wesentlich zu
gelten, was für die Struktur des übergeordneten

Ganzen von bestimmender, dynamischer

Bedeutung ist. Auf diese Weise

gewinnen wir einen Einblick in die
geschichtlichen Individualsysteme, in die
Wesenszusammenhänge des historischen
Geschehens, in das individuelle Getriebe

21 Maier, S. 32.

22 Maier, S. 25.
23 Maier, S. 24.

der einander über-, unter- und
nebengeordneten geschichtlichen Kräfte.
Eines ergibt sich aus dem allen nun freilich
mit voller Deutlichkeit: ein historisch
Bedeutsames im absoluten Sinn gibt es nicht.
Wir können von keiner einzigen Erscheinung,

die zum Kulturleben in irgendeiner
Beziehung steht, schlechtweg sagen, sie sei

historisch durchaus unwesentlich. Es

kommt, kartographisch gesprochen, stets
auf den jeweiligen Maßstab an, in dem
Geschichte geschrieben wird 24.«

Die Stoffauswahl ist daher für jeden
geschichtlichen Darsteller eine sehr komplizierte

Angelegenheit. Sie muß nach
bestimmten Prinzipien erfolgen. Ein solches

Auswahlprinzip ist bei Lumperts Darstellung

kaum feststellbar. Wesentliches,
Unwesentliches, Tendenziöses und Unhistorisches

werden da zueinandergemischt. Der
antikatholische Standpunkt scheint für
unseren Autor Auswahlprinzip zu sein und
nicht die Kulturbedeutsamkeit 25. Ein
solches Vorgehen ist ein Hohn auf die
Geschichte, ist Entweihimg und Entstellung
der Geschichte.

Die fachwissenschaftliche Geschichte
erklärt das Auswahlprinzip näher dahin:
Kulturbedeutsam ist das, was sozial
bedeutsam ist, d. h. was für die Gemeinschaft
Bedeutung hat. Hat das Wert für die
Gemeinschaft, wenn die Auswahl so betrieben

wird, daß bedeutende Teile der
Gemeinschaft des St.-Galler Volkes und der
Gemeinschaft der Schweizerbürger entehrt
und deklassiert werden? Wie wirkt das auf
den Geist einer konfessionell gemischten
Klasse? Reaktionen sind unvermeidlich.
Religionskriege im kleinen werden
entfacht. Das habe ich am eigenen Leibe
erfahren an den wegen ihrer Neutralität so

vielgerühmten Schulen St. Gallens. Man
komme nicht mit der Ausrede, es sei alles

wahr, was in der angefochtenen Geschiclits-

24 Maier, 32, 33.

25 Vgl. den Artikel Sehöbi.

227



darstellung geschrieben ist. Die Geschichte
wird viel öfter dadurch entstellt, daß Licht
und Schatten einseitig verteilt, als daß
direkt gelogen wird.

Der St. Galler Rechtsgelehrte Hilty hat
seinerzeit gegenüber katholischen
Geschichtsschreibern den Vorwurf einseitiger
Tatsachenauswahl erhoben. Nun hat die
katholische Geschichtsschreibung längst
die Schwächen jener angefochtenen Historiker

erkannt und zugegeben. Allerdings
hätte auch Hilty wissen dürfen, daß gerade
Denifles Lutherwerk mit dem Ehrendoktor
der protestantischen Oxford-Universität
belohnt wurde. Aber dessenungeachtet hat
sich der katholische Standpunkt neueren
Erkenntnissen erschlossen. Und Hiltys
Vorwurf dürfte nun mit voller Wucht die
veraltete Geschichtsklitterung von Lumpert
treffen. Er schreibt: »Die schlimmste Art
der modernen Geschichtsschreibung ist die

ganz tendenziöse, mosaikartige Zusammenstellung

von an sich wahren Daten und
Geschichtspartikeln zu einer angeblichen
Geschichte, wie sie durch Janssen und
seine Nachfolger, in neuester Zeit besonders

Denifle, praktiziert worden ist. Jedes

einzelne Erzählte ist wahr, d. h. wenigstens
aus einer mehr oder weniger zuverlässigen
und jedenfalls vorhandenen Geschichtsquelle

geschöpft, somit belegbar; aber das

Ganze ist eine großartige Unwahrheit und
Geschichtsfälschung, indem eben nur
diejenigen Steinchen zusammengelesen und
zu einem Bilde zusammengefügt werden,
die der Absicht des Kompilators entsprechen,

die andern aber sorgfältig
ausgeschieden und beiseite gelassen oder wenigstens,

wo dies nicht ganz möglich ist, in
eine schiefe Beleuchtung gestellt
werden28.« Wie müßte Hilty erst über Lum-

perts Darstellung und seine einseitige
Tatsachenauswahl urteilen. Jene liberalen
Zeitungen, die glaubten, mit dem Abdruck
der Darstellungen Lumperts den naiven
Lesern Sand in die Augen zu streuen, sind

28 Hilty, a. a. 0., S. 20.

228

durch Hiltys Urteil gerichtet. Oder sind
nach liberaler Judikatur die Kriterien der
Beurteilung für Katholiken und Protestanten

verschieden? Mit welch einseitiger
Beschränktheit umschreibt Lumpert die sog.
Erneuerung. Da ist alles groß und erhaben,
»das ist die Erneuerung«. Von den bedenklichen

Schatten sagt er nichts: Zensur,
Spitzelsystem, Vergewaltigung der Gewissen

nach nazischen Methoden, Gewaltakte,
Morde, Rechtsbrüche, revolutionäre
Bandenzüge gegen die demokratischen Rechte
des Luzernervolkes, Verschleuderung von
Kunstschätzen an Juden, Leichenschändungen,

Entweihungen und Zerstörungen
von Gotteshäusern, Unterschlagungen bei
der Verwaltung der Klostergüter usw.
Auch das »ist die Erneuerung«. Lumpert
hätte sich wenigstens die Äußerungen von
Jeremias Gotthelf und des Zürcher
Rechtsgelehrten Bluntschli ansehen dürfen, wenn
er sich nicht darüber Rechenschaft geben
wollte, warum der große st.-gallische Staats,

mann Gall Jakob Baumgartner vom
liberalen zum konservativen Lager übertrat.
Es wird die Wirkung auf die katholischen
Schüler nicht verfehlen, wenn diese
Tatsachen in einem das Lesebuch ergänzenden

Faszikel dargeboten werden. Wir
begreifen, daß die Schattenseiten nicht in
ihrer drastischen Form geschildert werden
können. Aber sie dürfen nicht übersehen
und die kirchentreuen Katholiken einfach
als Trottel hingestellt werden. Diese läp-
pisch-naive Art der Darstellung ist eine
Unverfrorenheit. Die Entstellung der
Geschichte durch einseitige Verteilung von
Licht und Schatten ist heimtückisch und
hinterlistig.

Noch zwei Bemerkungen hinsichtlich
des Auswahlprinzips! Bei der DarsteRung
der Gründungszeit der Eidgenossenschaft
fällt auf, daß ausschließlich das Sagengut

den Stoff zu liefern hat. Ich weiß
wohl, daß es historisch verwendbare
Elemente im Sagengute gibt, und lehne die
Sage für die geschichtliche Darstellung



nicht absolut ab. Aber man soll das

Verwertbare benützen und nicht jenes Sagengut,

das überhaupt nicht zu retten ist.
Schon Lieberau hat über die Mordnachtsagen

ein eindeutiges Urteil gefällt. Jugend
soll man nicht mit Illusionen füttern.
Auffallend ist auch die negative Behandlung
der Mailänderkriege, was schon im Titel
zum Ausdruck kommt: »Von Reislaufen
und Pensionen«. Und doch bedeuten die
Mailänderkriege für die Innerschweiz und
für das Tessin ungefähr das, was die
Burgunderkriege für den Kanton Bern
bedeuten. Hätten sich die Eidgenossen an
jenen oberitalienischen Auseinandersetzungen

desinteressiert gezeigt, dann wären
auch die ennetbirgischen Vogteien gefährdet

gewesen; zumal sie kirchenpolitisch zu
drei oberitalienischen Diözesen gehörten.
Was aber geopolitisch der Gotthard ohne
das Tessin wäre, kann jeder einsehen, der
eine Landkarte zu lesen versteht. Zudem
besitzen diese Mailänderkriege noch eine

ganz besondere Aktualität. Ein besonderes

Auswahlprinzip besagt nämlich, daß vor
allem das berücksichtigt werde, was bis in
die Gegenwart weiterwirkt. Die Mailänderkriege

aber wirken bis in die heutige Zeit
hinein durch das julianische Privileg, das

Recht der Pfarrwahl in den alten
Kirchgemeinden. Dieses julianische Privileg ist
etwas in der ganzen Weltkirche Einzigartiges

und hat daher auch erstklassige
historische Bedeutsamkeit. Dieses Privileg
hat seinen Einfluß auch auf die Entwicklung

des Protestantismus gehabt. In manchen

Fällen haben die Kirchgenossen über
die Einführung der neuen Lehre entschieden.

Man könnte sich über Lumperts Werturteil

bei der Stoffauswahl noch weiter
verbreiten. Besonderheiten werden im
Artikel von Schöbi besprochen. Ich fasse

meine Darlegungen über das Auswahlprinzip

in Lumperts Darstellung in folgender
Weise zusammen: Es ist im 16. und 17.

Jahrhundert antikatholisch und im 19.

Jahrhundert parteipolitisch bestimmt.

Rühmen und Abschätzen

Das Werturteil der Stoffauswahl ist das

erste der historischen Werturteile. Weiter
geht der Historiker in der Bewertung,
wenn er den Kulturwert der Tatsachen
näher kennzeichnet, wenn er in irgendeiner

Form eine Billigung oder Mißbilligung

der Tatsachen ausspricht. Gerade
diese Art des Werturteiles ist von den
Historikern stark umstritten. Lumpert spricht
seine Billigung oder Mißbilligung mit
außerordentlich tendenziöser Deutlichkeit
aus. Windelband und Rickert, die beiden
führenden Denker auf dem Gebiet der
historischen Erkenntnislehre, ziehen gerade
nach dieser Richtung dem Geschichtsschreiber

eine scharfe Grenze. Sie
unterscheiden zwischen der Wertbeziehung bei
der Auswahl des Stoffes und der
Wertbeurteilung durch Rühmen oder Abschätzen.

Der Wertbeurteilung bei der Auswahl
des Stoffes könne die Geschichte nicht
enthehren. Auf das Rühmen oder Abschätzen
soll sie verzichten. Der Historiker sei in
erster Linie Berichterstatter und nicht
Richter.

Der Historiker kann aber doch seiner

Aufgabe ohne Einschätzung des Kulturwertes

der Tatsachen nicht ganz gerecht
werden. Er darf nämlich die Ereignisse
nicht bloß äußerlich aneinanderreihen, er
soU sie als eine zusammenhängende
Entwicklung darstellen. Dazu ist notwendig,
daß er den Aufstieg und den Verfall, den
Fortschritt und Rückschritt sowie die
entscheidenden Wendepunkte in der
Geschichte deutlich macht. Jede gute
historische Darstellung sucht dieser Forderung
zu genügen. Darum muß der Historiker
notwendigerweise Stellung nehmen. Als
Wertmaßstab kommt hier wieder das
Kulturideal in Betracht. Da die Kulturideale
der Menschheit zum großen Teil
auseinandergehen, ist es in vielen Fällen unmöglich,

dem Werturteil einen allgemein
anerkannten Maßstab zugrunde zu legen.
Maier schreibt darüber: »Gewiß wechseln

229



die Menschheitsideale von Volk zu Volk,
von Zeitalter zu Zeitalter, ja wohl auch

von Person zu Person ihren Inhalt. Was
aber überall auf allen Entwicklungsstufen
gleichbleibt zu allen Zeiten, das ist jener
Drang zum vollkommenen Leben, der den
Menschen zum Menschen macht, und aus
diesem sittlichen Drang entspringt auch
das menschliche Erkenntnisstreben. Das

Erkennenwollen ist für den Menschen ein
sittliches Lebensbedürfnis, und das Ideal,
von dem es geleitet ist, das Wahrheitsideal,
ist eine sittliche Norm — eine Norm, die
der Erkenntnis dann Geltung zuerkennt,
wenn die Urteile, in denen sie sich
darstellt, durch tatsächlich Gegebenes gefordert

sind. Die Aufgabe aber, die das

wissenschaftliche Erkennen sich setzt, ist, das

Transzendente, das sich dem Vorstellen in
der Wirklichkeit erschließt, immer
vollständiger und immer tiefer auszuschöpfen
und dabei auch die Vorstellungsformen in
immer genaueren Einklang mit dem
»Gegebenen« zu bringen. In diesen
wissenschaftlichen Lebenszusammenhang fügt
sich auch die geschichtliche Forschung
ein. Sie ist wie jede wissenschaftliche
Arbeit eine Menschenpflicht und ein
Menschheitswert. An eine andere Norm aber und
an einen andern Maßstab als an das

Wahrheitsideal ist auch das geschichtliche
Erkennen nicht gebunden27.«

Jeder Historiker steht bei der Auswahl
und Beurteilung der Tatsachen
naturgemäß unter dem Einfluß seines eigenen
Kulturideals, sein Urteil ist infolgedessen
immer subjektiv gefärbt. Diese Subjektivität

läßt sich nicht ganz ausschalten. Sie
soll aber ein Gegengewicht in dem Streben
finden, auch den Momenten Rechnung zu
tragen, die für eine andere Beurteilung
ins Feld geführt werden können. Am ehesten

wird der Historiker die Klippen des

Subjektivismus vermeiden, wenn er genau
auf den Entwicklungszusammenhang achtet.

Das nennt man die genetische Betrach-

27 Maier, S. 36.

tungsweise. Bei ihr gibt es demnach keine
absoluten, für sich allein betrachteten
Tatsachen, sondern jedes Ereignis ist das
Produkt eines Werdeprozesses, Teil eines

Ereigniskomplexes, bedingt durch geschichtliche

Faktoren vor und mit ihm, und
verkettet mit resultierenden, anderen
Ereignissen nach ihm (Kontinuität der
Ereignisse). Ein Faktum entwickelt sich aus
einem oder meist mehreren andern; es

hat, von dem Historiker gewürdigt, immer
nur relativen Wert, insofern es in Beziehung

zu setzen ist zu andern, aus denen

es sich zum größern oder geringem Teil
herleitet. Diese genetische oder
entwicklungsgeschichtliche Denkweise ist so recht
der Kernpunkt der modernen Geschichtsforschung.

Durch sie ist es möglich geworden,

viel gerechter und offenbar
wahrheitsgemäßer die Tatsachen, soweit das

historische Material reicht, zu erkennen
und zu bewerten, und überraschende
Ergebnisse zeigen sich da, wo man bisher
vergeblich eine plausible Aufklärung sich
wünschte. Lumperts Darlegung der
Verfassungskämpfe läßt jede
entwicklungsgeschichtliche Betrachtungsweise vermissen,

weil sein Subjektivismus sich auf
einseitigen Parteistandpunkt festlegte. Es fehlt
die entwicklungsgeschichtliche Logik, und
der wirkliche Zusammenhang der Ereignisse

wird verfälscht. Und doch ist gerade
das Aufzeigen der Entwicklung lehrreich
und reizvoll für den Schüler, weil sie dem
natürlichen Verständnis Rechnung trägt.

Vorurteile

Als wichtigste persönliche Eigenschaft
benötigt der Geschichtsdarsteller
unbestechliche Wahrheitsliebe, die sich in
gerechtem Urteil offenbart. Bei Epiktet heißt
es: »Die Wissenschaft in einem unreinen
und unwahren Gemüt wird unbrauchbar, wie
der Wein in einem unreinen Gefäß.« Wer
Vorurteilen erliegt, ist nicht vom Geist
unbestechlicher Wahrheitsliebe beseelt. Erst
in der Freiheit von Vorurteilen zeigt sich

230



die Objektivität historischer Darstellung.
Von Meinungen und Stimmungen
beeinflußte Darstellung ist Entstellung der
Geschichte. Die Gefühlseinstellung wirkt sich

in der historischen Darstellung höchst
verhängnisvoll aus. Infolge gefühlsmäßiger
Einstellung fühlt der Mensch sein Interesse
meist auf ein bestimmtes Ziel gerichtet und
deshalb steht auch die Zusammenfassung
der historischen Vorgänge im Banne einer
bestimmten Tendenz. Bei dem zu zeichnenden

Bilde treten da einzelne Züge
übergebührlich hervor, wie bei Lumpert z. B. die
intolerante und rückständige Einstellung
der Katholiken. Gefährlich sind, sagt Hilty,
»die einseitigen Beurteiler, die von
vorneherein entschlossen sind, nur eine ihrem
Geiste adaequate Anschauungsweise der

vergangenen Dinge zur Geltung gelangen

zu lassen, und alles unter diesem Gesichtswinkel

betrachten«.28
Das Hineintragen der persönlichen

Stimmungen verfälscht das Zeitbild. Neben die

erste, wirkliche Geschichte tritt auf diese

Weise eine zweite, unwirkliche Geschichte,
deren Züge sich mit der wirklichen
Geschichte seltsam vermischen. Das Medium
des Darstellers hat dem Bild des wirklichen
Vorganges eine eigentümliche Färbung und
Strahlenbrechung gegeben. Da jene
Tendenz dem Verstände meist durch die
Gefühlsstimmungen verdeckt sind, so
vollzieht sich die Irreführung mehr oder
weniger unbewußt. Dafür ist Lumperts
Darstellung ein Musterbeispiel und darin liegt
das Gefährliche seiner Tendenz. Die objektive

Wahrheit wird so in der geschichtlichen

Darstellung durch Vorurteile und
falsche Weltanschauungen verfälscht.

Unter Vorurteil versteht man eine
einseitige, zur Gewohnheit gewordene Bewertung

der eigenen Güter und der Güter
unserer Nebenmenschen. Diese Vorurteile
betreffen meist das rein geistige, oder das

religiöse, oder das nationale Leben. Sie sind

28 Hilty, a.a.O., S. 29.

gewöhnlich mit Unkenntnis der ihnen
entgegenstehenden Wahrheiten verbunden.
Der Einfluß der Vorurteile ist umso
schädlicher, als man ihr Vorhandensein mit
Schlagworten wie »Grundsatz«,
»Standpunkt«, zu beschönigen sucht. Diese
Vorurteile bauen sich oft zu einem ganzen
System von Voreingenommenheit aus und
lenken und modifizieren dann alle Vorstel-
lungs- und Urteilsbildung, so daß das ganze
Denken getrübt, verzerrt, gefälscht wird.
Man überträgt die eigenen Werturteile auf
Vorgänge oder Zustände früherer Zeiten,
man beurteilt sie ganz nach seinem subjektiven

Augenmaß, deutet, biegt oder fälscht
Vorgänge, Aeußerungen, Entwicklungen
zugunsten der eigenen Parteirichtung, kurz
man gestaltet das frühere Geschehen nach
seinen Vorurteilen um. Das objektive Bild
der Ereignisse erscheint darum in ganz
veränderter Gestalt.

Die Ursachen für die Vorurteile liegen
teils in der persönlichen Eigenart des

Menschen, nämlich in seinem Temperament
und in seinem Affektleben, teils in einer
einseitigen Erziehung, oder dem Einfluß
der Umgebung. Schon die individuell
begründeten Vorurteile spielen eine große
Rolle. Ein Künstler oder ein Phantasiemensch,

ein Idealist oder Realist, ein Optimist

oder Pessimist, ein religiöser oder
unreligiöser Mensch schauen jeder mit ganz
anderen Augen in die Welt. Diese

individuell-psychischen Bedingungen muß ein
Geschichtsdarsteller mit klarer Ehrlichkeit
erkennen. In aufrichtiger Selbsterkenntnis
muß man sich Klarheit verschaffen über
den eigenen Standpunkt, die seelische

Disposition und die Reinheit der Absicht.
Von dem gefeierten Historiographen Giese-

brecht erzählt man, daß er seine Münchner
Vorlesungen über die deutsche Kaiserzeit
jeweils zu Beginn des Semesters mit der
offenen Feststellung einleitete: »Ich bin
Preuße und Protestant, danach werde ich
vortragen.« Diese Feststellung war der
Anfang einer objektiven Beurteilung und die

231



Bezeugung des Willens, 'womöglich auch
den Nichtprotestanten gerecht zu werden,
zugleich allerdings das Eingeständnis, daß
dies im vollen Sinne nicht möglich sei.

Jedenfalls: Ob Katholik oder Protestant, wird
der Forscher der Beurteilung der
Reformation nur dann gerecht werden, wenn er
sie im Rahmen der gesamten Entwicklung
betrachtet.

Am tiefsten eingepflanzt sind durchweg
die durch frühe Erziehung und durch den
Einfluß der Umgebung erworbenen Vorurteile,

weil diese im Geiste der Menschen
Heimatrecht erlangt haben und darum die
ihnen widersprechenden Vorstellungen als

unangenehm empfinden und leicht abweisen.

Niemand wird leugnen können, daß
diese Einflüsse bei den einen Menschen
einen größeren, bei den andern einen minder

starken Einfluß auf die Beschaffenheit
ihrer Urteile ausüben. Bei der
Geschichtsdarstellung tritt das bereits hei der Sichtung

des Materials, sodann in höherem
Grade bei der Bewertung der Quellen
zutage, wenn es sich beidemale darum handelt,

in die Verhältnisse anderer Menschen
und anderer Zeiten sich hineinzudenken
und ihre Aussagen und Auffassungen
dementsprechend zu beurteilen. Am allermei-
sten aber kommen diese Faktoren zur
Geltung bei der Darstellung, welcher die
Aufgabe zufällt, den zusammengestellten Stoff
der Wahrheit gemäß, oder wie man sich

ausdrückt, objektiv zur Anschauung zu

bringen. Hier hat also der Geschichtsdar-
steller auf Grund seiner Studien ein eigenes
Literaturprodukt zu schaffen, das am
wenigsten den genannten Einflüssen
unterliegen darf, wenn es ernst genommen werden

soll. Sicherlich erfordert das alles ein
hohes Maß von Selbstverleugnung, da der
Historiker lernen und verstehen muß, sich
über sein eigenes Selbst hinauszuheben,
sich von Lieblingsanschauungen und
Vorurteilen freizumachen. Kurz, er muß den
Willen und die Macht haben, Empfin-
dungs-, Vorstellungs-, Begehrungsakte in

sich selbst zu unterdrücken, damit sie nicht
durch die Darstellung bei andern Unheil
stiften.

Dabei ist das Wort des großen Historikers
Droysen zu beherzigen: »Die Erkenntnis
der Vergangenheit läßt sich nicht erstürmen

wie eine Schanze.«29 Nach Lukian
soll der Geschichtsschreiber »apolis« d. h.

unpolitisch sein. Fenelon drückt das auf
eine andere Weise aus, wenn er sagt, der
Historiker soll keiner Zeit und keinem
Lande verschrieben sein — d'aucun temps,
ni d'aucun pays.30 Je mehr den Geschichtsforscher

die äußeren Einflüsse umklammert

halten, desto schwerer wird es, von
ihnen bei der Darstellung von Zuständen
und Ereignissen sich loszuschälen; schließlich

wird es in vollkommener Weise auch

gar nicht möglich sein und stets werden

Spuren des Milieu erkennbar bleiben.
Insofern es also nicht möglich ist, sich ganz
den äußern Einflüssen zu entziehen,
engelgleich über aller Parteinahme zu stehen,
kann es auch keine absolute Vorausset-

zungslosigkeit im metaphysischen Sinne

geben. Aber das darf man vom Historiker
fordern: Er muß wenigstens den Willen
zeigen, von Vorurteilen loszukommen, und
alle Mittel anwenden, sich von ihnen
freizumachen. Man darf aber nicht vergessen,
daß es nicht in der Gewalt jedes Charakters

liegt, Objektivität anzustreben und zu
bewahren. Es gibt Naturen, die es um keinen
Preis der Welt dahin bringen können, ihr
eigenes, liebes Ich soweit auszuschalten, daß
in ihren Urteilen anderen Gerechtigkeit
widerfährt. Es gibt Fanatiker, denen auch
die pfundigsten Gegengründe nicht
einleuchten und die gar nicht fühlen, daß sie

objektiv ungerechte Urteile fällen. Wenn
auch die historische Objektivität gelernt
werden kann, so ist es doch nicht jeder-

29 Zitiert bei Zurbonsen, Anleitung zum
wissenschaftlichen Studium der Geschichte, Berlin 1911,
S. 111.

30 Lacroix, a. a. 0., S. 32.

232



mantis Sache, sie sich anzueignen. Sehr
zutreffend bemerkt deshalb der Historiker
Maurenbrecher: »Ich halte nur denjenigen
für wirklich befähigt und berechtigt zu
historischen Studien, der imstande ist, sich
auf jeden einmal dagewesenen Standpunkt
zu versetzen, jedes einmal gewesenen
Menschen Seelenleben nachzuleben, jedes
Menschen Motivierung seiner Taten nachzudenken

und nachzufühlen.« 31 »Wer das nicht
vermag, möge sich von ernst zu nehmender
Geschichtsschreibung und von maßgebenden

Urteilen über Historiker und historische

Arbeiten fernhalten«. 32

Darum sagt Lacroix mit Recht: « L'His-
toire est avant tout une affaire de probite et

quiconque s'y consacre avec des vues inter-
essees, avec des mobiles autres que la passion
de la verite, ne eaurait pretendre au titre
historien33. »

Weltanschauiing.

Die meisten Vorurteile kommen aus einer
unklaren und falschen Weltanschauung. Unter

der Weltanschauung verstehen wir die

Gesamtauffassung, die sich jemand von der
Ordnung der Welt gebildet hat, also vor
allem von den Beziehungen von Sein und
Denken, zwischen Sein und Werden,
zwischen Vielheit und Einheit, zwischen der
Welt und einem außerweltlichen, göttlichen
Wesen, ferner von der Entstehung und dem
Zweck der uns umgebenden Dinge und
besondere vom Ursprung und Ziel des

Menschen selbst. Die Weltanschauung durchdringt

das gesamte, und darum auch das

geschichtliche Denken und Empfinden der
Menschen. An der Weltanschauung messen

31 Zitiert bei Zurbonsen, a. a. 0., S. 110.

32 Koeniger, Voraussetzungen und Vorausset-
zungslosigkeit in Geschichte und Kirchengeschichte,
München 1910, S. 39.

33 S. 24 f. Die Geschichte ist in erster Linie eine
Angelegenheit der Rechtschaffenheit, und wer sich
ihr mit andern Gesichtspunkten und Beweggründen

hingibt als der reinen Leidenschaft der Wahrheit,

verdient nicht den Namen eines Historikers.

sie das Einzelne, wie das Gesamtgeschehen.
Die Weltanschauung bildet den Ausgangspunkt

und zugleich den Angelpunkt für jede
Deutung geschichtlicher Tatsachen. Hilty
schreibt: »Die allgemeine Auffassung über
den Wert der Geschichte läßt sich bei einem

gebildeten Menschen nicht leicht ändern. Sie

hängt mit seiner Lebensauffassimg, seinen

Ansichten über die Menschen, ihren Zweck
auf Erden, und über die Lenkung oderNicht-
lenkung ihrer Geschicke zusammen34.«

Ist die Weltanschauung des Geschichtsschreibers

6olid, so ruht seine Beurteilung
der geschichtlichen Begebenheiten und der

geschichtlichen Entwicklung auf einem
Fundament, das auch wissenschaftlich schwer
anfechtbar ist. Ist die Weltanschauung aber

verschwommen, lückenhaft und schief, dann

ist es für den Geschichtsdarsteller kaum

möglich, zu einer objektiven Auffassung
geschichtlicher Vorgänge zu gelangen. Sehr

richtig sagt Hilty: »Am Ende kommt doch
eben alles darauf hinaus, ob man die
Geschichte als ein Machwerk von mehr oder

weniger mächtigen und gewalttätigen
Menschen oder Parteien auffaßt, oder als eine
Art Naturprodukt, etwas, was gewissermaßen

von selbst durch eine rein materialistisch
gedachte Entwicklung aus unerklärbaren
Anfängen herauswächst. Oder endlich, im
Gegensatz gegen diese beiden Ansichten, als

eine bewußt idealistische Erziehung des

Menschengeschlechts durch einen unbedingt
waltenden und diese Erziehung leitenden
Gottesgeist, dessen Absichten die jeweilige
Generation von Menschen wohl widerstreben

und sie dadurch aufschieben, aber
nicht verhindern kann 35.«

Ein ehrlicher, die Wahrheit über alles
liebender Forscher wird nicht allein nach
Erlangung einer soliden Weltanschauung streben,

sondern er wird auch in die
Weltanschauung anderer einzudringen versuchen,

34 Hilty, S. 4.

35 Hilty, S. 7.

233



weil er nur auf diese Weise ihr Denken und
Fühlen, ihre Motive und die dadurch
bestimmten Handlungen verstehen kann. Das

betont auch Lacroix: « Bien loin de sentir

gene par ses croyances il trouvera en eile

une aide precieuse pour mieux compren-
dre les dogmes, les rites el les institutions
de la societe, dont il se reclame 30. » Der
Altmeister der schweizerischen
Geschichtswissenschaft, Johannes Müller, sagt mit
Recht: abgesehen von der Theologie offenbare

sich der Einfluß des religiösen Lebens

in keiner Wissenschaft so sehr als in der

Geschichtschreibung, »die man in ihrem tiefsten

Gehalt nur würdigen kann, wenn man
die Geschichtsschreiber selbst in ihrem
Verhältnis zu den höchsten Fragen des Lebens

studiert37.« Johannes Müller hat als

wirklicher Historiker auf Grund seiner Quellenstudien

das konkrete Leben des Mittelalters

gezeichnet und sich z. B. in seinen »Reisen

der Päpste« im Interesse der politischen
Freiheit und der historischen Gerechtigkeit
des von der Aufklärung geschmähten Papsttums

angenommen. Von diesem Altmeister
schweizerischer Geschichteschreibung hat

Lumpert keinen Hauch des Geistes gespürt.
Es würde ihm vermutlich nicht leicht
fallen, seine Weltanschauung zu umschreiben.

Jedenfalls ist es keine geschlossene und
einheitliche Weltanschauung. Ihre elementaren
Bestandteile sind auch reichlich veraltet. Sie

stammen aus dem 18. Jahrhundert. Ein
solches Inventarstück ist der religiöse Indiffe-
rentismus und ein anderes ist der naive Pro-

gressismus, jene Geschichtsauffassung der

Aufklärung, wonach in der Welt fortwährend

alles besser wird. Die zunftmäßige
Geschichtswissenschaft hat sich von diesem naiven

Fortschrittsglauben schon längst losgesagt,

sie hat schon längst erkannt, daß es mit
dem absoluten Fortschritt der Menschheit
eine recht zweifelhafte Sache ist. Damm ruft

36 Lacroix, S. 41.

37 Zitiert bei Janssen, Schiller als Historiker,
Freiburg 1863, S. 126.

auch Hilty nach einer religiösen Vertiefung
der historischen Weltanschauung: »Nicht wie
ein Tier, das stumpf und blind für alles

außer dem Genuß eines kurzen Erdendaseins

seinem unvermeidlichen Ende entgegen-
echreitet, soll ein gebildeter Mensch und ein
zivilisiertes Volk seinen Weg durch daß

Leben gehen, sondern wie ein Wanderer, der
das Auge stets auf die leitenden Sterne

gerichtet, denselben folgt und mit froher
Zuversicht ein hohes Ziel vor sich sieht.. Dazu

gehörte das Wiedererwachen des Glaubens

an einen wirklich bestehenden,
individuellen Gottesgeist, der jetzt zur Mythe
geworden ist, ohne den es aber keine eigentliche,

lebenskräftige Individualität geben

kann. Darüber mögen sich diejenigen nicht
täuschen, die Charaktere auf anderem Weg
erziehen wollen. Die mechanische oder sog.
monistische Weltanschauung erzeugt nur
gleichartige, individualitätslose Massen, nicht
Menschen von selbständiger Art und
wirklicher, tatkräftiger Wirksamkeit3S.«

Lumpert hat in seiner Geschichtsdarstellung

vor allem den Freiheitsgedanken
herausgehoben. Dagegen ist sicher nichts
einzuwenden, wenn er nur etwas klarer zum
Ausdruck brächte, was er unter Freiheit
versteht. Jedenfalls etwas ganz anderes als die

Bundesgründer. Das läßt sich aus seinen Sätzen

leicht erkennen. Sonst würde er sich

nicht bemüßigt fühlen, den Eroberern des

Aargau eine staatspolitische Rüge zu erteilen.

Die Eidgenossen konnten in den damaligen

Zeitverhältnissen gar nicht anders
vorgehen in der Frage der unterworfenen Länder.

Sonst hätten sie mit einem
wirtschaftlich-politischen Chaos rechnen müssen. Der
Freiheitsbegriff der alten Eidgenossen bezog
sich auf die Freiheit der Kommunen und
nicht der einzelnen. Das hat viel besser als

unser Geschichtsklitterer Lumpert der deutsche

Dichter Schiller verstanden, als er in der
Rütliszene den Walter Fürst sprechen ließ:
»Die alten Rechte, wie wir sie ererbt

33 Hilty, S. 55, 48.

234



von unserri Vätern, wollen wir bewahren,
nicht ungezügelt nach dem Neuen greifen

Wer einen Herrn hat, dien' ihm pflichtgemäß

Ihr fahret fort zu zinsen und zu steuern

Ihr gebt dem Kloster, was des Klosters ist.«
Das hierarchische Prinzip der alteidgenössischen

Demokratie entsprach der mittelalterlichen

Feudalordnung, welche die
Bundesgründer nicht durchbrechen wollten. Es gab

nicht bloß freie Stände, zugewandte Orte
und Untertanenländer, jeder Stand seihst war
ein merkwürdiges Konglomerat von
Gemeinschaften, die meistens mit denselben Rechten
und Bindungen angegliedert wurden, die sie

schon vorher besaßen. Die politische Struktur

der Urschweiz und der acht alten Orte
hat Lumpert völlig verkannt.

Ein wichtiger erzieherischer Gedanke des

Geschichtsunterrichtes ist in Lumperts
Darstellung gegenüber dem problematischen
Freiheitsgedanken zu kurz gekommen, der
heroische, heldische Gedanke. Im Buch von
Coray ist er prächtig herausgehoben. Das

vornehmste der praktischen Ziele der
Geschichte ist bei der Jugend die Erziehung
zum Heldischen. Helden haben im Sturm

unser Staatsgebäude errichtet. Nur Helden
haben es aufrecht erhalten. Die allerletzten
Jahre haben uns wieder gezeigt, daß wir als

kleines Volk ganz auf uns selbst angewiesen
sind. Es wird uns niemand helfen! Diese

schicksalschwere Einsamkeit verlangt die
Erziehung eines Heldengeschlechtes. Diese

Erziehimg dringt auf Abhärtung im Willen zu

Opfer und Entbehrung. An dieser geistigen
Landeswehr muß mit aller Entschiedenheit

gearbeitet werden. Auch der moderne Krieg
hat die Heldenhaftigkeit des einzelnen Mannes

noch nicht entwerten können. Für künftige

Gefahren steht nur ein Volk von Helden

gerüstet da, eine Generation, die von den

modernen Genußmitteln nicht zerrüttet ist.

Erziehung zur Opferbereitschaft durch die
Geschichte — das ist die dringlichste
Aufgabe des Geschichtsunterrichtes für den

heutigen Tag.
*

Auch von Lumperts Geschichte gilt das

Urteil Hiltys: »Im ganzen wird man das

Urteil nicht vermeiden können, daß man aus

populären Büchern nicht sehr viel, aber oft
Unrichtiges und Unvollständiges lernt.«
(S. 23) Es ist immer ein vermessenes

Unterfangen, eine Geschichtsdarstellung schreiben

zu wollen ohne Quellenkenntnis, bloß auf
ein paar zusammenfassende Darstellungen
aufgestützt. Das ergibt immer ein mehr oder

weniger schief gesehenes Geschichtsbild. Es

ist durch die Subjektivität der benützten
Autoren und durch die Subjektivität des

Kompilators hindurchgegangen. Wir schließen

unsere Darlegungen mit den Worten des

großen Dänen Jörgensen: »Die edelste

Aufgabe wird es immer sein, rein und lauter die

Wahrheit, die ganze W ahrheit und nichts als

die Wahrheit zu suchen; denn dies ist auch

ein Gottesdienst und das uneigennützige
Suchen der Wahrheit übt einen läuternden und
stärkenden Einfluß auf das sittliche W esen
eines Menschen aus. Für alle Wahrheit
empfänglich sein, ist in der Tat das Kennen eines

redlichen Willens auch zu allem Guten 3®.«

30 Jörgensen, Franz von Assisi, Kempten 1909,
S. 506.

UNBEFRIEDIGENDES UND UNANNEHMBARES IN
ST. GALLISCHEN LESEBÜCHERN

Von Johann Schöbt

Seit einigen J ahren will es um unsere den. Schon als man jenes für die 4. Klasse
neuen Schulbücher nicht mehr ruhig wer- herausbrachte, regten sich viele Stimmen

235


	Die Forderungen der historischen Methodenlehre an die geschichtliche Darstellung : selbstverständliche Wahrheiten zur verständnislosen Geschichtsklitterung eines st.-gallischen Primarschullesebuches

