
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 35 (1948)

Heft: 24

Artikel: Um den historischen Sokrates

Autor: Tunk, Eduard v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Künstelei und gesuchten Art abhold. Das Preislied

des hl. Ephram des Syrers, schließt die
Darlegungen des Verfassers ab. Auch in diesem Bande

fehlen Quellennachweis und Register nicht.

Wer sich sowohl historisch-theologisch wie praktisch

über den Rosenkranz zuverlässig orientieren

will, der greife zu diesen Büchern. Er wird es nicht
bereuen. F. ß., L.

H1TTE1ÜCHII1E *

Um den historischen Sokrates

Männer, die ihn kannten, haben über ihn
geschrieben; von diesen ist nur das Werk
zweier erhalten, Piatons und Xenophons;
und wer von den beiden das Bild des Athener
Weisen richtig gezeichnet habe, das ist die
Frage, an der die Wissenschaft schier
verzweifeln möchte. H. R. Schwyzer nannte die

Lage eine »heillos verfahrene Situation« und
darum begrüßte er in der NZZ. als »eine

wahre Befreiung« das Buch »Sokrates. Sein

Bild in Dichtung und Geschichte« (Sammlung

Dalp, Band 41, A. Francke AG., Bern
1947), als dessen Verfasser Professor Olof
Gigon zeichnet, der Lehrer der klassischen

Philologie an der Universität Bern, früher
in Freiburg i. Ue. Wenn Olof Gigon spricht,
horcht nicht nur die Fachwelt auf; denn er

trägt seine Thesen so lebendig vor, daß man
ihn zu verstehen glaubt und zum J asagen
bereit ist, so lange man im Banne seiner Worte
steht — und vielleicht hat er das mit dem
»Helden« seines neuesten Buches gemeinsam,
auch jenes andere, daß die von ihm
ausgesprochenen Gedanken dem, der sie vernimmt,
keine Ruhe lassen. Aber diese Unruhe ist
möglicherweise doch ein Zeichen der

Beunruhigung, während volles Ueberzeugtsein
keine Zweifel, keine Fragen dulden würde.
Es will also nicht Kritik im üblen Sinne des

Wortes sein, sondern, wenn man so sagen
darf, geistige Not, was zu den folgenden
Ausführungen Anlaß geworden ist.

Zunächst seien die grundlegenden Sätze

aus Gigons Buch zitiert (Seite 11 ff.):
»Eines steht fest: in den sieben Jahrzehnten,
die das Leben des Sokrates umfaßt hat, hat in

der Tat der Uebergang vom gegenstandsphilosophischen

zum existenzphilosophischen
Pole in der griechischen Philosophie begonnen

— ein Prozeß, dessen paradigmatische
Bedeutung noch für unser Philosophieren
kaum überschätzt werden kann. Sokrates ist
sein Zeitgenosse gewesen. Aber war er auch

sein Urheber? Damit zeichnet sich das

Problem ab, mit dem sich dies Buch beschäftigen

soll. Wohl glauben wir zu wiesen, daß

Sokrates in irgendeinem Verhältnis zu jenem
Vorgang gestanden haben dürfte, durch den

(in der Sprache der antiken Systematik) der

Naturphilosophie die Ethik gegenübergestellt
worden ist. Wir möchten aber erkennen,
welcher Art denn im einzelnen das

Verhältnis des Sokrates zu jenem Vorgang
gewesen ist. Mit der größten möglichen
Sachlichkeit zu bestimmen, welches der Standort
des geschichtlichen Sokrates in jenem
entscheidenden Augenblick der griechischen
Philosophiegeschichte gewesen oder auch

nicht gewesen ist, das ist unsere Aufgabe.
Was uns dazu führt, ist nicht das pedantische

Vergnügen an dear analysierenden
Zersetzung einer geschichtlichen Größe. Noch

weniger liegt uns allerdings daran, ' eine
schon längst schön und endgültig geformte
Philosophenlegende einmal mehr in
hymnisch beschwingten Worten und mit
feierlicher Gebärde nachzuerzählen. Es handelt
sich für uns einfach um die geschichtliche
Wirklichkeit. Denn wenn die BeschäftigungO O

mit der Geschichte überhaupt einen Sinn
hat, den Sinn nämlich, die unendliche Vielfalt

der Möglichkeiten menschlichen Seins

sichtbar zu machen, dann hat sie diesen Sinn

nur imter der Bedingimg, daß wir über jeg-

7J 9



liehe Art von Rhetorik, Mythologie und
Legende (und 6ei es auch die ehrwürdigste)
hinaus vorstoßen zu den Menschen, wie sie

in der Einmaligkeit ihres geschichtlichen
Augenblicks wirklich gelebt und gehandelt
haben. Darum geht unsere Frage nach dem

geschichtlich wirklichen Sokrates. Was wissen

wir von ihm? Was bedeutet er für die
antike Philosophie? Worin hat sein
Philosophieren bestanden? Auf diese Fragen gibt
es zunächst nur eine einzige paradoxe, aber

unvermeidliche Antwort: es hat eich noch

kein Historiker oder Philosoph gefunden, der
diese Fragen auch nur einigermaßen zuverlässig

hätte beantworten können. Es ist noch

kein Bild des Sokrates gezeichnet worden,
das ernsthaft hätte beanspruchen dürfen,
geschichtlich getreu oder gar endgültig zu sein.

Von nahezu jeder Aussage über Sokrates läßt
sich mit guten Gründen auch das Gegenteil
behaupten. Jede scheinbar klar umrissene

Darstellung des Sokrates, seines Lebens und
seiner Lehre ist bei näherem Hinsehen
erkauft tun den Preis rücksichtsloser Beseitigung

oder Bagatellisierung einer ganzen
Reihe von Zeugnissen, die ohne Widerspruch
nicht einbezogen werden könnten. Dieser
seltsame Tatbestand läßt nur eine Deutung
zu: wenn wir feststellen, daß zwar eine recht
umfangreiche Literatur sich mit der Gestalt
des Sokrates befaßt hat, daß es aber trotzdem

so gut wie unmöglich ist, den geschichtlichen

Sokrate6 aus ihr zu gewinnen, so

bleibt nur die Folgerung, daß jene antike
Literatur von vorneherein gar nicht die Absicht

gehabt hat, den geschichtlichen Sokrates zu
schildern. Der Sokrates, von dem sie spricht,
ist ein anderer. Er ist eine Dichtung, geformt
durch die Hand vieler Dichter mit der Freiheit,

wie sie eben dem Dichter zusteht.«

Darf hier nun 6tatt eines weiteren Referates

über den Inhalt des erregenden Buches

mit Fragen eingesetzt werden? Zunächst: wo
ist die Grenze zwischen biographischer
Absicht und dichterischer Gestaltung? Natürlich

wird heutzutage niemand die histori¬

schen Dramen Schillers wie historische

Quellen behandeln, zum Teil aber doch wohl
deshalb, weil wir über die Figuren seiner

Tragödien genug andere Zeugnisse besitzen.

Gesetzt aber den Fall, wir hätten über die

Jungfrau von Orleans nur Schillers Schauspiel,

Voltaires »Pucelle« und Shakespeares

Szenen, wären wir dann nicht bemüht, diese

gegensätzlichen Aussagen gegeneinander
abzuwägen und, natürlich nicht Einzelheiten,
aber immerhin ein historisch mögliches Bild
der heiligen Heldin zu gewinnen? Viel käme

dabei wahrscheinlich nicht heraus, aber

ergebnislos wäre die Untersuchung wohl auch

nicht; dies, obwohl den genannten Dichtern
gemeiniglich geschiehtsschreibendeAbsichten

abgesprochen werden. Mit vollem Recht?
Die Antwort auf diese Frage hängt ab von
dem, was man unter dem Sinn der Geschichte

versteht. Wenn dieser aber ein anderer wäre
als der zitierte? Wenn er zumindest für die
»Sokratiker« ein anderer war? Hatte nicht
verhältnismäßig kurze Zeit früher Thukydi-
des den Sinn der Geschichtsschreibung in
der Darstellung des Pradigmatischen gesehen

und, um dieses Ziel zu erreichen, sich die

Freiheit genommen, die Reden der von ihm
vorgeführten Männer frei zu komponieren?
Hat da eigentlich Plalon, hat da selbst Xeno-

phon (wenn auch weniger selbständig) etwas
anderes getan? Denn was sie uns von Sokrates

mitteilen, sind ja Reden, wenn auch nicht
Monologe, sondern Dialoge (und auch so

etwas gibt es bei Thukydides!). Wo aber ist
der wesentliche Unterschied zwischen
Thukydides, dem man doch die geschichtsschrei-
benden Absichten nicht absprechen kann,
imd Piaton, dem es freilich nicht um
historische Treue geht, -— worin? In Details —
nein! im Gesamten — ja! Denn in recht

späten Tagen bekennt er doch im »7. Brief«
den Eindruck, den Sokrates auf ihn gemacht
habe, ja, daß er Wert und Unwert der
athenischen Politiker und Staatsformungsversuche

abgelesen habe an deren Verhalten zu
Sokrates. Es will mir nicht in den Kopf, daß

720



bei solcher Lage Piatons Erinnerung an
Sokrates derart verblassen konnte, daß aus

seinem Sokratesbild die historische Substanz

völlig oder auch nur bis auf einen unwichtigen

Rest verschwand. Wird da nicht, wo es

sich um mitgeteilte Tatsachen handelt, das

Wort Platoons schwerer wiegen als die
Aufzeichnungen Xenophons, der mit Sokrates

nur vorübergehend Umgang hatte, in der
entscheidenden Zeit abwesend war und seine

Sokratesnotizen nur zu einem geringen Teil
auf eigenes Erlebnis zurückführen konnte?
Darf hier von »rücksichtsloser Beseitigung
oder Bagatellisierung« gesprochen werden?
Und selbst zugegeben, daß Piaton nur »dichten«

wollte, wollte nicht auch Aischylos dichten?

Haben aber deshalb seine Verse über
den Verlauf der Seeschlacht von Salamis gar
keinen historischenWert? Gewiß,er gibt mehr
Einzelheit»! als Piaton, wo dieser bekannte
Gestalten der vaterländischen Geschichte mit
Sokrates zusammenführt; aber mußte Piaton
das tun? Müßte z. B. heute der Verfasser
eines philosophischen Dialogs, wenn er
bekannte Männer unserer Zeit in einem
Gespräch vereinte, bei jedem einzelnen seine
staatsmännische oder strategische Leistung
den Lesern in Erinnerung rufen? Ich nehme

zwar an, er täte es, und zwar deshalb, weil
wir heutzutage zu gut darum wissen, wie
unzuverlässig das historische Gedächtnis der
Menschen ist, und weil wir heutzutage
vielleicht daran denken, daß etwa jemand in
späterer Zeit gleich wissen wollte, welche

Persönlichkeiten da vorgeführt werden.

Hat Piaton das eine gewußt und
mit dem anderen gerechnet? Aber eines

war ihm, glaube ich, wichtig: seine
Ideen zu verbreiten und Sokrates

darzustellen. Denn warum hat er gerade diesem

immer wieder die große Rolle zugewiesen?
War seine Phantasie nicht rege genug, seine

Ideendichtungen auch einmal mit andern
Gestalten zu beleben? Und warum wurden
andererseits die von Gigon berufenen Timon,
der Misanthrop, und Simon, der Schuster,

nur sporadisch Anlaß zu Dichtungen? Ich

vermute, weil die Werte ihrer Persönlichkeiten

nicht ausreichten, daß ein »Dichter«
lebenslang mit ihnen sich beschäftigte. Dann
kam es aber bei Sokrates doch darauf an,
diesen wertvollen Charakter zu zeichnen,

und, wenn diese Absicht gelingen sollte,
durfte doch nicht ein Schatten aus dem Hades

zitiert werden.

Eine biographische Tendenz dieser Art
gibt allerdinge keinen Bericht über die
philosophiegeschichtliche Rolle des Sokrates.

Hierüber wollten, das gebe ich
uneingeschränkt zu, weder Piaton noch sonst ein
Sokratiker Auskunft geben. Aber das

Bedürfnis nach solcher Belehrung bestand
damals wohl weder bei den Autoren noch bei
ihrem Publikum. Um was es den Sokratikern

ging, so weit sie von Sokrates sprachen, war
nicht der Philosoph Sokrates, sondern der

Mann Sokrates, den einen, beinahe
glücklicherweise verschollenen, sozusagen ein

Kauz oder jedenfalls ein Original, den

anderen, vor allem dem größten unter ihnen,
»der Beste und überhaupt der Einsichtsvollste

und Gerechteste — unter allen, die zu
seiner Zeit lebten, und die wir kennen
lernten«. Ich kann diese bekannten Worte
Piatons weder hymnisch beschwingt noch mit
feierlicher Gebärde vorgetragen finden, dafür
spricht aus ilinen zu deutlich die Bescheidung

auf den engen Raum der eigenen Zeit
und des eigenen Erlebnissee; zugleich
machen sie es mir aber unmöglich, in Piaton
nur einen die wirkliche Sokratesgestalt
mißbrauchenden Dichter zu sehen, wenn es auch

sicher stimmt, daß wir verhältnismäßig nur
wenig historisch sichere Kunde über Sokrates
durch Piaton erhalten.

Und nun — einmal muß ich aufhören,
Fragen zu stellen, obwohl es deren noch
manche gäbe (auch die fast nebensächlich
erscheinende, warum dieses Buch kein Register

hat, mit dessen Hilfe man einmal etwas
nachschlagen und schnell finden könnte).
Diese Zeichen der Beunruhigung sollen aber

721



keineswegs den Leser dieses Artikels von der
Lektüre des besprochenen Buches abhalten,
im Gegenteil: sie sollen ihn neugierig
machen. Jeder, der zu Gigons »Sokrates« greift,
wird angeregt werden, manche Seite mit
größter Dankbarkeit begrüßen z. B. den
höchst interessanten Abriß der antiken
Philosophiegeschichte, pag. 7 ff.), neue Aspekte

empfangen und, wo er nicht zustimmen will
oder kann, den wohltätigen Zwang empfinden,

das aufgeworfene Problem 6chärfer als

bisher anzupacken. Die Wiesenschaft muß

uns ja oft, wie Sokrates es tat, mit Fragen
entlassen.

Küßnacht a. R. Eduard v. Tunk, Prof.

Neue Gotthelf-Literatur

Jeremias Gotthelf, Briefe. Eugen Rentsch Verlag,
Erlenbach-Zürich 1948 und 1949. Jeder Bd.
geheftet Fr. 11.50, Leinen Fr. 13 50, Halbleder Fr.
19.50.

Mit einer wahren inneren Freude wird der Gott-

lielf-Verehrar diese Brief-Sammlung, die wie andere

Werke (Esau, Predigten) als Beigabe zu den »Sämtlichen

Werken in 24 Bänden« zu erscheinen

beginnt, entgegennehmen. Von den vorgesehenen vier
Brief-Ergänzungsbänden sind die ersten zwei bereits
erschienen. Der 1. Bd. enthält bedeutsame Briefe
vom Dichter und an ihn aus den Jahren 1814-1838;

der 2. Bd. umfaßt die Periode von 1839-1843.

Natürlich kann es sich nur um eine kluge Auswahl
aus dem reichen Briefwechsel handeln. Ausgeschieden

wurden in erster Linie jene Briefe, die bereits

in den mehr oder weniger umfangreichen Veröffentlichungen

von Tohler, Marti-Glanzmann und Wae-

ber zugänglich sind. Aber auch sonst mußten sich

die Herausgeber, Prof. Kurt Guggisberg und Dr.
Werner Juker, wegen Raummangel auf das für die

Kenntnis der Persönlichkeit und des dichterischen
Werks Gotthelfs Wichtige beschränken.

Freilich war ja dieser große Epiker kein
sorgfältiger Briefschreiber wie Rilke, der sich gerade

in diesen kleinen literarischen Kunstwerken mit
Vorliebe aussprach. Und doch sind auch diese Gott-
helf-Briefe in ihrer Unmittelbarkeit, Echtheit und
erquickenden Frische ein wahrer Genuß. Immer
wieder tritt der Leser in engsten Kontakt mit der

urwüchsigen Gestalt des Dichterpfarrers und
Schulmanns; immer wieder erhält er Auskunft über sein
Verhalten zur eigenen Dichtung, zur Schule, zum
Armenwesen und zur Politik. Einführung und
Anhang mit den nötigen Hinweisen, Anmerkungen
und Verzeichnissen ermöglichen dem Fachmann und
dem Laien eine rasche Orientierung. Die Herausgabe

und die Gestaltung dieser Brief-Bände erfolgten

in der bekannt mustergültigen und
wissenschaftlich zuverlässigen Art der erwähnten großen

Gotthelf-Ausgabe des Rentsch-Verlags.

Paul Baumgartner, Jeremias Gotthelfs Zeitgeist und
Bermrgeist. 205 Seiten. Francke, Bern 1945.

Broschiert Fr. 8.—.

Diese sehr ansprechende Interpretationsstudie
möchte den Leser mit Gotthelfs Lieblingswerk, in
dem er sich mit der Politik des Radikalismus
auseinandersetzt und das Hohelied auf den echten

Bernergeist, d. h. den althergebrachten, wahrhaft
christlichen Geist anstimmt, vertraut machen. Der
I. (geschichtliche) Teil »Zeit und Dichter«, ist wohl
etwas breit geraten; er hätte in gedrängter Kürze
als Einleitung dienen können. Im II. Teil stellt der
Verfasser in mehreren Kapiteln (Die aufbauenden

Kräfte, Die zersetzenden Mächte, Die Lebensordnungen)

die Grundgedanken des erwähnten Werks
dar. Unnütz zu betonen, daß Gotthelfs »Zeitgeist
und Bernergeist«, das in so konkreter und packender

Art auf die staatserhaltende Kraft der
christlichen Schweizerfamilie hinweist, für unsere Zeit
bedeutungsvoll ist und daß die Schrift von
Baumgartner ein sehr nützlicher Kommentar zur Lektüre
dieses Werks sein wird.

Karl Fehr, Besinnung auf Gotthelf. 118 Seiten. Verlag

Huber & Co., Frauenfeld 1946. Broschiert Fr.
6.50.

War der Verfasser in der feinsiimigen Studie
über die »Schwarze Spinne« den Gestaltungsgesetzen
des Dichters nachgegangen, so sucht er uns in dieser
aus Vorträgen hervorgegangenen Schrift Wege zur
Erkenntnis seiner geistigen Gestalt zu weisen. Der
1. Teil: »Erzieherische Grundsätze bei Gotthelf«,
wo sein durchaus christliches Erziehungsideal
dargestellt wird, dürfte wohl jeden Erzieher begeistern;
die beiden anderen Teile: »Maß und Unmaß bei
Gotthelf« und: »Gotthelf als Epiker und Gestalter
der menschlichen Gemeinschaft« werden in erster
Linie den Deutschlehrer und überhaupt den literarisch

interessierten Leser bereichern. Dieses Buch

regt sicher nicht nur, wie dies im Titel angedeutet
wird, zur Besinnung auf Gotthelf an, es ist zugleich
auch ein ganz bedeutsamer Beitrag zur Gotthelf-
Forschung und Gotthelf-Keuntnis.

722


	Um den historischen Sokrates

