
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 35 (1948)

Heft: 19

Artikel: Tragische Literaturgeschichte : zum neuen Werk von Walter Muschg

Autor: Vonlanthen, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unterricht und die Schüler verlören die
Freude am Fach. Nach unsern Erfahrungen

ist das niemals der Fall; denn die rege
Teilnahme der meisten Schüler beweist
das wachsende Verständnis für staatskund-
liche Probleme. Kurzvorträge der Schüler
und Aussprachen lassen ein lebendiges
Interesse erkennen.

Wer jedoch glaubt, die spontane Anteilnahme

am öffentlichen Geschehen lasse

sich etwa durch ein »Lesen« und Erklären
der Bundesverfassung oder irgendeines
Staatskundebüchleins erzielen, täuscht sich.
Ein allgemeines Rezept zu geben, hält
schwer. Es bedarf einer immer anspornenden

Begeisterung durch den Lehrer, der
auch Verständnis haben muß für die
Jugendlichen. Diese zur Mitarbeit heranzuziehen,

sie zur Stellungnahme zu einem
Problem zu zwingen — mündlich oder
schriftlich — und sie zu lehren, auf die
andern Bürger Rücksicht zu nehmen, sind
aktueUe Forderungen für einen lebensnahen

Unterricht in Staats- und
Wirtschaftskunde.

Dieses Fach bietet die willkommene
Möglichkeit, im Sinne einer immer wieder
verlangten harmonischen Erziehung zu
wirken. Der junge Mensch muß zur Einsicht
kommen, daß in der Demokratie eine ständige

Besinnung auf die neuen Aufgaben
unerläßlich ist und daß die Jugend von
heute in einigen Jahren die Verantwortung

im Staate tragen wird. Kritik allein
kann nicht zum Ziele führen, wohl aber

verantwortungsbewußte Mitarbeit auch im
kleinsten Kreise. Ja, schon die treue
Erfüllung der Bürgerpflichten ist ein wesentlicher

Teil dieser aufbauenden Mitarbeit,
auf die ein gesundes Staatswesen
angewiesen ist.

Wir haben im Kanton Solothura mit
diesem Prüfungsmodus gute Erfahrungen
gemacht. Ein wesentliches Verdienst am
Gelingen dieser anderwärts abgelehnten
schriftlichen Prüfung fäUt dem ersten
Hauptlehrer einer Gewerbeschule im Kanton

Solothurn, dem langjährigen
Schulvorsteher Otto Müller in Ölten, zu. Man
hat zuerst verschiedene Möglichkeiten
ausprobiert, bis man zum heutigen Vorgehen
kam. Wünsche zur Verbesserung der
Prüfung werden immer wieder beachtet.

Die Arbeit des Lehrlings (und auch des

Lehrers) kann etwa dadurch erleichtert
werden, daß im Unterricht versucht wird,
die behandelten Probleme im Sinne einer
Repetition in einige Merksätze zusammenzufassen.

Der Lehrling soU das Wesentliche

erkennen. Wir dürfen uns nicht zu
sehr in Detailfragen verlieren, sondern
müssen unbekümmert um allfällige Wenn
und Aber die hauptsächlichsten
Grundgedanken herausschälen. Ein paar Kernsätze

bleiben eher haften. ZweifeUos kann
diese Prüfungsart durch die Erziehung zur
knappen Zusammenfassung und zur
Konzentration auf die wichtigsten Merkmale
erleichtert werden.

Otto Schätzte.

IHITTE1ÜCHIILE "

Tragische Literaturgeschichte

Zum neuen Werk von Walter Muschg *

Habent sua fata libelli. Das wußte schon Ho-

raz, als er das erste Buch seiner Briefe herausgab:

* Walter Muschg, Tragische Literaturgeschichte.
Bern, Francke, 1948. 470 S. Geb. Fr. 24.—.

»Zusammengerollt wirst du beiseite gelegt, sobald
der Liebhaber satt und müde ist. Bist du erst in
den Händen der Menge abgegriffen und
verbraucht, so wirst du als ein stummes Opfer
kunstfeindliche Motten füttern!« (Brief L 20.) Tragisch
ist das Schicksal der Bücher auch nach Muschg:
»Auf dem Markt ist das Buch eine Ware, die dem
Gesetz von Angebot und Nachfrage unterliegt...

570



Der Untergang der Kunstwerke ist keine betrübliche

Ausnahme, er ist die Regel. Auf ein Werk,
das noch da ist, kommen tausend verlorene. Die
Liebe zur Kunst schließt, wenn es eine wissende

Liebe ist, die Trauer über die Zerstörung ein. Das

Genie betrachtet dieses Trauerspiel, ohne zu
verzweifeln. Da es seine Werke schafft, weiß es auch,
daß sie wieder vergehen, und manchmal zerstört
es sie selbst. Auch als Trümmer können sie noch
ein Wunder sein, bevor sie ganz versinken.« (Seite
452.)

Tragischer noch als die Schicksale der Bücher
sind die der Dichter selbst, wenigstens die der großen

Dichter. Wohl schweben sie uns vor als die
erlauchten Priester des Schönen, die »an den großen

Strömen sitzen und die Dinge der Ewigkeit
zwischen ihren formenden Händen bewegen« (Wie-
chert), aber in Wirklichkeit sind sie oft leidende
und gequälte Menschen, Einsame und Gebrochene
und Unglückliche, deren dichterisches Schaffen
bald durch innere Schwierigkeiten und Hemmun.

gen, bald durch Krankheit und Sorgen, bald ganz
einfach durch die ungünstige äußere Stellung
gestört, beschränkt und gehindert ist. Sogar Goethe
mußte zugeben, sein Leben sei im Grund nichts
als Mühe und Arbeit gewesen und er habe in
seinen fünfundsiebzig Jahren keine vier Wochen

eigentliches Wohlbehagen gehabt (zu Eckermann

am 27. Januar 1824). Wer wollte bestreiten, daß
der Dichter Los vielfach ein schweres Los ist! Wir
denken hier nicht an die oft viel glücklicheren
Dichterlinge, auf die das witzelnd-sarkastische Wort
von Thomas Mann paßt: »Ein Dichter ist ein auf
allen Gebieten ernsthafter Tätigkeit unbedingt
unbrauchbarer, einzig auf Allotria bedachter...
innerlich kindischer, zur Ausschweifung geneigter
und in jedem Betracht anrüchiger Charlatan, der

von der Gesellschaft nichts anderes sollte zu gewärtigen

haben als stille Verachtung.« (Zit. Muschg,
Seite 255.)

Daß der wirklich großen Dichter Leben und
Werk nicht selten von edner ergreifenden Tragik
ist, sucht der Basler Ordinarius für deutsche
Literaturgeschichte in seinem eindrucksvollen Buche
»Tragische Literaturgeschichte« nachzuweisen. Dieses

mit souveräner Stoffbeherrschung und
schriftstellerischer Meisterschaft geschriebene Werk
zwingt zudem den Leser immer wieder, sich mit
den Fragen nach Wesen, Bedeutung und Entwick.
lung der Dichtung auseinanderzusetzen. Dabei
begnügt sich der Verfasser nicht mit einem Überblick

über die deutsche Literatur; seine geradezu
erstaunliche Belesenheit ermöglicht es ihm, die
bedeutendsten Erscheinungen der ganzen Weltliteratur

zum Gegenstand der Betrachtung zu machen.

Aus der Gesamtschau wird ein erschütterndes,
wahrhaft tragisches Gesamtbild, dessen Grundzüge

an den stets wiederkehrenden Dichtergestalten
abgelesen werden. In neun Abschnitten (Die Berufung,

Die Armut, Die Verbannung, Das Leiden, Die

Entsagung, Die Schuld, Die Phantasie, Die
Vollendung, Der Ruhm), die ebenso viele Fragenkreise
und Blickrichtungen bedeuten, werden die vielen
Gestalten beleuchtet und gedeutet. Von welcher
Seite wir auch an sie herantreten, immer wirkt ihr
Leben und Werk irgendwie tragisch. Wir können
bei der Fülle des Stoffes nur auf den ersten
grundlegenden Abschnitt Berufung näher eingehen, für
die übrigen müssen wir uns mit knappen Hinweisen

begnügen.

Tragisch ist nach dem Verfasser schon die
Berufung des Dichters. Am deutlichsten wird dies bei
den Zauberern: Von den griechischen Zauberdichtern

Amphion, Arion und Orpheus herauf zum
Merlin der keltischen Literatur bis zu Eichendorff
und Lenau; von Moses herauf zu Vergil bis zu
Dante und Shakespeare und bis herauf in unsere
Tage. »Alle wahrhaft großen neuzeitlichen Dichter
erlebten die Magie der Kunst tragisch: als

Versuchung, als tödliche Gefahr«.

Den Sehern offenbart sich nicht die dämonische
Macht des Ich, sondern die Majestät Gottes, die
Furcht und Zittern weckt. Die Begegnung mit ihr
ist eine mystische Heimsuchung. Schon für Moses

ist die Zauberei nur ein Mittel zur Stiftung der

Jahwe-Religion. Alle Visionen Gottes sind für ihn
schreckhaft. Wagnis und Gefährdung ist auch die
Berufung der Propheten. »Daß Gott durch die
Propheten spricht, ist ihre Größe, aber auch ihre Tragik.

Sie können nur in den höchsten Augenblicken
»vor Jahwe stehen«. Aus dieser Gnade stürzen sie

immer wieder in die Gottesferne hinab, zu der sie
als Mensch verurteilt sind.« Auch die griechische
Tragödie, in der Muschg die höchste dichterische
Gattung sieht, »ist die Ausgeburt einer riesigen
Angst, eine beschwörende Abwehr des furchtbaren
Schicksals«. Selbst Piaton stand der heiligen
Besessenheit noch nahe genug, um sie ernst zu
nehmen, »aber er betrachtete sie nicht mehr als naiv
Gläubiger, sondern mit den Augen des begrifflichen

Denkers«.

In der Humanistenzeit wurde der Dichter als

vates zum ebenbürtigen Partner der Geistlichen.
In Dante kam es »tatsächlich zu einer Wiedergeburt

des seherischen Stils, zu einer gewaltigen pa.
radoxen Verbindung christlichen und antiken
Denkens, die den Konflikt aller neuzeitlichen Kunst
vorausnahm Die Renaissance brachte den

Triumph des Künstlers, nicht des Propheten. Der
Künstler wurde die neuzeitliche Erscheinung des

571



Begnadeten In allen Ländern Westeuropas
wurde die göttliche Inspiration des Dichters, die
Schöpferkraft des Genies gepredigt und geglaubt
Der Dichter galt dem Namen nach als Träger der
schlechthin höchsten geistigen Potenz, das dichterische

Schaffen als eine Wiederholung des
kosmischen Schöpfungsaktes«. In Milton haben wir
noch einen großen Vertreter dieses humanistischen
Sehertums. Ein 6ehr enges Bündnis zwischen Dichtung

und Theologie bildete sich später in Deutschland

heraus: Von Klopstock über Hamann (er
war überzeugt, daß hohe Dichtung nur aus dem
Bewußtsein der Gotteskindschaft erwachsen könne)
und Herder (der unter Berufung auf Homer und
Orpheus, Shakespeare und Ossian die Einheit von
Religion und Poesie predigte) bis hinauf zu
Hölderlin, nach dessen Überzeugung für diese mythische

Einheit im Christentum kein Raum mehr war.
»Die Romantik selbst war außerstande, sich gegen
das Schöne für das Heilige zu entscheiden. Sie sah

die Notwendigkeit dieser Entscheidung ein,
begnügte sich aber damit, sie dichterisch zu gestalten.
Das Sehertum des Dichters wurde ihr nicht zum
Ende der Kunst, sondern zum poetischen Motiv.
In der sentimentalen christlichen Färbung, die
zuerst in den ,Herzensergießungen eines kunstliebenden

Klosterbruders' zum Vorschein kam, wurde
dieses Motiv populär. Da war in himmlischem
Entzücken von der Kunst als der reinsten Frömmigkeit

die Rede; Künstler waren Heilige, die Quellen
ihrer Gestaltungskraft lagen im Gebet und im
Abendmahl. Brentano, Friedrich Schlegel, Zacharias

Werner bestätigten das nach ihrer Bekehrung
und verschrien die unheilige Kunst als Sünde, die
nazarenischen Maler erhoben es zum Dogma, Kleist
spottete vergeblich darüber. Der Literaturkatholizismus

war eine der Formen, in denen der romantische

Geist verkam. Großartiger, aber desto

tragischer waren in ganz Europa die Auswirkungen
des pantheistischen Seherideals... Die ganze
europäische Romantik krankte an diesem Widerspruch.
Sie sah in der Kunst den Weg zur Vollkommenheit.«

In Deutschland führte in neuerer Zeit auch der
Expressionismus eine pseudoreligiöse Verschlammung

der Literatur herbei. »In der Pariser Presse
diskutierten die Literaten zwischen den Weltkriegen

über die Verwandtschaft von Lyrik und
Gebet. Die Namen Hölderlin und Nietzsche, Mallarme

und Claudel, George und Rilke wurden in
einem fashionablen Publikum als Beweise
dichterischer Inspiration geläufig. Am üppigsten blüht
heute der Ruhm Rainer Maria Rilkes, weil dieser
Dichter dem Bedürfnis nach ästhetischem Spiel
mit der Religion am weitesten entgegenkommt.«

Auch die Priester sind als mächtiger Stand Mittler

zwischen Gott und den Menschen. »Sie begründen

ihre Herrschaft mit Gewalt und vergießen um
ihretwillen nicht weniger Blut als die profanen
Eroberer.« Aber sie haben die heiligen Bücher
der Menschheit geschaffen, auf denen die geistigen
Reiche dieser Welt beruhen.

»Auch die christliche Bibel ist ein Priesterwerk.
Erst seit Luther war in Europa die geistliche
Herrschaft über die Dichtung gebrochen und damit
auch der unpersönliche sakrale Stil untergraben.
Nur im katholischen Europa lebte etwas von der
alten Einheit und vom genialen seelsorgerischen
Charakter der Kunst weiter, am stärksten in
Spanien, dessen klassische Dichtung zum Teil noch
das Werk von Klerikern war. Der protestantische
Norden kannte diese Tradition nicht mehr. Die
Schriftsteller aus dem katholischen Klerus gelangten

hier nie über eine konfessionell begrenzte
Wirkung hinaus. Sie zeigten regelmäßig eine künstlerische

Rückständigkeit, die der gebildeten Leserschaft

schwer genießbar war, weil sie noch etwas

vom Geruch des Mittelalters an sich hatte.« Das

wird ersichtlich bei Thomas Murner, Ahraham a

Sancta Clara, Jakob Balde und Friedrich von
Spee.

Ganz unmöglich erwies es sich innerhalb der
protestantischen deutschen Literatur, die Einheit
von Dichtertum und Kanzel zu erhalten. Die
eigentliche Leistung der protestantischen Theologen

war das protestantische Kirchenlied.

Die deutsche Dichtung der Goethezeit fußte
bewußt auf dem Bruch zwischen Dichtung und Kir.
che, den die Aufklärung geschaffen hatte, und der
neue sakrale Stil, den sie anstrebte, knüpfte nicht
an die christliche Überlieferung an. Herder geriet
als Mann der Kanzel in einen unlösbaren Zwiespalt.

Hölderlin ging zugrunde, weil er versuchte,
seiner priesterlichen Mission außerhalb der Kirche

treu zu bleiben. Sein unglückliches Schicksal
ist nicht zuletzt in seinem Abfall von der
schwäbischen Landeskirche begründet. Er wurde vom
Heimweh nach einer unentweihten Kanzel
umgetrieben. Auch Schiller war ein priesterlicher
Mensch vom Scheitel bis zur Sohle. Aber er besaß

die Kraft, sein Amt aus eigener Machtvollkommenheit

auszuüben. Es ist das Große an Schiller,
daß er das Priesterliche, wie Hölderlin das

Seherische, tragisch auffaßte und tragisch lebte.

Seit den Tagen der Romantik wurde die Dichterweihe

zum literarischen Modemotiv. Die geistigen
Schwächlinge sahen im Kirchlichen den Inbegriff
des Vollkommenen und für die Kunst Wünschenswerten.

Seither wurden Mönche, Einsiedler,
Ordensritter zu poetischen Lieblingsfiguren. Die vom

572



Skeptizismus ausgehöhlten Literaten von der Art
Friedrich Schlegels, die von ihrer Sinnlichkeit
zerrütteten wie Werner und Brentano konstruierten
aus dem Priestertum ihr Wunschbild eines hohen
Lebens und Schaffens. Sie schworen zuletzt ihre
weltliche Dichtung ab und begannen in der
geistlichen zu stümpern. Der katholisch gewordene
Brentano brachte fünf Jahre in der Kammer eines

stigmatisierten Bauernmädchens zu und schrieb
die einfältigen Visionen und Erzählungen dieser
»geistlichen Mutter« nach.

Ähnliche Spannungen zwischen Religion und
Dichtung lassen sich bei Stifter und der Annette
von Droste feststellen. Der fromme Stifter lehnte
es ab, als katholischer Dichter bezeichnet zu werden.
Er dachte zwar priesterlich, aber er verschmähte
alles sakrale Beiwerk. Der Gedichtzyklus »Das

geistliche Jahr« stammt weder von einem Priester
noch von einer naiv gläubigen Seele, sondern von
einer Frau, die in ihrer Einsamkeit verzweifelt um
die Gnade des Glaubenskönnens ringt.

Protestantischerseits war z. B. Mörike nur noch
Zufallstheologe. Sein »Alter Turmhahn« —- der
schönste Niederschlag protestantischer Pfarrherrlichkeit

— enthält nichts von Pfäfferei. Einzig
Jeremias Gotthelf verkörperte noch genial die Einheit

von Priester- und Dichterberuf. Er empfand
es nie als einen Widerspruch, daß er den Talar
trug.

Neben den eigentlichen religiösen Dichtern (den
Zauberern, Sehern und Priestern) gab es von
Anfang an die Sänger, die der Prophet verdammte;
sie dienten dem Adel mit seinem Ahnenstolz und
der unbändigen Pracht «eines auf Eroberung und
Genuß gestellten Lebens. Ihr Ideal war nicht der
Heilige, sondern der Held. Sie waren die
Gesellschafter an den Tischen der Könige und Vornehmen.

So Demodokos in der Odyssee, so David vor
Saul, so der Fiedler Volker im Dienst der Wormser

Könige. Dieser Herrendienst war auf seine Art
nicht leichter als der Gottesdienst der Propheten;
denn der Hofdichter hing von der Gunst und
Laune seines Beschützers ab. Schon Alkaios kannte

in seinem leidenschaftlichen Leben wenig vom
Glück des Sängerdaseins. Auch Walther von der
Vogelweide klagte über seine Heimatlosigkeit im
Dienst wechselnder Herren. Der Hofdichter wurde
nur allzu oft zum Bettelpoeten. So gehörte zum
hohen ritterlichen Sänger der Heroismus der
Heimatlosigkeit.

Nicht viel besser dran als die mittelalterlichen
Sänger waren die Poeten an den Fürstenhöfen der
folgenden Jahrhunderte. Wohl entstand (vor allem
in Frankreich und Spanien) im Schatten des Thron«
eine große Literatur; aber die Dichter trugen un¬

sichtbare Ketten; ihr Schicksal war kein beneidenswertes.

Seit dem Mittelalter wuchs hinter den Mauern der
Städte das Bürgertum heran; es entstand mit Dantes

Verstoßung aus Florena die neuzeitliche bürgerliche
Literatur. Aber auch unter den Bürgern gibt es viele
unglückliche Dichter, vor allem unter den Dichter-
beamtcn (Stifter).

Die Urform des Dichters ist im Vaganten, der
heimatlosen Nomade gegeben. König dieser Gruppe
war der »Archipoeta« und Begleiterin war die Armut.

Noch schwerer als das soziale Unglück lastet das

politische auf der Literaturgeschichte. Die Politiker
wollen das Mögliche, die Dichter das Unmögliche.
Oft gab es keine Verständigung, und das bedeutete

für dem Dichter die Verbannung. Sie kehrt im
Leben der Dichter aller Zeiten und unter allen
Himmelsstrichen seltsam und regelmäßig wieder.

Die Tragik des Dichters beruht nicht nur in
Armut und Verfolgung, die ihn von außen bedrängen.
Es liegt auch an ihm selbst, daß er selten glücklich
wird. Er muß leiden, um ein Dichter zu sein. Alle
große Dichtung i6t eine Frucht des Leidens. Eine
bedeutende Schuld liegt vielfach auch auf dem Dichter.

»Dichter sind nicht gut, sie können es nicht
6ein. Gut sind die Heiligen, sie überwinden das Böse

und behalten den Schmerz. Die Dichter überwinden
den Schmerz und behalten da« Böse. Deshalb sind

sie auch nicht glücklich; denn glücklich ist man nur,
soweit man gut ist.« Ja, von vielen Dichtern wird
schon die Dichtung selbst, das Dichtersein, als

Schuld anerkannt. Die tiefste Schuld des Dichters
besteht darin, daß seine Liebe nicht auf die
Menschen, sondern auf das Weak gerichtet ist. Gerade

auf den religiösen Dichtem lastet das Schuldbewußtsein

am schwersten (Propheten, Dante, Milton,
Hölderlin, Hebbel usw.). So wäre es seltsam, wenn die
dichterische Existenz, die mit so viel Schuld
verknüpft ist, nicht auch dem Dichter seihet aufginge.
Das bedeutet bisweilen Verzweiflung am Wort und
Verzicht auf die Kunst.

Arn Anfang aller Dichtung steht die dämonische
Gewalt der Phantasie: ein furchtbares, ungeheures
Wunder. Die Phantasie ist der Gott der Dichter.
Alles Unglück des Dichters kommt im Grund davon

her, daß er Phantasie besitzt. Die Dichter aller Zeiten

haben die Phantasie als die höchste geistige
Gabe des Menschen gepriesen. Ihnen stehen die
Schreibkünstler ohne Vision gegenüber: die Literaten,

denen es nur auf handwerkliches Können
ankommt.

Bei allem dichterischen Schaffen geht es tun
Schöpfung und Gestaltung. Für den Dichter zählt
einzig da6 vollkommene Werk: Kunst ist Wille zur
Vollendung. Alle Seher und Priesterdichter werden

573



zu Mystikern; sie wissen, daß ihre Vollkommenheit
nur ein schwacher Abglanz der göttlichen Majestät
ist. So betrachtete sich Stifter im unheiligen Lärm
des 19. Jahrhunderts als einen letzten Vertreter des

religiösen Ernstes in der Kunst. Sein »Nachsommer«

ist das Hohelied auf die ewige Weihe der Dichtun/g.
Er war überzeugt, daß es auch ein sinnloses, ja
widergöttliches Runstschaffen gebe, das als Blendwerk

die Menschen verführe. Darum hielt dieser
große Epiker auch unerschütterlich fest daran, daß

er als Dichter niemanden als Gott über sich habe
und nichts anderes schaffen dürfe als die reine
Schönheit. Selbst dem jungen Keller wurde bald
klar, daß mit dem Glauben an ein Fortleben nach
dem Tode im Grund auch der Glaube an die
Unsterblichkeit de« Künstlers, an die Umvergänglich-
keit des Kunstwerks stand und fiel.

Der literarische Erfolg ist ein Weg zum Ruhm.
Aber nicht allen Dichtern wird der Erfolg zuteil,
und viele macht die Sucht nach Ruhm unglücklich.
Jene, die Erfolg haben, erleben auch die Fragwürdigkeit

des Erfolges. Weil aber jeder wahre Ruhm
immer etwas anderes als einen Augenblickserfolg
bedeutet, nämlich Unsterblichkeit ist, darum mühen
sich die Dichter um dieses höchste Ziel; aber sie

nähern sich ihm auf verschiedenen Wegen. Die
Seher und Propheten suchen einzig die Gnade vor
Gott. Bei den meisten Humanisten und Klassizisten
beruhte der Glaube an die Unsterblichkeit auf einer
maßlosen Überschätzung des beschriebenen und
bedruckten Papiers. Für den modernen Dichter
existiert auch der klassische Ruhmglaube nur noch als

»rührende Sage«. In der Perspektive der Jahrtausende

ist der Ruhm ein Phantom. Die Wahrheit ist,
daß auch das Kunstwerk nicht über das Reich des

Todes hinausragt, daß ihm nicht Unsterblichkeit,
sondern Vernichtung bevorsteht. Der Ruhm ist nur
das Echo des schöpferischen Geistes bei den

Armseligen. Daher werden echte Kunstwerke nicht um
des Jiulimcs willen geschaffen.

*

Diese wenigen und unzulänglichen Hinweise
vermögen nur ein schwaches Bild vom Reichtum des

vorliegenden und gerade für dem Deutchlehrer
wichtigen Ruches zu geben. Fesselnd, ja bezaubernd
wirkt schon die oft an Gundolf erinnernde
Gestaltungskraft. Sieher wird sie auch manchen Leser über
gewisse Fehldeutungen, Einseitigkeiten und
Überspanntheiten hinwegtäuschen.

Da ist einmal das Grundmotiv: Dichter und Dichtung

sind tragisch.
Man darf nicht vergessen, daß jedes menschliche

Leben eine gewisse Zwiespältigkeit aufweist. Im
Lehen und Werk des Künstlers ist sie mehr
ausgeprägt. Vor seinem Geiste liegen die Herrlichkeiten

der Welt ausgebreitet, »und noch immer trägt er
liebend und schauend und wissend ihre Schönheiten

in seinem glühenden Herzen« (Bauhofer, »Der
Mensch und die Kunst«, S. 154). Dem gewöhnlichen
Menschen gegenüber hat er ein Mehr der Leiden,
aber auch ein Mehr der Seligkeiten. In seiner
tragischen Literaturgeschichte geht nun Muschg den
Leiden der Dichter nach. So wird sein Buch zu
einer Leidensgeschichte der Dichter. Es gibt aber
doch auch die Seligkeiten im Leben und Werk der
Dichter. Und das wird übergangen, weil der Verfasser

sie nicht zugibt oder weil er in diesem Werke
eben einmal die Nachtseiten aufdecken wollte: das

Dunkle, Düstere und Abwegige. Jeder Dichter, und
vielmehr noch der Heilige, trägt »einen Abgrund in
sich, in welchem der Möglichkeit nach alle Dimensionen

des Menschlichen und Allzumenschlichen —
wie auch des Übermenschlichen — beschlossen

liegen« (Bauhofer). Was Nadler über Goethe schrieb,
gilt im Grunde genommen für jeden großen Dichter:

»Wären die zwölf guten Feen des Schneewitt-
chenmärchens an seine Wiege getreten, sie hätten
ihm nicht die Hälfte des Guten wünschen können,
das seinem Leben in Erfüllung ging. Und wäre darauf

die dreizehnte Böse gekommen, sie hätte ihm
nicht die Hälfte des Schweren und Prüfungsvollen
auferlegen können, das seine Kraft zu überwinden
hatte« (Literaturgesch. der deutschen Stämme und
Landschaften, 3. Bd., 1924, S. 56). Bei aller
Anerkennung der großen schriftstellerischen Leistung
wird man auf diese Einseitigkeit hinweisen müssen.
Das war übrigens schon in Muschgs Gotthelf-Buch
aufgefallen. Auch im großen Berner Dichter sieht

er den einsamen, unheimlichen und beständig in sich
bedrohten Menschen. Mit geradezu unerhörter
Spannkraft wird nun in diesem neuen Werk das Motiv

des Dämonischen und Tragischen abgewandelt
und »der Blick des Lesers fortwährend durch
Jahrhunderte fortgezogen« (Muschg, »Gotthelf«, S. VF).
Darin liegt wohl die Stärke, aber auch die Schwäche

des Buche6.

Im Vorwort zum Gottbeifbuch hat seinerzeit

Muschg seine Betrachtungsweise begründet. »Sie ist
durch gewisse Ergebnisse der modernen Psychologie

bezeichnet, in denen ich eine unverlierbare

Anregung für das Verständnis dichterischer Vorgänge
erblicke. Ich nenne in erster Linie die Forschungen
Sigmund Freuds... und ich bin mir bewußt, was
für Mißverständnisse ich damit ermögliche, obschon

der Leser der Terminologie jener Untersuchungen
nirgends begegnet. Er wird die Tragweite des

Einflusses, den ich weiterhin durch die Namen C. v.
Monakow und C. G. Jung umschreiben müßte,
überhaupt nur soweit abzuschätzen vermögen, als ihm
die wahren Tiefen vertraut sind« (S. VII).

574



Die vorliegende Literaturbetrachtung und die
damit verbundene d ichterisehe Typenlehre ist
weitgehend der modernen psychoanalytischem lind
medizinischen Forschung verpflichtet. Der Verfasser

weist übrigens auch ausdrücklich darauf hin: »Die
Literatur ist ohne Zweifel auf weite Strecken nichts
anderes als der Tummelplatz körperlich benachteiligter

oder seelisch geschädigter Individuen, die das

Bücherschreiben als Ersatz für das ihnen verwehrte
Lebern betreiben. Die medizinische Betrachtung der
Literaturgeschichte hat den Blick dafür geschärft«
(S. 272). Damit ist eine große Gefahr verbunden,
auf die Werner Günther früher in bezug auf Gott-
helf hingewiesen hat: »Diese Methode führt in
Wahrheit vom der Form weg zum Stoff zurück; sie

verfällt einer neuen und iim Grunde ebenso
geistverneinenden Art materialistischer Literaturbetrach-

tung« (in seinem Buch: »Der ewige Gotthelf«, 1934,
S. 358).

Nicht beizupflichten vermögen wir manchem
Urteil, das über die deutsche Romantik, vornehmlieh
über die katholisch gewordenem Romantiker, wie
Zacharias Werner, Friedrich Schlegel und Clemens
Brentano gefällt wird: »Die vom Skeptizismus
auegehöhlten Literaten von der Art Friedrich Schlegels,
die von ihrer Sinnlichkeit zerrüttetem, wie Werner
und Brentano, konstruierten aus dem Priestertum
ihr Wunschbild eines hohem Lebens und Schaffems.

Sie schworen zuletzt ihre weltliche Dichtung ab und
begannen in der geistlichen zu stümpern« (S. 95).
Der Leser wird gelegentlich an die Ausfälle Heines

in seiner »Romantischen Schule« oder an gewisse

Fehlurteile Gundolfs erinnert, der im wieder katholisch

gewordenen Brentano z. B. nur noch den

dumpf-frommen Greis und den Nischenheiligen
einer großen, geschlossenem Partei zu sehen
vermochte (»Romantiker«, 1930, S. 288), während
gerade Friedrich Schlegel bei ihm mehr Gnade fand.
Abschätzend und abwegig ist in diesem Zusammenhang

der von Muschg gebrauchte Begriff
»Literaturkatholizismus« als »eine ider Formen, in denen der
romantische Geist verkam« (S. 72).

Noch ein letzter Vorbehalt muß gemacht
werden. Viel Schönes und Tiefes weiß der Verfasser zu

sagen über die Spannung zwischen Religion und

Dichtung, zwischen Priester und Dichter, zwischen
Weltlust und Weltflucht. Und doch fordert er
gerade hier den christlichen Leser zum Widerspruch
heraus; denn seine Literaturbetrachtung wird
vielerorts dem christlichen Standpunkte und den
Tatsachen und Forderungen des christlichem Glaubems

nicht gerecht. Wohl sagt Muschg: »Daß Gott durch
die Propheten spricht, ist ihre Größe, aber auch

ihre Tragik« (S. 47) und: »Die Priester haben die
heiligen Bücher der Menschheit geschaffen, auf

denen die geistigem Reiche dieser Welt beruhen«
(S. 83). Aber diese heiligen Bücher sind wie die si-

byllinischen Bücher und so viele andere heidnischen
Bücher eben nur Priesterwerk. »Auch die christliche
Bibel ist ein Priesterwerk« (S. 84). »Die Priester
sind ein mächtiger Stand; sie ersannen die
Tempelreligion, Traditionen, Zeichen und Zeremonien; sie

verkörpern das göttliche Gesetz und führen als seine

Hüter das Schwert; sie begründen ihre Herrschaft

mit Gewalt und vergießen um ihretwillen nicht
wendiger Blut als die profanen Eroberer« (S. 82). Die

großen Gestalten der biblischen Geschichte, wie Moses

und die Propheten, figurieren in der großen
Reihe der Zauberer und Seher. »Moses selbst ist,
wie Orpheus und Merlin, eine aus uralten und

jüngeren Elementen zusammengesetzte Figur« (S. 17).
»Er wird als Meister der ägyptischen Zauberkunst,
als Volksführer und Gesetzgeber, zuletzt als Dichter
geschildert« (S. 17). »Schorn für Moses ist die
Zauberei nur ein Mittel zur Stiftung der Jahwe-Religion«
(S. 43). Mit göttlicher Zauberkraft operiert auch

Elias; als Wettermacher triumphiert er über die
Baalspriester. »Was der Stab für Moses, ist für ihn
der Mantel. Er wirft ihn im Vorübergehen auf den

pflügenden Elisa, so daß dieser ihm als ein Schüler

folgen muß. Bei seiner Himmelfahrt »im Wetter«,

im »feurigen Wagen mit den feurigen Rossen«

(Medea fährt im Drachengespann durch die Luft)
entfällt ihm der Mantel, wie der entschwindenden
Helena Goethes das Gewand, und 6ein Schüler
verrichtet mit ihm nun die Wundertaten des Meisters.
Die Biographie dieses Schülers ist vollends nur ein

Zyklus naiver Zaubergeschichtem wie die Volksbücher

von Virgilius oder von Doktor Faust« (S. 19).
Man siebt, daß solche Fehldeutungen, die auf einer
neuzeitlichen, ganz rationalistischen Bibelkritik zu
beruhen scheinen, dem christlichen Empfinden nicht
entsprechen.

Mit den gemachten Reserven möchten wir diese

»Tragische Literaturgeschichte« des Basler
Literarhistorikers dem geistig aufgeschlossenen Deutschlehrer

unserer Mittelschulen und überhaupt dem

klugen Leser empfehlen. Das Buch wirkt sehr

anregend und verpflichtet zu weiterem Nachdenken
über die gestellten Probleme. Und: Es ruft nach

einer Ergänzung durch eine christlichere
Literaturbetrachtung im Sinne Haeckers und Bauhofers. »Die
Kunst ist ein natürlicher Bereich des Menschen, sie

gehört zu ihm von Natur; sie war mit dem ersten
Menschen schon da. Auch sie also kann erfaßt werden

in bestimmten Graden und Stufen von dem

neuen, übernatürlichen Sein der Inkarnation,
dadurch, daß der irdische Schöpfer, der Künstler, als

Mensch, im übernatürlichen Glauben, in welchem

allein es erfaßt werden kann, es erfaßt hat« (Haek-



ker, »Schönheit«, 1936, S. 136). Es gibt in der
abendländischen Literatur viel Dämonisches, Tragisches
und Abgründiges; es gibt aber aiuch viel Erhebendes,

Beglückendes und echt Christliches, wo das

Dichtwerk trotz allen Mängeln ein Ausstrahlen des

ewigen Wortes ist. Religion und Dichtung bedeuten

wohl Spannungen, sie schließen aber einander nicht
aus: Auf dem Boden der Kirche wuchsen zusammen
die Palme und der Lorbeer, Dominicus und Dante,
Heiligkeit und Sang. Auf diesen harriionischen
Ausgleich hat einstens Francis Thompson hingewiesen.

Adolf VonUmihen.

UMSCHAU

KLVS. Leitender Ausschuß

Sitzung: 2. Dezember 1948, in Luzern.

1. Verschiedene kleinere Geschäfte, die im
Zusammenhang mit der gut verlaufenen Jahrestagnng
in Schwyz stehen, finden Erledigung. Allen
Mitarbeitern bei diesem Anlasse wird die geleistete
Arbeit auch zu Protokoll verdankt.

2. Von dem Vorhaben, für den Bibelunterricht
zweckdienliche Wandbilder zu schaffen, wird
Kenntnis genommen und dem Unternehmen die
Mitarbeit des KLVS. zugesichert.

3. Jugendschriftenwettbewerb: Die Beratungen
betreffen: Bestellung der Jury und der zu
schaffenden Unterausschüsse, Richtlinien für die
Beurteilung der Manuskripte etc. etc.

4. Jugendschriften: Die Organisation einer
Tagung über das Jugendschriftenwesen wird besprochen.

5. Besuchte Veranstaltungen: Über die vom
Departement des Innern in Bern durchgeführte
Tagung über die Bekämpfung von Schund- und
Kitschliteratur berichtet Herr alt Zentralj^räsident
Ignaz Fürst, Bezirkslehrer, Trimbach. Über die
Generalversammlung des Schweiz, kath. Turn- und
Sportverbandes in Lugano erstattet Herr Professor
Dr. Niedermann Bericht.

6. Patenschaft Meiental. H. H. alt Vizezentralpräsident

Prof. Dr. Mühlebach, der Leiter dieses

Arbeitsgebietes, referiert über durchgeführte und
nächsthin durchzuführende Maßnahmen. Die
Sektionen werden gebeten, in nächster Zeit durch
angemessene finanzielle Unterstützung die
Durchführung der Vorhaben zum Teil zu beschleunigen
und zum Teil zu ermöglichen. Man beschließt, aus
der Vereinskasse sofort einen größeren Beitrag
zur Verfügung zu stellen. Welche Sektion und
welches Einzelmitglied wollte nicht tatkräftig
mithelfen!

7. Unserem Ehrenmitglied H.H. Propst Dr. L.
Rogger, Beromünster, entbietet der Leitende
Ausschuß seine herzlichen Glücks- und Segenswünsche
zum 70. Geburtstag.

Der Aktuar: F. G. Arnitz.

Sdtulfunkspndungeii
Freitag, 4. Febr.: »Eigene Bode.« Sendung für

Fortbildungsschulen. Hörspiel von Kaspar Frenler,
Glarus, zum Thema »Landflucht«. Es wird das

Schicksal eines jungen Bamemburschen geschildert,
der in der Stadt sein Glück versuchen wollte und
wieder auf seinen Hof heimkehrte.

Montag, 7. Febr.: Das Violoncello. Dr. Emst
Moor, Basel, schildert Herkunft, Bau und Klang
dieses Saiteninstrumentes. Den Schülern sollte wenn
möglich ein Cello gezeigt werden oder sonst ein
ähnliches Saiteninstrument, an dem sie die verschiedenen

Bestandteile feststellen können. (Ab 7. Schuljahr.)

Donnerstag, 10. Febr.: Onkel Toms Hütte. In
einer Hörfolge von Ernst Balzli wird die Geschichte
»eines berühmten Buches«, eben von »Onkel Toms
Hütte« geschildert. Eine Einführung dm dem Sklavenhandel

wird die Sendimg in bester Weise vorbereiten

können. (Ab 6. Schuljahr.)
Freitag, 11. Febr.: Die Schweizergarde in Paris

1792. Hörspiel von Werner Johann Guggenheim,
Zürich. Die geschichtliche Besprechung dieses Ereignisses

bildet die Voraussetzung zum Verständnis der
Sendung. (Ab 7. Schuljahr.)

Freitag, 18. Febr.: Hans im Glück, Märchenspiel
von Josef Elias, für den Schulfunk bearbeitet von
Otto Lebmann, Basel. Zur Votbereitung der
Sendung bitte das entspr. Märchen erzählen! (Ab
4. Schuljahr.)

AUS KANTONEN UND SEKTIONENa
LUZERN. Sursee. Die durch die Wahl von Hrn.

Mittelschullehrer Otto Heß zum Kantonalschulin-
spektor frei gewordene Stelle an unserer Mittelschule

ist wieder vollwertig besetzt. Auf Vorschlag
der Aufsichtskommission wählte der Wahlausschuß

Hrn. Dr. Franz Jost, z. Zt. Lehrer am Lyceum alpi-
num, Zuoz. Wir gratulieren dem Gewählten herzlich

zu seiner Wahl an unsere Mittelschule, hoffen
aber auch, daß Hr. Dr. Josef Schürmann, z. Zl
in Großwangen, der eine glänzende Deutsclilek-

576


	Tragische Literaturgeschichte : zum neuen Werk von Walter Muschg

