
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 35 (1948)

Heft: 13: Neuzeitlicher Bibelunterricht

Artikel: Biblische Zeitgeschichte

Autor: Hang, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibel dieses Gotteserlebnis noch nie zuteil
wurde?

Weil der Bibelunterrioht die Schüler in
die Tatsachen der Offenbarungsgeschichte
einführen muß, ist ganz besonders stark auf
die Tatsächlichkeit der biblischen Ereignisse

zu pochen. Darinn muß neben der

eigentlichen biblischen Geschichte auch die

biblische Zeitgeschichte immer mehr zur
Geltung kommen, d. h. der Lehrer soll nicht
nur die eigentlich biblischen Ereignisse
vorlegen, sondern er soll sie mit der gesamten
weiterem Geschichte, in deren Rahmen sie

sich abspielten, behandeln. Diese Verankerung

der biblischen Geschichte in der
Profangeschichte ist außerordentlich wertvoll
und wirksam. Sie unterstützt und fördert die

Überzeugung, daß es sich hier wirklich um
Tatsachen handelt und nicht bloß um
Legenden. Heute liegt ja bereits so viel Material

vor, daß der Lehrer aus dem vollen
schöpfen kann.

Man hüte sich auch vor einer übertriebenem

Wundersucht! Wo wirkliche Wunderberichte

vorliegen, sind sie als solche zu
behandeln. Wo aber keine Wunder im eigentlichen

und strengen Sinne vorhegen, soll
man auch keine Wunder konstruieren; denn

solche Konstruktionen schaden mehr als sie

nützen. Wie ein einseitiger Rationalismus
in der Erklärung der übernatürlichen
Tatsachen unbedingt zu verwerfen ist, so ist
auch ein einseitiger Supranaturalismus zu
verwerfen. Selbstverständlich kann es
Berichte geben, die wir heute in bezug auf ihre
Übernatürlichkeit noch nicht genau abgrenzen

können; wir wissen noch nicht, ob es

sich um Wunder oder bloß um natürliche
Tatsachen handelt. Aber warum sollten wir

das den Schülern nicht ehrlich sagen? Lassen

wir doch diese Fragen ganz unbefangen
offen! Wenn die Erbauung der kindlichen
Herzen nur aus solchen gemachten Wundern
herfließen sollte, so können wir sicher sein,
daß sie nicht von langer Dauer ist. Auch im
Bibelunterricht müssen wir restlos ehrlich
sein. Und eine gewisse Nüchternheit und
Sachlichkeit kann heute nur nützen, nicht
aber schaden.

Der Bibelunterricht stellt an die Lehrer
große Anforderungen in Wissen und Können.

Nur jener Lehrer kann ihn gut erteilen,
der beständig sich auf diesem Gebiete zu
vertiefen sucht. Doch diese Mühe lohnt eich

reichlich, weil dadurch auch das eigene
Innenleben nur gewinnt und gesegnet wird.
Am besten wäre es, wenn der Lehrer zu
jenen beständigen und fleißigen Bibellesem
gezählt werden könnte, die jeden Abend
wenigstens eine Viertel- oder gar eine halbe
Stunde das Buch der Bücher hervornehmen
und in aller Ruhe sich darein vertiefen.
Neben der Bibel dürften dann auch jene gediegenen

Werke herangezogen werden, die ja
immer neu erscheinen und ein vertieftes
Eindringen ermöglichen: Kommentare,
Einleitungen und Abhandlungen. Durch dieses

Studium geht einem eine neue Welt voll
Schönheit und Poesie, und vor allem voll
Segen und Gnade auf. Und neben dem
persönlichen Nutzen für das eigene religiöse
Leben hätte man dann auch noch den Vorteil,

daß man den Bibelunterricht in der
Schule immer besser erteilen könnte. So

würden wir durch diese Arbeit auch noch
die uns anvertrauten Schüler beglücken.
Sollte sich darum diese Arbeit nicht lohnen

F. Bürkli.

Biblische Zeitgeschichte

Die christliche Offenbarung zeichnet sich

vor allen andern Religionen der Welt
nicht nur durch ihren erhabenen Inhalt

aus. Sie zeichnet sich auch dadurch aus,
daß sie nicht auf zweifelhaften Sagen,
Legenden und Mythen fußt, die sich im Dunkel

der Zeit abgespielt haben sollen,
sondern daß das Geschehen der Offenbarung

358



eingebettet ist in das helle Licht der
Geschichtlichkeit. Gott wollte uns dadurch
den Glauben an die Offenbarung erleichtern.

Somit ist es Pflicht des Verkünders
der Offenbarung, des Priesters und
Bibellehrers, auch seinen Schülern den Glauben
dadurch zu erleichtern und zu sichern, daß

auch er die Offenbarung in ihrer
Geschichtlichkeit aufzeigt. Wir müssen somit
die biblischen Ereignisse in den Rahmen
der allgemeinen Weltgeschichte einordnen.
Bei den kleinen Schülern kann in dieser
Hinsicht allerdings noch nicht viel geschehen.

Es fehlt ihnen noch die Aufnahmefähigkeit

für zeitliche und geographische
Räume. Speziell das Alte Testament wird
daher auf dieser Stufe mehr moralisch und
erbauend ausgewertet. Es werden aber dem
Kinde außer der Biblischen Geschichte
noch viele andere »Geschichten« erzählt,
und das Kind kann den wesentlichen
Unterschied zwischen den einen und den
andern »Geschichten« noch nicht so recht
erfassen. So kommt es denn, daß der 13-, 14-,

15-J ährige nicht eigentlich die Biblische
Geschichte kennt, sondern eine Anzahl von
»Geschichten«, die Geschichte vom Paradies,

die Geschichte von der Sintflut, die
Geschichte vom ägyptischen Joseph, schöne

Geschichten, die für ihn aber nicht viel
mehr bedeuten als die Geschichte vom
Schneewittchen oder vom Rotkäppchen
oder von Hänsel und Gretel, Erinnerungen
aus der Kinderstube, über die er jetzt hinweg

ist. So wird dann die ganze Bibel, wenn
nicht gar der ganze Glaube auf die Seite

gelegt. Denn in diesem Alter glaubt der

Junge nur noch, was er selber gesehen und
erlebt hat oder was bewiesen wird. Und

wenn wir ihm auch die Glaubenswahrheiten

nicht beweisen können, so werden wir
doch dieser Veranlagung Rechnung tragen
und die Glaubwürdigkeit der Glaubensquelle,

welche die Heilige Schrift ist, mit
Hilfe menschlicher Wissenschaft erhärten
und zugleich die Widersprüche, welche

zwischen Bibel und Wissenschaft zu bestehen

scheinen, lösen. Von diesen angeblichen

Widersprüchen hört gewöhnlich schon

der Sekundarschüler etwas; oft werden sie

sogar von ungläubigen Lehrern der Naturkünde

mit Bedacht hervorgestrichen, was
im unreifen Jugendlichen zu schweren
Glaubenskonflikten führen muß, wenn der

Religions- und Bibellehrer nicht Hilfe
bringt. Wir dürfen also niemals diesen Fragen

aus dem Weg gehen. In den folgenden
Zeilen können wir allerdings aus diesem

Gebiet nur einzelne Fragen skizzieren.

1. Der Schöpfungsbericht.

Wir müssen da unbedingt Lehrgehalt
und literarische Form auseinanderhalten.
Das ist notwendig, um Glaubensschwierigkeiten

zu vermeiden. Papst Pius XII.
betont in seinem Bibelrundschreiben vom
Jahre 1943 sehr, daß bei der Auslegung
eines biblischen Textes sorgfältig auf dessen

literarische Form geachtet werden
muß. Mit andern Worten: Wir müssen
unterscheiden, was die Bibel sagt und was sie

lehrt. Denn unfehlbar wahr ist nicht
einfach alles, was in der Bibel steht, sondern

nur, was die Bibel behauptet, so wie man
auch uns im menschlichen Verkehr nur
dann des Irrtums oder der Lüge bezichtigen

kann, wenn wir etwas behauptet
haben. Wir müssen also immer sehen, was die
Bibel behauptet. Es hat somit gar keinen
Sinn, daß wir uns lange Mühe geben zu
erklären, wie die sechs Tage des Schöpfungsberichtes

verstanden werden könnten.
Sagen wir ganz ruhig, daß nach den Ergebnissen

der Wissenschaft die Welt in
riesigen Zeiträumen entstanden ist, und daß
die Bibel dem nicht widerspricht, weil die
Bibel uns darüber gar nicht belehren will.
Das Sechstagewerk ist ein bloßes literarisches

Gewand, das besagen will, daß Gott
die Welt nach einem weisen Plan und in
wunderbarer Ordnung erschaffen hat. Gott
hat dieses Gewand gewählt, weil er
sich dem Vorstellungskreis der Menschen,

359



durch die er sprach, anpaßte, um die
Offenbarungswahrheiten mitzuteilen, die er
mitteilen wollte. Diese Wahrheiten sind im
Schöpfungsbericht:

a) daß die ganze Welt durch Gott und
zu Gottes Ehre da ist;

b) daß der Mensch unmittelbar von
Gott eine Seele erhalten hat und darum

Gottes Ebenbild ist;
c) daß im Paradies die Ehe gegründet

wurde und daß die ganze Menschheit
der Ehe zwischen Adam und Eva
entstammt.

Weil immer noch in vielen Köpfen die
Affentheorie spukt, manchmal unter
Einfluß von Lehrern der Naturkunde, werden
wir auch darüber noch ein aufklärendes
Wort sagen. Im Interesse klarer Begriffsbildung

ist es jedoch wichtig, daß wir
dabei gut auseinanderhalten, in welcher
Weise die Abstammung des Menschen vom
Affen von der materialistischen
Weltanschauung verstanden wird, und in welcher
Weise sie auch von einzelnen katholischen
Gelehrten verstanden wird und ohne Preisgabe

des Glaubens verstanden werden
kann.

a) Wenn wir einfach die kecke Behauptung

hören, der Mensch stamme vom Affen
ab, so haben wir es gewöhnlich mit Ungläubigen

zu tun, die auf diese Weise um die
Existenz Gottes herumzukommen meinen.
Sie halten also die Affentheorie in ihrer
krassen, darwinischen, materialistischen
Form, nach welcher niedere Lebewesen

sich nach und nach zu vollkommeneren
Lebewesen und schließlich, ohne
Dazwischentreten einer höheren Macht, zum
Menschen entwickelt hätten. Es ist klar,
daß wir diese Theorie, ganz abgesehen von
allen andern Erwägungen philosophischer
und naturwissenschaftlicher Natur, schon

deswegen ablehnen müssen, weil damit die

Geistigkeit der Menschenseele dahinfiele.

b) Es gibt aber eine andere Form der

Affentheorie, die der Offenbarung nicht

widerspricht, womit allerdings noch lange
nicht gesagt ist, daß sie wahr sei. Sie
besteht darin, daß man annimmt, Gott habe
einem niederen Lebewesen die Anlage und
Kraft beigegeben, sich zu einem höheren
zu entwickeln, wie er in das Samenkorn die
Kraft hineingelegt hat, sich zu einem Baum
zu entwickeln. Auf einer gewissen
Entwicklungsstufe hätte dann Gott dieses Wesen

genommen und es durch einen positiven

Schöpfungsakt zu einem Menschen
gestaltet. Denn die Aussage der Bibel, Gott
habe den Menschen aus Staub der Erde
geformt, ist nicht unbedingt wörtüch zu
verstehen, sondern mag einfach besagen: aus

einer vorliegenden Materie. Dieser positive
Schöpfungsakt Gottes würde ein Doppeltes
umfassen: die Einhauchung der Geist-
Seele und eine damit verbundene Erhebung

des vorhegenden Tierleibes zu einem
Menschenleib. In dieser Weise verstanden
ist die Affentheorie mit dem katholischen
Dogma vereinbar. Damit ist jedoch, wie
schon erwähnt, noch lange nicht gesagt,
daß sie auch vom naturgeschichtlichen
Standpunkt aus richtig ist. Im Gegenteil,
heute wird sie gerade von den namhaftesten,

darunter auch nicht-katholischen,
Naturwissenschaftern wieder mehr und
mehr abgelehnt. Es ist also heute nicht
mehr derjenige altmodisch und rückständig,

der die Affentheorie ablehnt, sondern

derjenige, der sie hält.

In diesem Zusammenhang interessiert es

den Schüler auch, was die Wissenschaft
über das Alter des Menschengeschlechtes
weiß. Wir werden ihm sagen, daß die
Menschheit sicher nach Jahrtausenden
zählt und daß dies wiederum der Bibel
nicht widerspricht, weil die Bibel uns
darüber nicht belehren will, daß aber auch die
Naturwissenschaft auf diesem Gebiete
immer noch tastet. Der leider 1946 verstorbene

Prof. Hugo Obermaier, eine der
bedeutendsten Autoritäten auf diesem
Gebiet, hat dem Schreibenden vor einigen

360



Jahren brieflich folgende Angaben
gemacht: Die ganze Dauer des Eiszeitalters
mit seinen vier Eiszeiten und drei
Zwischeneiszeiten kann mit 500—600 000 Jah-

ren angegeben werden. Der Mensch
erscheint in Europa in der ersten Zwischeneiszeit,

ist also mehrere hunderttausend
Jahre alt. Mit annähernd genauen Zahlen
können wir aber das Auftreten des
Menschen erst erfassen am Ende der vierten,
also letzten Eiszeit, d. i. 20—30 000 J ahre

vor Christus. Wir sagen dem Schüler aber

auch, daß dies für unseren Glauben nicht
von Belang ist.

2. Die Sintflut.
Die Frage ist sehr verzwickt und ist

vielleicht gegenwärtig für den Exegeten die
schwierigste des Alten Testaments. War die
Sintflut allgemein oder lokal? Fand sie in
vorgeschichtlicher oder geschichtlicher
Zeit statt? Was ist am biblischen Sintflutbericht

historisches Faktum, und was von
mythologischen Elementen durchsetzte
literarische Ausschmückung? Grundsätzlich
ist zu sagen, daß der biblische Bericht für
sich allein genommen eine lokale Interpretation

zuläßt, und daß der biblische
Schriftsteller vielleicht nur von seinem
beschränkten Standpunkt aus von der ganzen
Erde redet. Anderseits machen wir die
bedeutsame Feststellung, daß wir, mit
Ausnahme von Afrika, bei den Völkern aller
Erdteile, bis ins fernste Südamerika,
Überlieferungen an eine große Flut finden. Das
ließe darauf schließen, daß die Flut
universal war, wenigstens in dem Sinne, daß
sie stattfand, bevor die Menschheit sich
zerstreute. Nun haben die neueren geographischen,

geologischen und archäologischen
Forschungen ergeben, daß die Bevölkerung
Amerikas sich über die Straße von Alaska
in einem langen Prozeß vollzog, der gegen
das Ende des Paläolithikums oder im Früh-
Mesolithikum begann, somit rund zwischen
10 000 und 6000 v. Chr. Die Geschichte der
Flut, die zum ältesten religiösen Erbe der

Menschheit gehört, muß somit über diese

Zeit zurückgehen. Wohl macht man darauf

aufmerksam, daß nach Gn 4, 22 schon

vor der Flut Tubalkan, ein Nachkomme
Henochs, ein Schmied gewesen sei, der
allerlei Geräte aus Eisen und Erz hergestellt

habe, was uns in die Metallzeit, also

frühestens in das Jahr 3000 v. Chr. führen
würde. Ebenso weist man darauf hin, daß

zum Bau der Arche, wie sie in der Bibel
beschrieben ist, unbedingt Metallwerkzeuge
notwendig gewesen seien. Aber es ist
immerhin möglich, daß diese Beschreibung
zur freien Ausgestaltung des Berichtes
gehört, indem der hl. Schriftsteller Verhältnisse

aus der Zeit, in der er lebte, in den
Bericht hineinprojizierte.

3. Der Turmbau zu Babel

Es war bei den Babyloniern Sitte, solche
Türme zu bauen. Jede Stadt hatte einen.
Der Schreibende hat selber mehrere bestiegen.

Sie waren das Wahrzeichen der Stadt,
zugleich aber ein Götterheiligtum. Der
biblische Bericht will die Kleinheit und
Lächerlichkeit des Heidentums und die
Erhabenheit der Offenbarungsreligion
dartun. Daß der Turm hätte bis zum Himmel
reichen sollen, dürfen wir ruhig als Hyperbel

auffassen; der hebräische Text läßt
aber auch die Übersetzung zu: ». einen
Turm, dessen Spitze hoch am Himmel
steht« (wie wir etwa auch sagen: die Sonne

steht hoch am Himmel). Auch die
Sprachverwirrung ist nicht imbedingt wörtlich zu
verstehen, sondern kann auch als geistige
Entzweiung ausgelegt werden.

4. Abraham.

Die ersten elf Kapitel der Genesis sind

nur Einleitung, Vorhalle. Mit Abraham ist
der biblische Schriftsteller bei seinem

eigentlichen Thema angelangt: der Bereitung

des Gottesvolkes. Durch die archäologischen

Funde der neuesten Zeit tritt der
große Patriarch mehr und mehr ins helle
Licht der Geschichte. Zunächst ein Wort

361



zur Chronologie. Man hat Abraham bis in
unser Jahrhundert hinein immer als

Zeitgenossen des berühmten babylonischen
Königs Hammurapi aufgefaßt und beide
zwischen 2050 und 1950 v. Chr. angesetzt.
Das jüngste Datum, das für Hammurapi
zugelassen wurde, war 1955—1913. Diese

Berechnung gründete sich vor allem auf
die Astronomie, und zwar auf gewisse
Beobachtungen am Planeten Venus, die in
astronomischen Keilschrifttexten festgehalten

wurden. Dieses Gebäude ist zusammengestürzt.

Entscheidend waren (wir können
dies alles hier nur kurz andeuten) einmal
eine babylonische Königsliste, die bei Kor-
sabad (in der Nähe des heutigen Mossul)
neu gefunden wurde. Diese Liste von Kor-
sabad ist fast vollständig und füllt somit
die Lücken aus, die für uns bisher in der
babylonischen Königsfolge bestanden hatten.

Da sie die Regierungsjähre der
einzelnen Könige angibt, gewinnen wir für die

Regierung Hammurapis das Datum 1728

bis 1686, also eine ungeheure Verjüngung.
Diese Verjüngung findet sich bestätigt
durch die aufsehenerregenden Ausgrabungen

von Ras Shamra (südlich von Latta-
qieh in Syrien), die für die Geschichte des

Vorderen Orients im 2. Jahrtausend v. Chr.
eine Offenbarung waren. In Ras Shamra

(dem einstigen Ugarit) begegneten sich die
mesopotamische und die ägyptische Welt,
und beide haben ihre Spuren hinterlassen.
Nun entdeckte man aber Funde, die deutlich

der Hammurapi-Zeit zuzuweisen sind,
in einer Schicht, die tiefer liegt als die
Schicht, in der man ägyptische Funde
zutage förderte, die sicher der 12. ägyptischen

Dynastie und somit dem 19.
Jahrhundert v. Chr. angehören. Somit lebte
Hammurapi nach dem 19. Jahrhundert.
Damit werden aber die Beobachtungen an
der Venus nicht hinfällig; denn die
gleichen Erscheinungen wiederholen sich an
diesem Planeten alle 275 Jahre, was uns
somit aus dem Jahr 2000 ins 18. Jahrhun-

362

dert führt, wie wir dies unabhängig davon
für den Regierungsantritt Hammurapis
gefunden haben. So tief herab dürfen wir
Abraham nicht setzen, sonst können wir
die folgenden biblischen Ereignisse nicht
gehörig unterbringen. Also ist Hammurapi
kein Zeitgenosse Abrahams und kann
jener in Gn 14 genannte Amraphel nicht mit
Hammurapi identifiziert werden.

Dennoch findet sich auch Abraham
bedeutend verjüngt. Wir müssen da kurz die

Zusammenhänge skizzieren. Gegen Ende
des 3. Jahrtausends v. Chr. werden die
Berge, die Mesopotamien gegen Norden
abschließen, von einem nicht-semitischen
Volke besetzt, das wir nach dem, was wir
später von ihm erfahren, jetzt schon
Hurriten nennen können. Später steigen sie von
den Bergen jn die Ebene hinab. Wie wir
aus den durch die Ausgrabungen gewonnenen

Texten entnehmen können, haben sie

sich im 18. Jahrhundert mit der Bevölkerung

verschiedener Städte des oberen Eu-

phrats und Nord-Syriens vermischt. Später
müssen sie nach Syrien und Palästina
weitergewandert sein. Denn die ägyptischen
Reichstexte des 19. Jh., die sich auf Palästina

beziehen, enthalten nur semitische

Namen, diejenigen des 16., 15. und 14. Jh.
aber auch hurritische. — Anderseits zeugt
die Archäologie besonders zwischen 1800

und 1700 von einem unerwarteten und
nicht-friedlichen Abbruch und Wechsel der

Lebensbedingungen und der Kultur der
palästinensischen Völkerschaften. Die
Baukunst ist fortgeschritten. Verschiedene
Städte erhalten neue Befestigungen; wir
stellen vermehrte Verwendung des Kupfers
und bessere Waffen aus Metall fest. Aus all
dem können 'wir schließen, daß die Hurriten

im 18. Jh. aus Nordmesopotamien und
Nordsyrien nach Südsyrien und Palästina

zogen.

Damit ist aber diese Völkerwanderung
noch nicht zu Ende. Wir wissen, daß von
1730 bis 1560 über Ägypten ein Fremdvolk



herrschte, Hyksos genannt. Nach den
Namen ihrer Fürsten zu schließen sind diese

Hyksos keine Semiten. Sie erscheinen als
eine Reiteraristokratie, die das Kriegshandwerk

wohl versteht und beste neue Waffen
gebraucht. Wir haben es also ohne Zweifel
mit dem gleichen Volk zu tun, das vorher
nach Palästina eingedrungen war. Daß sich
unter ihnen auch einzelne semitische
Namen finden, ist nicht verwunderlich; sie
werden auf ihren Zügen eben auch semitische

Elemente mitgerissen haben. Damit
kommen wir zu den Patriarchen.

In der syrisch-arabischen Steppe regen
sich im 19. Jh. semitische Halbnomaden,
Schafzüchter, die nach der mesopotami-
schen Tiefebene drängen, um sich dort
seßhaft zu machen. Wir kennen die Namen
verschiedener ihrer Stämme; einer der
bedeutendsten sind die Bene-Jamina (der
gleiche Name wie Benjamin), die auch die
Gegend von Haran unsicher machen.
Andere wilde Scharen greifen die Städte von
Nord-Mesopotamien an. Sie werden in den
Keilschrifttexten Chabiru genannt, der

ägyptische Reichschronist nennt sie Apiru;
die späteren Keilschrifttexte erklären, sie

seien aus der Gegend von Aram gekommen,

und in den neuassyrischen Texten
werden sie nur noch Aramäer genannt.

Diese Halbnomaden scheinen nun dem
hurritischen Reitervolk auf seinem Zug
nach Palästina und Ägypten gefolgt zu sein.
Sie konnten mit ihm Handel treiben und
das Steppenland der von ihm besetzten
Gebiete als Weidland für ihre Schafe benützen.

Die Archäologie, besonders von
Transjordanien, bestätigt diese Annahme. Denn
im 19. Jh. -wird die städtische Zivilisation
Transjordaniens, dessen Bevölkerung Arno-

riter waren, plötzlich ausgelöscht und
erscheint erst im 13. Jh. in ganz anderer
Gestalt wieder. Es sind dies die Reiche Edom,
Ammon und Moab, mit denen die Israeliten

auf ihrem Auszug aus Ägypten zu tun
haben. Diese Erscheinung muß dahin in¬

terpretiert werden, daß die Hurriten bei
ihrem Vorstoß nach Süden die Städte der
Amoriter wegfegten und daß später die
Nomaden diese Gegenden für sich und ihre
Herden besetzten.

Dann aber ziehen die Chabiru mit den

Hurriten auch nach Ägypten hinab. Denn
die ägyptischen Texte des 13. Jh. sprechen
oft von Apiru, die zu Fronarbeiten gezwungen

werden. Besonders unter Ramses II.
(1292—1225) werden sie in den Steinbrüchen

und Bauunternehmungen des Pharao
verwendet. Aber auch die ehemaligen
Fremdherrscher trifft das gleiche Los.

Die Wanderungen der Patriarchen, wie
sie uns in der Bibel dargestellt sind, fügen
sich nun sehr gut in die Geschichte dieser
Halbnomaden ein. Wir haben bereits
gesehen, daß diese in den neuassyrischen Texten

Aramäer genannt werden. Nach der
Bibel war aber auch Abraham ein Aramäer.
Die Halbnomaden sind nicht, wie die
Vollnomaden, Kamelzüchter, sondern
Schafzüchter. Das schließt nicht aus, daß sie
einzelne Kamele haben, um die Zelte zu
tragen. Auch die Patriarchen sind Schafzüchter.

Bei ihrer Ankunft in Ägypten stellen
sie sich dem Pharo so vor: »Deine Knechte
sind Schafhirten.« So erfolgte also die

Wanderung Abrahams von Haran (wir
haben gesehen, daß sich in Haran der Stamm
der Bene-Jamini aufhält) ins Land Kanaan
und die Wanderung der Söhne Jakobs aus
Kanaan nach Ägypten im Zusammenhang
mit den Wanderungen dieser Halbnomaden.

Wohl ist in der Bibel von einem
ausdrücklichen Ruf die Rede, der von Gott an
Abraham erging. Dadurch ist aber nicht
ausgeschlossen, daß Gott die geschichtlichen

Ereignisse für seine Zwecke dienstbar
machte, ähnlich wie bei der Wanderung
des heiligen Paares von Nazareth nach
Bethlehem aus Anlaß der Reichszählung.
Wir verstehen nun auch, warum die
Hebräer in Ägypten beim Pharao in Gunst
standen: ein jahrhundertelanges gemeinsa-

363



mes Geschick verband sie ja mit diesen

Hurriten oder Hyksos, die, wie wir sahen,
seit 1730 in Ägypten die Herrschaft an sich

gerissen hatten. Als aber der neuerstarkte
ägyptische Nationalismus der Fremdherrschaft

ein Ende machte, da mußten auch

diejenigen mitleiden, die mit den
Fremdherrschern gekommen waren. In dieser

Hinsicht hat sich bei den Ägyptern bis
heute nichts geändert; auch heute bekommen

alle Europäer dort die Abneigung der
Araber zu spüren, die sich in erster Linie
gegen die Engländer richtet.

Nach all dem dürfen wir die Wanderung
Abrahams nach Kanaan run 1800 ansetzen.
Berechnen wir von da drei Generationen,
so kommen wir für die Einwanderung der
Söhne Jakobs in Ägypten auf 1700. Wir
haben gesehen, daß run 1730 die
Fremdherrschaft der Hyksos in Ägypten beginnt.
Nach einer konstanten biblischen Tradition
dauerte der Aufenthalt der Israeliten in
Ägypten 430 Jahre. Das führt uns für den
Exodus auf 1270. Damit stimmt das Datum
überein, das wir unabhängig von dieser
Berechnung heute für den Exodus als ziemlich

sicher annehmen dürfen: Auszug um
1280/70, Einbruch in Kanaan run 1240/30.

Das scheint nun alles etwas kompliziert
zu sein, und doch gehen wir jedenfalls
nicht fehl in der Annahme, daß diese über
Jahrhunderte sich hinziehende mächtige
Völkerwanderung und ihre Zusammenhänge

mit der biblischen Geschichte unsere
größeren Schüler interessiert.

5. Der Exodus.

Die Daten sind eben genannt worden.
Während man früjier allgemein annahm,
der Exodus habe im 15. Jh. stattgefunden,
ist im Zuge der allgemeinen »Verjüngung«
der Ereignisse des 2. Jahrtausends durch
die neuere Wissenschaft auch der Exodus

um zwei Jahrhunderte tiefer gerückt. Die
Gründe dafür sind mannigfaltig:

a) Die Pharaonen des 15. Jh., also der
18. Dynastie, residierten in Ober-Ägypten,

in Theben. Erst die Pharaonen der 19.

Dynastie, die mit Seti I. (1302—1292) beginnt,
verlegten ihren Sitz ins Delta. In den
biblischen Berichten vom Auszug aber finden
wir die Pharaonen im Delta. Seti I. begann,
die ehemalige Hauptstadt der Hyksos, Ta-

nis, wieder aufzubauen; vor allem aber
brachte sie Ramses II. zur Blüte. Nach ihm
erhielt sie den Namen Ramses. So heißt
aber auch in der Bibel die Stadt, an der
die Israeliten Frondienste tun mußten. Wir
müssen also Seti I. als den Pharao der
Bedrückimg, Ramses II. als den Pharao des

Auszuges ansehen.

h) Wir wissen aus den Ausgrabungen,
daß Transjordanien im 15. Jh. nur von
Nomaden bewohnt war und daß die Reiche
Edom, Ammon und Moab, welche die
Israeliten beim Auszug zu durchqueren hatten,

erst im 13. Jh. entstanden.

c) Die Ausgrabungen in Palästina ergeben

für das Ende des 13. Jh. einen
allgemeinen Zusammenbruch der vorherigen
vollkommenen Bronzekultur und das

Auftreten einer minderwertigeren Eisenkultur.
Das kann nur auf den Einbruch der Israeliten

zurückzuführen sein. In der Asche
eines Tempels von Lachisch fand man
sogar ein Amulett mit dem Wappen Ramses

II., den wir als Pharao des Auszuges
bezeichnet haben.

Wie bei andern Dingen, so imponiert es

gerade auch beim Exodus dem Schüler,
wenn wir ihm mit konkreten Zahlen kommen,

auch wenn diese nur approximativ
sind, und wenn wir nicht Wunder fabrizieren,

wo eine natürliche Erklärung möglich
ist. Die Finsternis z. B. war sicher nichts
anderes als ein ungeheurer Sandsturm. Der
Schreibende hat einen solchen Sandsturm
seiher einmal in Ägypten erlebt, wobei es

am hellen Mittag buchstäblich Nacht
wurde.

6. Die Richter.

Die Richterzeit dauerte ca. von 1160 bis
1020. Wir werden sie im Bibelunterricht

364



rasch erledigen und die Schüler nicht mit
vielen Einzelheiten belasten. Es ist die Zeit
des Ringens um die nationale Einheit, die
unter David verwirklicht wurde, eine wilde
Zeit, die man nicht untreffend die Flegeljahre

des auserwählten Volkes genannt hat;
schön in der Unmittelbarkeit, mit der das

Volk dem Bundesgott gegenübersteht, im
übrigen aber heilsgeschichtlich nicht sehr

ertragreich.

7. David.

Von David an liegen die geschichtlichen
Ereignisse und Daten längst fest, und wir
brauchen uns hier nicht länger damit
aufzuhalten. Wichtig ist, daß wir auch die

bewegte Geschichte der Königszeit möglichst
realistisch schildern, z. B. bei Salomon

zeigen, daß es sich bei seinem Reiche um ein
regelrechtes Imperium handelte, vor dem

wir auch heute noch den größten Respekt
haben müssen. An Zahlen lassen wir nicht
viele lernen, aber einzelne wichtige müssen
doch gut behalten werden, damit der Schüler

immer eine rechte Idee hat, wohin er
die Dinge plazieren muß. Für David geben
wir einfach die runde Zahl 1000 an; dann
die Reichsteilung 929; der Untergang des

Nordreichs 722; Isaias rund 700, Jeremias
rund 600, das babylonische Exil 586—538;
der letzte Prophet Malachias rund 450; die
Zeit der Makkabäer um die Mitte des 2.

Jahrhunderts.

8. Christus.

Es ist wichtig, daß wir den Schülern
einen Begriff vermitteln vom
weltgeschichtlichen Hintergrund des Neuen
Testamentes. Sie müssen wenigstens einigermaßen

eine Idee davon bekommen, was das

Römerreich war und was für eine Stellung
neben der römischen Herrschaft Herodes
noch hatte. Bei Herodes müssen die drei
Träger dieses Namens gut auseinandergehalten

werden: Herodes der Große, der
den Kindermord von Bethlehem auf dem
Gewissen hat; sein Sohn Herodes Antipas,

der Johannes den Täufer einkerkern und
enthaupten ließ; sein Enkel Herodes

Agrippa I., der Jakobus den Älteren mit
dem Schwerte tötete und Petrus ins
Gefängnis warf.

Sodann sollten die Schüler eine
zusammenfassende Schau über das Leben Jesu
bekommen. Dieses besteht für sie gewöhnlich

aus lauter unzusammenhängenden Pe-

rikopen. Christus wurde geboren zu
Lebzeiten Herodes des Großen und während
einer Volkszählung, die in Palästina auf
Befehl der römischen Regierung durchgeführt

wurde. Nun starb Herodes im Jahre
4 vor Beginn unserer Zeitrechnung, und
die Volkszählung fand in den Jahren 6 und
5 vor Beginn unserer Zeitrechnimg statt.
Somit wurde Jesus Christus im Jahre 6 oder
5 vor Beginn unserer Zeitrechnimg geboren,

eher im Jahre 6. Der Beginn unserer
Zeitrechnung fällt somit nicht mit der
Geburt Christi zusammen. Er wurde erst im
6. Jh. festgelegt und infolge eines Rechenfehlers

fünf oder sechs J ahre zu spät angesetzt.

— Im übrigen können wir das Leben
Jesu kurz so skizzieren:

Im Herbst des Jahres 27 tritt der Täufer
auf. Einige Monate später, also im Winter
27/28, läßt sich Jesus von Johannes taufen.
An Ostern 28 ist er in Jerusalem und
vertreibt die Händler aus dem Tempel. Er
wirkt einige Wochen in Judäa, zieht sich
aber auch schon den Haß der Pharisäer
zu und begibt sich deswegen durch Samaria

(Gespräch am Jakobsbrunnen) nach
Galiläa. Dort predigt er und wirkt Wunder,
schart die Apostel um sich und sendet sie

zu Beginn des Jahres 29 auf Mission aus.

Gegen Ostern 29 wirkt er die erste
Brotvermehrung und verheißt das hl. Altarssakrament.

Kurz darauf, zum Oster- oderPfingst-
fest, geht er nach Jerusalem hinauf und
heilt dort den Kranken am Teiche Bethes-
da. Er kehrt nach Galiläa zurück, wirkt die
zweite Brotvermehrung, und über Phöni-
zien und die Dekapolis begibt er sich nach

365



Cäsarea Philippi, wo er Petrus das

Oberhirtenamt verheißt. Acht Tage später
geschieht die Verklärung Christi auf Tabor.
Bald darauf verläßt Jesus endgültig Galiläa;

im Oktober ist er in Jerusalem zum
Laubhüttenfest, im Dezember wiederum

zum Tempelweihfest. Im März des Jahres
30 erweckt er Lazarus von den Toten. Die
Pharisäer beschließen seinen Tod, doch
seine Stunde ist noch nicht gekommen; er
zieht sich nach Ephram zurück; üher Je¬

richo gelangt er wieder nach Jerusalem.
Dort wird er am Freitag, den 14. Nisan, ans

Kreuz geschlagen. Nach unserem Kalender
war dies der 7. April des Jahres 30. Jesus

war damals 35 (oder 34) Jahre und drei
Monate alt. Herbert Haag.

(Einen kurzen Leitfaden für die biblische
Zeitgeschichte für Sekundär- und Mittelschulen bietet
der Verfasser in seinem Büchlein »Die Offenbarung

im Rahmen der Zeitgeschichte«, Martinus-
Verlag, Hochdorf.)

Wie erklären wir Sekundarsdiiilern
den biblischen Schöpfungsbericht?

Wir lassen die Schüler ruhig einmal
den ganzen Schöpfungsbericht laut lesen.

Dann versuchen wir, den Inhalt durch Fragen

klar zu legen. Sie dürften lauten wie

folgt:

1. Wie heißt der erste Satz der Bibel?

Er heißt: »Im Anfang schuf Gott Himmel

und Erde. Die Erde aber war wüst und
leer, und Finsternis lag über dem Abgrund,
und der Geist Gottes schwebte über den
Wassern.«

2. Was will damit gesagt werden?

Damit will gesagt werden, daß Gott am
Anfang den Weltstoff, die Naturkräfte und
deren Gesetze geschaffen habe. (Man
könnte diese vorgeschaffene Masse mit
einem großen Ei vergleichen.)

3. Wie lange dauerte diese Erschaffung?
Sie dauerte bloß einen Augenblick, als

Gott dachte, es werde, da ward es.

4. Wieviel Zeit erforderte die Ausgestaltung
der Welt?

Die Ausgestaltung der Welt erforderte
Tausende und Millionen von Jahren.

5. Wie wird sie in der Bibel dargestellt?

Sie wird in der Bibel in einem Bild von
sechs Tagen dargetan.

6. Was für ein Zweck wollte mit dieser
Darstellung erreicht werden?

Damit wollte erreicht werden, daß die
Menschen sechs Tage arbeiten und am siebten

ruhen.

7. Welches ist der siebte Tag?

Der siebte Tag der Woche ist der Sabbat,
also der heutige Samstag.

8. Warum feiern wir Christen nicht mehr
den Sabbat, sondern den Sonntag?

Wir feiern den Sonntag, weil Christus

am Karsamstag die Sabbatruhe erfüllt hat
und an einem ersten Tag der Woche, nämlich

an einem Sonntag, an Ostern,
auferstanden ist.

9. Was für ein Wort fällt im Bericht der
ersten drei Tagewerke auf?

Hier fällt das Wort »Gott schied« auf,
weil Gott am Anfang den in Frage
kommenden Raum ausgeschieden hat, nämlich
am ersten Tag den Lichtraum von der
Finsternis, am zweiten das obere vom untern
Wasser, am dritten das Wasser vom
grünenden Land.

10. Was für einen Leitgedanken merken wir
uns für die letzten drei Tagewerke?

Dafür merken wir uns den Gedanken,
daß Gott jene an den ersten drei Tagen
ausgeschiedenen Räume bevölkerte, nämlich

am vierten Tage den Lichtraum, den

366


	Biblische Zeitgeschichte

