
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 35 (1948)

Heft: 4

Artikel: Philosophenschicksale im Altertum

Autor: Schneider, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sold auf 3 0holen erhöht, wovon die armen
Richter leben konnten. Am Tage, an dem
sich die Handlung unseres Lustspieles
abspielt, soll der Fall des Obersten Laches
verhandelt werden, der 425 bei einem Zug nach
Sizilien sich angeblich Unterschlagungen zu
Schulden kommen ließ, wovon allerdings
Thukydides III 115 nichts zu erzählen weiß.
Der Sohn Bdelykleon sperrt nun den Vater
einfach in das Haus ein und läßt alle
Ausgänge von seinen Sklaven bewachen. Vor
Tagesanbruch kommen aber seine Mitrichter,
die den Chor dee Stückes darstellen, vor das

Haue und wundern sich, daß ihr Kollege Phi-
lokleon noch zu Hause sei. Da sie erfahren,
daß er eingesperrt sei, wollen sie ihn gewaltsam

befreien. Da kommt jedoch der Sohn

heraus und will mit den Richtern gütlich
verhandeln. Doch sie bedrohen ihn mit einer

Anklage, daß er nach Tyrannis strebe und
mit den Feinden im Einvernehmen stehe. Da

entgegnet er ihnen treffend: »Für euch ist
alles Tyrannis und Landesverschwörung,
wenn einmal ein größerer oder kleinerer
Fall eingeklagt wird. Ich habe seit 50 Jahren

nicht einmal den Namen Tyrann gehört.
Jetzt aber ist er so gewöhnlich wie
geräucherte Fische (wir würden sagen wie gesalzene

Heringe) und rollt auf dem Markte

*

Philosophenschicksale im Altertum

Bei der Durchsicht der Fragmente griechischer

Lustspieldichter ist mir eine Stelle aus
dem Ritter des Alexis aufgefallen, die ich
in Uebersetzung mitteile: »Das ist die
Akademie, das ist Xenokrates! Mögen doch die
Götter dem Demetrius und den Gesetzgebern

viel Glück verleihen! Sie haben ja, wie man
erzählt, diese Männer, die den jungen Leuten

die Macht der Rede beigebracht haben,

aufgefordert, Attica zu verlassen und zum
Kuckuck zu gehen.« Das ist das Klagelied
eines bekümmerten Vaters, dessen Sohn in
der Akademie unterrichtet worden und jetzt

nur so herum. Wenn einer dort Seebarsch

kauft und keine Sardinen will, dann sagt
sofort der Inhaber des Nachbarstandes, der
Sardinen feil hält: Dieser Mann scheint sich

für die Tyrannis zu versorgen. Wenn ein
anderer an einem Gemüsestand einen Lauch

verlangt, um Sardinen damit schmackhaft zu
machen, schaut ihn die Gemüsehändlerin
krumm an und bemerkt: Was, du verlangst
Lauch? Etwa für die Tyrannis? Glaubst du
denn, daß Athen dir dafür Gewürze liefern
will? Nicht wahr, das gefällt Leuten wie Ihr
seid; und wenn ich heute meinen Vater von
den elenden falschen Angebereien, die schon

mit Morgengrauen beginnen — der Dichter
hat hier ein llsilbiges Wort gebildet —,
befreien und einem edleren Leben zuführen

will, beschuldigt man mich, ich sei ein
Verschwörer und suche die Tyrannis herbeizuführen.«

Warum ich das alles erzählt habe? Damit
Leon Nicole mitsamt seinen Freunden in
Moskau es sich hinter die Ohren schreibe.

Man muß ja nur statt Tyrannis Profascis-

mus einsetzen und statt Verschwörung
Schutz der Neutralität unseres Staates, dann

klingt die Geschichte ganz modern.

St. Gallen. Dr. K. Schneider, Prof.

auf Abwege geraten ist. Schon damals wurde,
wie man sieht, die Schule für verfehlte
Familienerziehung oder schlechte Erbanlagen
verantwortlich gemacht. Der Dichter Alexis
ist ungefähr 370 geboren und soll 90 Jahre

lang gelebt haben. Xenokrates, der dritte
Vorsteher der Akademie, ist 315 gestorben.
Die Ausweisung der Philosophen, von der
das Fragment spricht, fand etwa 305 unter
Demetrius Poliorketes statt, nicht unter
Demetrius von Phaleron, wie man früher
annahm. Dieser zweite Demetrius hat als

mazedonischer Statthalter Athen von 317—307

halb monarchisch verwaltet; er war Peri-

patetiker und hat die Philosophen sicher

114



nicht verfolgt. Dagegen hat Demetrius Po-

liorketes, der den Phalerer absetzte, eine
demokratische Regierung eingeführt. Er
billigte daher den Antrag eines sonst unbekannten

Sophokles, und die Landsgemeinde
beschloß, die Philosophen auszuweisen. Auch
Theophrast, der Nachfolger des Aristoteles,
mußte in die Verbannung gehen. Doch hat
die gehässige Vorlage dem Sophokles kein
Glück gebracht. Philon, ein Freund des

verstorbenen Aristoteles, belangte ihn, weil er
einen gesetzwidrigen Antrag eingebracht
habe. Das Gericht bejahte die Gesetzwidrigkeit

und verurteilte den Angeklagten zu 5

Talenten 30 000 Fr. Buße. Damit war
auch der Volksbeschluß als ungültig erklärt,
und die Philosophen durften kaum 12

Monate nach ihrer Ausweisung wieder
zurückkehren.

Die Philosophen kamen aber nicht in allen
Fällen so glimpflich davon. Vor Beginn des

Peloponnesischen Krieges, wahrscheinlich
431, hängte man in Athen auf Betreiben der
aristokratischen Opposition dem bejahrten
Anaxagoras, dem Freunde des Perikles,
einen Prozeß wegen Gottlosigkeit an.
Dadurch wollte man den demokratischen Führer

Perikles treffen. Doch dieser sorgte
dafür, daß Anaxagoras entweichen und in seine

Heimatstadt Klazomenae zurückkehren
konnte; der Prozeß kam nicht zum Austrag.
Bekanntlich wurde gute 30 Jahre später, im
Jahr 339 Sokrates ebenfalls wegen Gottlosigkeit

belangt. Ankläger waren Meietos und
Konsorten. Die Anklage behauptete, Sokrates

glaube nicht an die Götter des Staates; er
habe neue Götter eingeführt und lehre diese

der Jugend, die er verderbe. Daher sei er
zum Tode zu verurteilen. Die Anklage, er
verderbe die Jugend, hatte eine gewisse

subjektive Berechtigung, wenn man auf den

hemmungslosen Alcibiades oder auf Kritias,
den schärfsten unter den 30 »Tyrannen« des

Jahres 403 hinwies; beide waren Schüler des

Sokrates. Seine Anhänger suchten ihn ebenfalls

zur Flucht zu veranlassen. Doch der 70-

jährige Mann lehnte ab und stellte sich dem

Geschworenengericht, das ihn mehrheitlich

zum Tod verurteilte.

Das sind drei Fälle von Athen. In Sparta

war so etwas unmöglich; denn dort war die

Grenze für Philosophen gesperrt. Was hätten

die gelehrten Männer übrigens bei den

Spartanern anfangen können?

Aber wir wissen noch von einer
Philosophenausweisung aus dem Reich des Lvsima-
chos. Dieser war Gardeoffizier Alexanders
des Großen gewesen und hat sich nach dem

Tode seines königlichen Herrn nach vielen

Jahren zum König von Thracien und Mace-

donien aufgeschwungen. Zu ihm kam der

Gottesleugner Theodor von Kyrene als

Gesandter des Aegypterkönigs Ptolemaeus I.
Zu Theodor gesellte sich noch Hipparchia,
die Gattin des Kynitters Krates. Beide zeichneten

sich in des Königs Anwesenheit durch

allzugroße Freiheit, um nicht zu sagen
Unverschämtheit aus, wie man in den

Philosophenbiographien des Diogenes Laertius II
102 und VI 97 f. nachlesen kann. Lyeimachos

ließ sich das nicht gefallen und wies das

Paar aus. Theodor hatte übrigens, wie er
dem König gegenüber zugab, auch Athen
verlassen müssen.

In Rom hat man die Philosophen in Ruhe

gelassen, solange die Republik dauerte. Mit
der Monarchie änderte sich das. Kaiser
Caligula, der in mancher Beziehung an Adolf
Hitler erinnert, hat 39 n. Chr. im Verlauf
einer Hinopferung bedeutender Männer den

Stoiker Julius Canus hinrichten lassen, weil
er ihm scharfe Opposition machte. Das

ertrug aber Caligula nicht. Seneca in seiner

Schrift über die Gemütsruhe 14, 10 nennt
den Philosophen clarissimum caput, Caia-

nae cladis magna portio, ein herrliches

115



Haupt, wichtiges Opfer der Wahnsinnstaten
des Caius Caligula.

Unter Nero verlor der Stoiker Rubellius
Plautus sein Leben. Sein Vater war
Schwiegersohn des Kaisers Tiberius. Nero hatte in
dem ernsten Mann einen scharfen Konkurrenten.

Im Jahr 60 erschien ein Komet; dessen

Erscheinen wurde auf einen Thronwechsel

gedeutet, und die öffentliche Meinung
bezeichnete Rubellius als nächsten
Thronanwärter. Deshalb mußte er auf seine Güter
in Kleinasien in die Verbannung gehen. Zwei
Jahre später flüsterte der neue Gardekommandant

Tigellinus, ein unsauberer Bursche,
dem Kaiser ein, er solle diesen reichen und
beliebten Nebenbuhler aus dem Wege
räumen. Und Nero ließ ihn darauf ohne

Gerichtsurteil töten. Im Verlauf der pisoni-
schen Verschwörung des Jahres 65 wurden
der Stoiker Annaeus Cornutus, der Lehrer
des Dichters Lucan, und der angesehene
Stoiker Musonius Rufus, der dem Rubellius
nach Asien gefolgt war, verbannt. Barea So-

ranus und Thrasea Paetus wurden als

Vertreter der stoischen Senatsopposition getötet;

der erste war Freund des Rubellius
Plautus gewesen, Paetus hatte eine Biographie

des jüngeren Cato geschrieben und
blieb den Senatssitzungen fern, so oft
Schandtaten des Kaisers genehmigt werden
sollten. Die pisonische Verschwörung kostete
auch das Leben des Stoikers Seneca, Neros

Lehrers, und seines Neffen, des Epikers
Lucan. Nach Neros Tod wurde Musonius wieder

aus der Verbannung zurückberufen,
wahrscheinlich von Galba.

Unter Vespasian wies man die Philosophen

und Astrologen, vermutlich im J ahr 74,
als unruhige Elemente aus. Musonius durfte
zunächst noch in Rom bleiben, mußte aber
nachher die Stadt gleichfalls verlassen,
kehrte jedoch kaum mehr zurück. Der Stoiker

Helvidius Priscus, der die Ämterlauf¬

bahn eingeschlagen hatte und im ersten

Regierungsjahr Vespasians Praetor war, hat
durch seine starre Opposition Vespasian
schwer gekränkt. Der Kaiser verbannte ihn
deshalb, schickte nachher dem Verbannten
den Todesbefehl, den er aber rasch widerrief.

Doch der Gegenbefehl traf zu spät ein,

was der Kaiser tief bedauerte.

Domitian ist zweimal gegen die Philosophen

eingeschritten. 89 wurden sie als

Vertreter der stoischen Opposition entfernt. Der
Kaiser wollte damit gleich zu Beginn seiner

Regierung die Opposition überhaupt zum
Schweigen bringen, was ihm aber nicht
gelang. Deshalb begann in Rom allmählich ein

Schreckensregiment, dem viele angesehene

Männer zum Opfer fielen. Am ärgsten wütete
der Kaiser im Jahre 94. Damals wurde z. B.

Herennius Senecio, ein hochstehender

Anhänger der Stoiker, zum Tode verurteilt, weil

er eine Biographie des Helvidius Priscus
geschrieben und weil er nach der Quästur kein
Amt mehr bekleidet hatte. Das waren unter
Domitian Majestätsverbrechen. Seine Gattin
und sein Bruder mußten in die Verbannung
gehen. Ebenso tötete Domitian den hochan-

gesehenen Junius Rusticus wegen der

Biographie des Throsca Paetus. Auch diese

Schrift wurde, wie die des Senecio, auf
Senatsbeschluß hin verbrannt. Im Anschluß
daran tötete der Kaiser noch mehrere

Philosophen. Die geschonten wurden samt den

Mathematikern-Astrologen aus Rom und
Italien verwiesen. Plinius berichtet in einem

Briefe an den Rhetor Julius Genitor (III
11), er habe damals dem Artemidor, dem

Schwiegersohn des Musonius Rufus, die
Schulden bezahlt und das Reisegeld
vorgestreckt. Das bedeutete füy ihn als Praetor eine

große Gefahr. Der Brief wurde begreiflicherweise

erst nach Domitians Ermordung
geschrieben.

St. Gallen Dr. K. Schneider, Prof.


	Philosophenschicksale im Altertum

