
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 34 (1947)

Heft: 1: Sondernummer : Erziehung zum Schönen

Artikel: Die Schönheit : "die Göttliche"

Autor: Zingg, Thaddäus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 1. MAI 1947

Die Schönheit: «die Göttliche»
Uralte Frage, die Frage nach dem Schönen.

Und doch wieder neu für jedes Menschenleben,

jede Generation, jedes philosophische

System und jeden Künstler! Schön nennen wir
ein Fest, dass aller zeitlichen Sorgen, der Zeit
schlechthin uns enthebt. — Schön nennen wir
die Blume, die durch die Zartheit und Farbenpracht,

durch die zweckvolle und doch wieder

jeder blossen Zweckhaftigkeit enthobene Form

über sich und alles Irdische hinausweist:
«Betrachtet die Lilien des Feldes Ich sage
euch, selbst Salomon in all seiner Pracht war
nicht so herrlich gekleidet wie eine einzige von
ihnen» (Mt. 6, 29). — Schön nennen wir selbst

den grausigen Feuerbrand, der den ewigen
Reiz des Lichtes ins Grandiose steigert, der

physische Glut und geistige zugleich zu
entfachen vermag. — Schön nennen wir einen

Menschen, dem der Adel aus seiner Haltung,
die Gnade aus den Gesichtszügen uns
entgegenstrahlt. Die Anekdote über Edgar Degas hat

symbolisches Gewicht: Zur Hochzeit eines seiner

Modelle zu Gaste geladen, sprach der

Künstler: «Wie graziös sie ist! Es ist, glaube

ich, das erstemal, dass ich sie bekleidet sehe;

34. JAHRGANG Nr. 1

aber ich muss sagen, es steht ihr ausgezeichnet!»

Ueber der physischen Schönheit von
körperlicher Proportion und Funktion sah der

Künstler zum erstenmal an diesem Modell die

Grazie der beglückten Braut, die Schönheit des

Gesamtmenschlichen!

Schönheit will der Laie vom Kunstwerk.

Und der Romane, Italiener wie Franzose, gibt
ihm recht. Denn die bildenden Künste nennt

er die «schönen» Künste (le belle arti, les beaux

arts). Und Burckhardt spricht vielen aus dem

Herzen: «Meine arme Seele verlangt von Zeit

zu Zeit ein Erfrischungsbad im Gebiet der
schönen Form, zumal der landschaftlichen. Ich

bin vielleicht hierin noch ein wenig Phantast.

Aber was hilft alles Argumentieren, wenn man
eben den Durst nach schönen Dingen empfindet?»

(Zum Sehen geboren, S. 28). Hier freilich,

möchte man mit dem Kirchenvater sagen,
incipit Mysterium, hier beginnen die Geheimnisse

und Schwierigkeiten. Schönheit ist keine
messbare Grösse am Kunstwerk. Und wer aus
der Fülle der geschichtlichen Kunststile einen,

sagen wir beispielshalber den Renaissancestil,

2leußere Haftung unfc innere ftimft
-wollen wiederum zusammenwirken, um unsere Zeitschrift zu etwas

Ganzem und Schönem zu gestalten. Helfen Sie mit durch Ihre
Anerkennung und Ihre Treue! Wie alles Große kommt die Treue von innen

her, aus der Ueberzeugungstreue.

1



als den absolut vollkommenen verkündet und

verhimmelt, muss notgedrungen — welch
paradoxe Absurdität! — eine«Aesthetik des Häss-

lichen» schaffen, will er noch einigermassen mit
seinen viel zu engen Begriffen die Wirklichkeit
und die geschichtlich gewordene Gesamtheit
erfassen. Der Tyrannei einer solch exklusiv-normativen

Aesthetik hat sich schon Wackenroder
entwunden: «Schönheit — ein wunderseltsames

Wort! Erfindet erst neue Worte für jedes
einzelne Kunstgefühl, für jedes einzelne Werk
der Kunst! In jedem spielt eine andere Farbe,

und für jedes sind andere Nerven in dem
Gebäude des Menschen geschaffen. Aber ihr

spinnt aus diesem Worte, durch Künste des

Verstandes, ein strenges System, und wollt alle

Menschen zwingen, nach ihren Vorschriften

und Regeln zu fühlen, und — fühlt selber

nicht!» (an Tieck). — Den starren Systematikern

schreibt schon Plato ins Stammbuch: «Das

Staunen allein ist der Anfang der Philosophie!»,
erst recht der Anfang von Kunst und Kunstge-
nuss!

Ein Gleichnis baut die Liebe mir.

Schönheit weckt staunendes Lieben im

empfänglichen Menschen. Deshalb hat der Grieche
das wundervolle Doppelworf erfunden vom
«schönen — und — guten» Menschen (kalon-

kagathon). Und Griilparzer spricht in fünf Versen

Wesentliches aus:

«Fragt ihr mich, was das Schöne sei?

Seht zu, ob ich's verfehle,
Ein Gleichnis baut die Liebe mir,
Sie geht vom Körper aus, gleich ihr

Und endigt in der Seele.»

Damit wird das Kunstwerk und die
künstlerische Schönheit gegen zwei Extreme

abgegrenzt: einerseits gegen die laienhafte

Ansicht, Kunst bestehe in Natumachahmung. Ist

nicht der neu erwachte und erstarkte Expressionismus

und Surrealismus ein angstvoller
Aufschrei und ein lauter Protest gegen die mechanisierte

Photoraserei? — Das andere Extrem

sucht das Wesentliche des Kunstwerkes in der

logischen Schärfe oder im sentimentalen Af¬

fektreiz des Ideellen. Gegen diese Auffassung

stemmte sich der Impressionismus mit seiner

subtilen Seh- und Malkultur. — Schönheit ist

ähnlich der Seele das Prinzip der Einheit von
Gehalf und Gestalt, von Sinnlichem und Ueber-

sinnlichem; das Prinzip der Einmaligkeit von
Idee und Form, die sich nicht ungestraft nachäffen

und nachplappern lässt; das Prinzip
geistkörperlicher Durchdringung und gegenseitiger
Eindringlichkeif, abhold jeder blossen
Effekthascherei. Schönheit ist Form, die zum Sinn-

Bild wird, zum Sinnbild menschlicher Grundgefühle,

menschlicher Seelenhaltung, menschlicher

Gläubigkeit.

Das Wesen der Schönheit

zu definieren bleibt ewig müssiges Unterfangen,

weil «selbst die subtilste philosophische
Begriffswissenschaft über sie nur einfache
hinweisende Angaben macht, wie sie die schlagfertige

Ausdrucksweise einfacher Menschen aus

altem Kulturvolk auch zu finden weiss» (Behn,
«Schönheit und Magie», S. 203). — Der hl.

Thomas verlangt die drei Merkmale der
Vollständigkeit, der Harmonie und der Klarheit. Das

«schöne» Kunstwerk ist aus einer
Ganzheitsvorstellung heraus gezeugt. Summierung von
Einzelformen mag eine Angelegenheit des Könners,

nicht aber des Künstlers sein. — Harmonie

erschöpft sich nicht in äusseren Proportionen

und Verhältnissen (Goldener Schnitt

usw.), sondern setzt das Werk in die Mitte
zwischen blutleerem Intellektualismus und äus-

serlich gefälligem Formalismus. In diesem Sinn
hat der nordische Grünewald nicht weniger
Harmonie als der Lateiner Raffael: beide
gestalten gemäss ihrer inneren Schau und
Gläubigkeif, beide suchen und entwickeln eineTech-
nik und eine Form, die dem innern Bild eine
möglichst nahe Verwirklichung verbürgen, beide

finden die künstlerische Sprache für das,

was sie ausdrücken wollen. — Klarheit endlich
ist jener besondere Glanz, der auf dem Kunstwerk

liegt: das in die Augen Stechende, das

Handgreifliche, die Frische, die verblüffende
und zugleich überzeugende Neuheit der künst-

2



lerischen Form: «Splendor veri» (Glanz der

Wahrheit), nannten es die Platoniker, «splendor

ordinis (Glanz der Ordnung) der hl.

Augustin, «splendor formae» (Glanz der Form)

der hl. Thomas. Die Form erschüttert durch sich

selbst, sie ergreift alle, die unvoreingenommen
sich ihr nahen und ihrem stillen Wirken sich

überlassen. Schönheit wird Wahrheit in

bedeutungsvoller Form und lichtvoller Klarheit!

Urgrund des Schönen.

Schönheit ist, wie wir gesehen, Offenbarung
wesenhafter, übersinnlicher Güte in sinnlich
erfassbarem Glanz. Selbst eine impressionistische
Landschaff wird durch die feine Nuancierung
der Farben, durch die Harmonisierung objektiver

Gegenständlichkeit und subjektiver Einfühlung

zu einer Manifestation göttlicher Gesefze
in der Natur, einer Offenbarung geheimer
Wundermacht in der Erscheinung des Kosmos.

So ist nur ein kleiner Schritt von der Natur zur
Kunst, von der Kunst zu Gott, in dem jede
Vollkommenheit ihren Sitz, ihren Quell und

Urgrund hat. Freilich ist in Gott die Schönheit

von höherer Ordnung; denn die Körperlichkeit
irdischer Er-Scheinung wird dort durch einen

unkörperlichen Schein, ein unkörperliches Licht

ersetzt. Zudem hat das Ideelle und Intellektuelle

in Gott nicht mehr den irdischen Charakter

des Dunklen, Trockenen, Gewundenen,
sondern eine lichtvolle Beziehung zur Ordnung,
Harmonie, Schönheit des göttlichen Seins,
Erkennens und Liebens. Und so lässt die Ewige
Weisheit den biblischen Dichter über sich

sagen: «Ich bin die Mutter der schönen Liebe»

(Sir. 24, 24): das Prinzip der formgebenden

Gestaltungskraft, der Lebensfülle und fortzeugenden

Fruchtbarkeit. Gott, keiner Ergänzung
und keiner neuen Vollkommenheit fähig, kann

wie eine reife Frucht nicht mehr nach innen

wachsen, kann nur noch nach aussen aufbrechen

und den Segen ausschütten. — Gott ist
das ideenreichste Wesen. «Zum Schaffen einer
Sache», schreibt der hl. Thomas in seiner Summa,

«braucht es ein Vorbild, damit sie ihre

ganz bestimmte Form erhalte. Der Künstler
schafft nämlich sein Bild, indem er immer wie¬

der auf sein Vorbild hinschaut, mag es nun von
aussen als Modell ihm entgegentreten oder

mag es ein nur innerlich gescheutes Bild sein».

Aus Gott sprossen die Gedanken, zu ihm ranken

sie sich zurück. — Dazu gesellt sich als

Letztes die Leichtigkeit der Gestaltung. So einfach

sagt's in seinem Schöpfungsbericht der
Chronist der Genesis: «Gott sagte: Es

werde... Und es ward Gott betrachtete all

seine Werke: und sie waren sehr gut. Und

deshalb sind Himmel und Erde vollkommen in

ihrem ganzen Schmuck.»

Urbild aller Kunstwerke.

Wir sind es gewohnt, im Kinde die Schönheit

der Mutter, ja die Schönheitt des

Menschen schlechthin wiederzufinden. Gilt in Gott
nicht Aehnliches? In Gott, der seine ganze
Vollkommenheit, sein Wesen und Können
ausstrahlt auf seinen Sohn: Gott von Gott, Licht

von Licht! Der menschlichen Erfahrung und

Anschauung folgend, wird deshalb von
Gottesgelehrten, als besondere Gabe des Zeugenden

an den Gezeugten, dem Sohne Gottes die
Schönheit zugeeignet (appropriiert). Das Göttliche

Wort ist die Schönheit, insofern es das

Ebenbild des Vaters ist, in allem seine Züge,
seine Lieblichkeit und Schönheit wiederspiegelt.
Der Apostel nennt Christus den «Abglanz von
Gottes Herrlichkeit, das Abbild seines Wesens»

(Hebr. 1, 3). Und der hl. Augustin betont: «Das

Wort ist die Vollkommenheit, der nichts

abgeht und mangelt, gleichsam das Kunstwerk
des allmächtigen Gottes.» Wunderbar schön

singt der königliche Sänger: «Ein Hauch der
Gotteskraft ist die Ewige Weisheit, ein klarer

Ausfluss aus der Herrlichkeit des Allbeherrschers.

Des ewigen Lichtes Abglanz ist sie ja,
des Gotteswirkens makelloser Spiegel, ein Abbild

seiner Güte.» Und an anderer Stelle: «Du

bist so schön wie sonst kein Menschenkind;

und Anmut ist über Deine Lippen ausgegossen,
weil Gott Dich segnet für und für.»

Kunstwerk und Künstler: Mensch.

In einem ganz besonderen Sinne ist Gott
Künstler und Gestalter geworden: «Es bildet

3



der Herr Gott den Menschen aus Staub vom
Erdboden und blies ihm den Lebensodem ein.»

Und bedeutungsvoll wird hinzugefügt: «Als

Gottes Bild schuf er ihn» (Gen. 2, 7; 1, 27).
Als das Urbild eines schönen — und — guten,
eines schönen — weil — guten Menschen, als

das Urbild der Menschlichkeit schlechthin stand

das Bild Christi vor dem Auge des schattenden

Gottes, als er den ersten Menschen formte. Wie
ein spätes Echo dieser tröstlichen Wahrheit

schreibt der Völkerapostel an seinen Schüler

Titus: «Erschienen ist die Güte und

Menschenfreundlichkeit des Erlösergottes»; ein Wort, das

in seiner ganzen bedeutungsvollen Länge und

Breite und Tiefe auszudeuten und auszulegen

ist. Die anbetungswürdige Menschheit Christi

war der Urtypus bei der Erschaffung des

Menschengeschlechtes. Und die adamitische Schönheit

wurde gleichsam noch unter Siegel gelegt
durch jene die Natur vervollständigenden Gaben

Gottes (dona integritatis), die dem Kunstwerk

Mensch zur reichsten übernatürlichen

Gnade als natürliche Beigabe noch hinzugegeben

wurden: Freiheit von allen unordentlichen

Begierden, die das wunderbare Gefüge des

menschlichen Leibes lockern und aufreissen

könnten, siegreiches Enthobensein über alle

Gefahren und Schrecken des Todes, Freiheit

von allem Leid und verunstaltendem Unglück,

Eingiessung eines reichen Wissens und endlich

als letzte die mühelose Beherrschung der

Schöpfung. Wahrhaft unergründlich sind die

Gnadenerweise Gottes an den Menschen! —
Vieles ist durch die Sünde und ihre Folgen
unwiderruflich dahin. Als Trost gleichsam und als

Verpflichtung aber ist eines geblieben: das

künstlerische Streben und Suchen und Gestalten

und Empfinden, das immer wieder an das

urtümliche und ursprüngliche Menschtum

heranführt, das ins Reich tröstlicher Ideen und

befreiender Leistung zurückführt, das im
Menschen die Sehnsucht nach der verlorenen und

wieder zu gewinnenden Schönheit wachhält.

So wird die Schuld des Menschen, wie die Kirche

singt, zur felix culpa, zur glücklichen
Schuld.

4

Kunst ist nicht Ersatzreligion.

Aber sie kann Führerin werden zu Gott; sie

führt in ein Reich, in dem der Odem des

Schöpfergottes noch weht. Und jede grosse
Kunst ist gläubige Kunst, inbrünstige Kunst.

Jede Kunst, die sich autonom erklärt, ihr l'art

pour l'art verkündet, endet im Formalismus und

schlussendlich in der Selbstauflösung. Auf der
andern Seite haben die nun in beglückender
Folge sich ablösenden Ausstellungen ausländischen

Kunstgutes mit elementarer Macht obiges

Schlagwort widerlegt. Weder die Klosterfrauen,

die den wundervollen Gösser-Ornat

gestickt, noch die frommen Maler der Sieneser-

Madonnen, weder ein Velasquez mit seinen

seelenvollen Kinderbildnissen noch ein Tintoretto

mit seiner Susanna oder ein Rembrandt

mit seinem Altersporträf haben die Form um
der Form willen gesucht. Aus allen Kunstwerken

spricht eine menschliche Seele, mehr: eine
christliche Seele, mehr: eine erlöste Seele.

Indem die katholische Kirche das ganze Leben

geheiligt hat, hat sie auch die künstlerischen

Kräfte in alle Abgründe seelischen Lebens und

Empfindens, zu ungeahnter Weite und Tiefe

und Vielfalt geführt. So schliesst sich der Kreis,

mit dem wir begonnen. Schönheit ist eine
Vorahnung Gottes.

Zuvorderst: Ehrfurcht und Unvoreingenom-
menheit.

Die Meinung der Menge geht dahin, der
Künstler sei ein leichtlebiger, von keiner ernsten

Lebensauffassung beschwerter Mensch.

Demgegenüber zeigt Leben und Wirklichkeit
immer wieder, wie wirkliche und grosse Künstler

meist Märtyrer ihrer Ueberzeugung sind,
deren Berechtigung und sittlichen Ernst meist
erst eine spätere Zeit bezeugt. Wollen wir uns
das reiche Reich der Schönheit erschliessen,
müssen wir uns immer zuerst prüfen, ob wir
vorurteilslos dem Kunstwerk gegenübertreten.
Nicht ernst genug kann die Masse und die

Jugend dahin unterrichtet werden, dass unter
einer gefälligen Maske wie unter Puder und

Lippenstift nicht selten eine hässliche und un-



wahre Fratze sich verbirgt, dass aber auch

umgekehrt ein ungeschminktes «natürliches» Antlitz

so viel seelenvoller, gehaltvoller, innerlich

wahrer und schöner ist. Konzessionen an den
Geschmack der Masse verbergen immer eine

Unaufrichtigkeit; bieten irgendwie Steine statt

Brot.

Erziehung zum Schönen

Das Schöne

«Der Herr Gott aber rief dem Menschen:
Wo bist du ?»

Wie ein Traum liegt das Wissen um das

Schöne in der Menschenseele. Sie hat es

geschaut, ehe sie hemiederstieg zur Erde; sie

muss es geschaut haben. Was weiss der Mensch

davon? Er weiss nur das eine voll und ganz,
dass ihn ein unstillbares Sehnen erfüllt und

bewegt und durch das Leben begleitet: Das Sehnen

nach dem Schönen.

Offenbar ist, «dass das Schöne eine Eigenheit

des Seins selber ist, ihm nicht zukommt
bald hier, bald dort, an diesem und nicht an

jenem Ort, bald zu dieser Stunde und zu jener
nicht, abhängig von den Meinungen der
Menschen oder vom Zufall, sondern dass es immer
ist und ewig und also notwendig und dass die
Welt im Nu nicht mehr sein würde, wäre die
Schönheit nicht», wie Theodor Haecker in

seinem Buche «Schönheit» schreibt.

So war es denn auch dem Menschen gegeben,

das «Schöne», damals schon, als das

Paradies auf unserer Welt war, reale Wirklichkeit,
und nicht bloss ein leidvolles Wissen um
entschwundenes, ungetrübtes Erdenglück. Es umgab

den Menschen; es erfüllte ihn; es erhob
und beseelte ihn; denn damals war er ganz mit
Gott verbunden, dem Urgrund und Urquell
alles wahrhaft Schönen, und es gab nichts

Unschönes, das sich trennend zwischen die ewige
Schönheit und den Menschen setzte.

Ja, so war es, und so blieb es: Nur vom
Schönen und Guten wusste der Mensch, bis er,
durch das Lügenspiel der Schlange betört, fiel.

«Sähest du nie die Schönheit im Augenblick
des Leidens, niemals hast du die Schönheit

gesehen; sähest du die Freude nie in einem schönen

Gesicht, niemals hast du die Freude gesehen»

(Schiller).

P. Thaddäus Zingg O. S. B., Einsiedeln.

«Da gingen ihm die Augen auf», und von nun

an

sah er auch «das Schöne im Bösen».

Codex 51, St. Gallen Johannes

«Nicht das Böse ist schön; aber der Geist
des Bösen verfügt über Schönes Es ist

auch ihm gegeben. Er ist der Fürst dieser

Welt. Diese Welt aber ist von Gott schön

erschaffen worden, und soweit die Macht des

gefallenen Engels reicht, reicht sie eben auch

über die Schönheit dieser Welt. Alles aber,

worüber er Macht hat, ist ihm nur Mittel, den

Menschen unter seine Macht zu bringen. So

5


	Die Schönheit : "die Göttliche"

