Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 34 (1947)

Heft: 1: Sondernummer : Erziehung zum Schonen
Artikel: Die Schonheit : "die Géttliche”

Autor: Zingg, Thaddaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-525697

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-525697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN 1. MAI 1947

34. JAHRGANG Nr. 1

Die Schonheit: «die Gottliche»
Uralte Frage, die Frage nach dem Schénen,

Und doch wieder neu fir jedes Menschen-
leben, jede Generation, jedes philosophische
System und jeden Kiinstler! Schén nennen wir
ein Fest, dass aller zeitlichen Sorgen, der Zeit
schlechthin uns enthebt. — Schén nennen wir
die Blume, die durch die Zartheit und Farben-
pracht, durch die zweckvolle und doch wieder
jeder blossen Zweckhaftigkeit enthobene Form
tber sich und alles Irdische hinausweist: «Be-
trachtet die Lilien des Feldes . . . Ich sage
euch, selbst Salomon in all seiner Pracht war
nicht so herrlich gekleidet wie eine einzige von
ihnen» (Mt. 6, 29). — Schon nennen wir selbst
den grausigen Feuerbrand, der den ewigen
Reiz des Lichtes ins Grandiose steigert, der
physische Glut und geistige zugleich zu ent-
fachen vermag. — Schon nennen wir einen
Menschen, dem der Adel aus seiner Haltung,
die Gnade aus den Gesichtsziigen uns entge-
genstrahlt. Die Anekdote Uber Edgar Degas hat
symbolisches Gewicht: Zur Hochzeit eines sei-
ner Modelle zu Gaste geladen, sprach der
Kiinstler: «Wie grazios sie ist! Es ist, glaube
ich, das erstemal, dass ich sie bekleidet sehe;

aber ich muss sagen, es steht ihr ausgezeidh-
netl» Ueber der physischen Schonheit von kor-
perlicher Proportion und Funktion sah der
Kinstler zum erstenmal an diesem Modell die
Grazie der begliickten Braut, die Schonheit des
Gesamtmenschlichen!

Schonheit will der Laie vom Kunstwerk.

Und der Romane, ltaliener wie Franzose, gibt
ihm recht. Denn die bildenden Kiinste nennt
er die «schonen» Kinste (le belle arti, les beaux
arts). Und Burckhardt spricht vielen aus dem
Herzen: «Meine arme Seele verlangt von Zeit
zu Zeit ein Erfrischungsbad im Gebiet der
schonen Form, zumal der landschaftlichen. Ich
bin vielleicht hierin noch ein wenig Phantast.
Aber was hilft alles Argumentieren, wenn man
eben den Durst nach schénen Dingen empfin-
def?» (Zum Sehen geboren, S. 28). Hier frei-
lich, mdchte man mit dem Kirchenvater sagen,
incipit Mysterium, hier beginnen die Geheim-
nisse und Schwierigkeiten. Schonheit ist keine
messbare Grosse am Kunstwerk. Und wer aus
der Fille der geschichtlichen Kunststile einen,
sagen wir beispielshalber den Renaissancestil,

-

2leuRere Leiftung und innece Rraft

wollen wiederum zusammenwirken, um unsere Zeitschrift zu etwas
Ganzem und Schonem zu gestalten. Helfen Sie mit durch Ihre Aner-
kennung und Thre Treue! Wie alles Grole kommt die Treue von innen

her, aus der Ueberzeugungstreue.

_—



als den absolut vollkommenen verkiindet und
verhimmelt, muss notgedrungen — welch pa-
radoxe Absurditat! — eine «Aesthetik des Hass-
lichen» schaffen, will er noch einigermassen mit
seinen viel zu engen Begritfen die Wirklichkeit
und die geschichtlich gewordene Gesamtheit
erfassen. Der Tyrannei einer solch exklusiv-nor-
mativen Aesthetik hat sich schon Wackenroder
entwunden: «Schonheit — ein wunderseltsa-
mes Wort! Erfindet erst neue Worte fir jedes
einzelne Kunstgefihl, fir jedes einzelne Werk
der Kunst! In jedem spielt eine andere Farbe,
und fiir jedes sind andere Nerven in dem Ge-
baude des Menschen geschaffen. Aber ihr
spinnt aus diesem Worte, durch Kiinste des
Verstandes, ein strenges System, und wollt alle
Menschen zwingen, nach ihren Vorschriften
und Regeln zu fuhlen, und — {fihlt selber
nicht!» (an Tieck). — Den starren Systemati-
kern schreibt schon Plato ins Stammbuch: «Das
Staunen allein ist der Anfang der Philosophie!»,
erst recht der Anfang von Kunst und Kunstge-
nuss!

Ein Gleichnis baut die Liebe mir.

Schonheit weckt staunendes Lieben im emp-
fanglichen Menschen. Deshalb hat der Grieche
das wundervolle Doppelwort erfunden vom
«schonen — und — guten» Menschen (kalon-
kagathon). Und Grillparzer spricht in funf Ver-
sen Wesentliches aus:

«Fragt ihr mich, was das Schone sei?
Seht zu, ob ich's verfehle,

Ein Gleichnis baut die Liebe mir,
Sie geht vom Korper aus, gleich ihr
Und endigt in der Seele.»

Damit wird das Kunstwerk und die kiinst-
lerische Schonheit gegen zwei Extreme ab-
gegrenzt: einerseits gegen die laienhafte An-
sicht, Kunst bestehe in Natumachahmung. Ist
nicht der neu erwachte und erstarkte Expressio-
nismus und Surrealismus ein angstvoller Auf-
schrei und ein lauter Protest gegen die mecha-
nisierte Photoraserei? — Das andere Extrem
sucht das Wesentliche des Kunstwerkes in der
logischen Scharfe oder im sentimentalen Af-

2

fekireiz des Ideellen. Gegen diese Auffassung
stemmte sich der Impressionismus mit seiner
subtilen Seh- und Malkultur. — Schonheit ist
ghnlich der Seele das Prinzip der Einheit von
Gehalt und Gestalt, von Sinnlichem und Ueber-
sinnlichem; das Prinzip der Einmaligkeit von
Idee und Form, die sich nicht ungestraft nach-
affen und nachplappern lasst; das Prinzip geist-
korperlicher Durchdringung und gegenseitiger
Eindringlichkeit, abhold jeder blossen Effeki-
hascherei. Schonheit ist Form, die zum Sinn-
Bild wird, zum Sinnbild menschlicher Grundge-
fihle, menschlicher Seelenhaltung, mensch-
licher Glaubigkeit.

Das Wesen der Schonheif

zu definieren bleibt ewig mussiges Unferfan-
gen, weil «selbst die subtilste philosophische
Begriffswissenschaft lber sie nur einfache hin-
weisende Angaben macht, wie sie die schlag-
fertige Ausdrucksweise einfacher Menschen aus
altem Kulturvolk auch zu finden weiss» (Behn,
«Schonheit und Magie», S. 203). — Der hl.
Thomas verlangt die drei Merkmale der Voll-
standigkeit, der Harmonie und der Klarheit. Das
«schone» Kunstwerk ist aus einer Ganzheits-
vorstellung heraus gezeugt. Summierung von
Einzelformen mag eine Angelegenheit des Kon-
ners, nicht aber des Kiinstlers sein. — Harmo-
nie erschopft sich nicht in &dusseren Propor-
tionen und Verhaltnissen (Goldener Schnitt
usw.), sondemn setzt das Werk in die Mitte
zwischen blutlesrem Intellektualismus und dus-
serlich gefélligem Formalismus. In diesem Sinn
hat der nordische Grinewald nicht weniger
Harmonie als der Latener Raffael: beide ge-
stalten gemass ihrer inneren Schau und Glau-

~ bigkeit, beide suchen und entwickeln eine Tech-

nik und eine Form, die dem innern Bild eine
moglichst nahe Verwirklichung verbiirgen, bei-
de finden die kinstlerische Sprache fiir das,
was sie ausdriicken wollen. — Klarheit endlich
ist jener besondere Glanz, der auf dem Kunst-
werk liegt: das in die Augen Stechende, das
Handgreifliche, die Frische, die verbliiffende
und zugleich Uberzeugende Neuheit der kiinst-



lerischen Form: «Splendor veri» (Glanz der
Wahrheit), nannten es die Platoniker, «splen-
dor ordinis (Glanz der Ordnung) der hl. Au-
gustin, «splendor formae» (Glanz der Form)
der hl. Thomas. Die Form erschiittert durch sich
selbst, sie ergreift alle, die unvoreingenommen
sich ihr nahen und ihrem stillen Wirken sich
uberlassen. Schonheit wird Wahrheit in bedeu-
tungsvoller Form und lichtvoller Klarheit!

Urgrund des Schénen.

Schoénheit ist, wie wir geseshen, Offenbarung
wesenhafter, bersinnlicher Giite in sinnlich er-
fassbarem Glanz. Selbst eine impressionistische
Landschaft wird durch die feine Nuancierung
der Farben, durch die Harmenisierung objekti-
ver Gegenstandlichkeit und subjektiver Einfiih-
lung zu einer Manifestation gottlicher Gesetze
in der Natur, einer Offenbarung geheimer
Woundermacht in der Erscheinung des Kosmos.
So ist nur ein kleiner Schritt von der Natur zur
Kunst, von der Kunst zu Gott, in dem jede
Vollkommenheit ihren Sitz, ihren Quell und
Urgrund hat. Freilich ist in Gott die Schonheit
von héherer Ordnung; denn die Korperlichkeit
irdischer Er-Scheinung wird dort durch einen
unkorperlichen Schein, ein unkérperliches Licht
ersetzt. Zudem hat das Ideelle und Intellek-
tuelle in Gott nicht mehr den irdischen Charak-
ter des Dunklen, Trockenen, Gewundenen, son-
dern eine lichtvolle Beziehung zur Ordnung,
Harmonie, Schonheit des gottlichen Seins, Er-
kennens und Liebens. Und so lasst die Ewige
Weisheit den biblischen Dichter Uber sich sa-
gen: «lch bin die Mutter der schonen Liebe»
(Sir. 24, 24): das Prinzip der formgebenden
Gestaltungskraft, der Lebensfiille und fortzeu-
genden Fruchtbarkeit. Gott, keiner Erganzung
und keiner neuen Vollkommenheit fahig, kann
wie eine reife Frucht nicht mehr nach innen

wachsen, kann nur noch nach aussen aufbre- -

chen und den Segen ausschiitten. — Gott ist
das ideenreichste Wesen. «Zum Schaffen einer
Sache», schreibt der hl. Thomas in seiner Sum-
ma, «braucht es ein Vorbild, damit sie ihre
ganz bestimmte Form erhalte. Der Kiinstler
schafft némlich sein Bild, indem er immer wie-

der auf sein Vorbild hinschaut, mag es nun von
aussen als Modell ihm entgegentreten oder
mag es ein nur innerlich geschautes Bild sein».
Aus Gott sprossen die Gedanken, zu ihm ran-
ken sie sich zurlick. — Dazu gesellt sich als
Letztes die Leichtigkeit der Gestaltung. So ein-
fach sagt's in seinem Schopfungsbericht der
Chronist der Genesis: «Goft sagte: Es wer-
de... Und es ward . . . Gott betrachtete all
seine Werke: und sie waren sehr gut. Und
deshalb sind Himmel und Erde vollkommen in
ihrem ganzen Schmuck.»

Urbild aller Kunstwerke.

Wir sind es gewohnt, im Kinde die Schon-
heit der Mutter, ja die Schonheitt des Men-
schen schlechthin wiederzufinden. Gilt in Gott
nicht Aehnliches? In Gott, der seine ganze
Vollkommenheit, sein Wesen und Konnen aus-
strahlt auf seinen Sohn: Gott von Goft, Licht
von Licht! Der menschlichen Erfahrung und
Anschauung folgend, wird deshalb von Gottes-
gelehrten, als besondere Gabe des Zeugenden
an den Gezeugten, dem Sohne Gottes die
Schonheit zugeeignet (appropriiert). Das Gott-
liche Wort ist die Schonheit, insofem es das
Ebenbild des Vaters ist, in allem seine Zige,
seine Lieblichkeit und Schonheit wiederspiegelt.
Der Apostel nennt Christus den «Abglanz von
Gottes Herrlichkeit, das Abbild seines Wesens»
(Hebr. 1, 3). Und der hl. Augustin betont: «Das
Wort ist die Vollkommenheit, der nichts ab-
geht und mangelt, gleichsam das Kunstwerk
des allméchtigen Gottes.» Wunderbar schon
singt der koénigliche Sénger: «Ein Hauch der
Gotteskraft ist die Ewige Weisheit, ein klarer
Ausfluss aus der Herrlichkeit des Allbeherr-
schers. Des ewigen Lichtes Abglanz ist sie ja,
des Gotteswirkens makelloser Spiegel, ein Ab-
bild seiner Gute.» Und an anderer Stelle: «Du
bist so schon wie sonst kein Menschenkind;
und Anmut ist Uber Deine Lippen ausgegossen,
weil Gott Dich segnet fir und fur.»

Kunstwerk und Kinstler: Mensch.

In einem ganz besonderen Sinne ist Gott
Kinstler und Gestalter geworden: «Es bildet

3



der Herr Gott den Menschen aus Staub vom
Erdbcden und blies ihm den Lebensodem sin.»
Und bedeutungsvoll wird hinzugefiigt: «Als
Gottes Bild schuf er ihn» (Gen. 2, 7; 1, 27).
Als das Urbild eines schonen — und — guten,
eines schonen — weil — gufen Menschen, als
das Urbild der Menschlichkeit schlechthin stand
das Bild Christi vor dem Auge des schaffenden
Gottes, als er den ersten Menschen formte. Wie
ein spates Echo dieser trostlichen Wahrheit
schreibt der Volkerapostel an seinen Schiiler
Titus: «Erschienen ist die Giite und Menschen-
freundlichkeit des Erlosergottes»; ein Wort, das
in seiner ganzen bedeutungsvollen Lénge und
Breite und Tiefe auszudeuten und auszulegen
ist. Die anbetungswiirdige Menschheit Christi
war der Urtypus bei der Erschaffung des Men-
schengeschlechtes. Und die adamitische Schon-
heit wurde gleichsam noch unter Siegel gelegt
durch jene die Natur vervollstandigenden Ga-
ben Gottes (dona infegritatis), die dem Kunst-
werk Mensch. zur reichsten Ubematirlichen
Gnade als natlirliche Beigabe noch hinzugege-
ben wurden: Freiheit von allen unordentlichen
Begierden, die das wunderbare Gefige des
menschlichen Leibes lockern und aufreissen
konnten, siegreiches Enthobensein iber alle
Gefahren und Schrecken des Todes, Freiheit
von allem Leid und verunstaltendem Ungllick,
Eingiessung eines reichen Wissens und endlich
als letzte die mihelose Beherrschung der
Schépfung. Wahrhaft unergriindlich sind die
Gnadenerweise Gottes an den Menschen! —
Vieles ist durch die Sinde und ihre Folgen un-
widerruflich dahin. Als Trost gleichsam und als
Verpflichtung aber ist eines geblieben: das
kiinstlerische Streben und Suchen und Gestal-
ten und Empfinden, das immer wieder an das
urtimliche und urspriingliche Menschtum her-
anfiihrt, das ins Reich trostlicher Ideen und be-
freiender Leistung zuruckfihrt, das im Men-
schen die Sehnsucht nach der verlorenen und
wieder zu gewinnenden Schonheit wachhift.
So wird die Schuld des Menschen, wie die Kir-
che singt, zur felix culpa, zur glicklichen

Schuld.
4

Kunst ist nicht Ersatzreligion.

Aber sie kann Fuihrerin werden zu Goft; sie
fuhrt in ein Reich, in dem der Odem des .
Schopfergottes noch weht. Und jede grosse
Kunst ist gléubige Kunst, inbriinstige Kunst.
Jede Kunst, die sich autonom erklart, ihr 'art
pour |'art verkindet, endet im Formalismus und
schlussendlich in der Selbstauflosung. Auf der
andern Seite haben die nun in beglickender
Folge sich ablosenden Ausstellungen auslandi-
schen Kunstgutes mit elementarer Macht obi-
ges Schlagwort widerlegt. Weder die Kloster-
frauen, die den wundervollen Gosser-Ornat
gestickt, noch die frommen Maler der Sieneser-
Madonnen, weder ein Velasquez mit seinen
seelenvollen Kinderbildnissen noch ein Tinto-
retlo mit seiner Susanna oder ein Rembrandt
mit seinem Altersportrét haben die Form um
der Form willen gesucht. Aus allen Kunstwer-
ken spricht eine menschliche Seele, mehr: eine
chris’rlighe Seele, mehr: eine erloste Seele. In-
dem die katholische Kirche das ganze Leben
geheiligt hat, hat sie auch die kiinstlerischen
Krafte in alle Abgrinde seelischen Lebens und
Empfindens, zu ungeahnter Weite und Tiefe
und Vielfalt gefiihrt. So schliesst sich der Kreis,
mit dem wir begonnen. Schonheit ist eine Vor-
ahnung Goftes.

Zuvorderst: Ehrturcht und Unvoreingenom-
menheii.

Die Meinung der Menge geht dahin, der
Kiinstler sei ein leichtlebiger, von keiner em-
sten Lebensauffassung beschwerter Mensch.
Demgegentiber zeigt Leben und Wirklichkeit
immer wieder, wie wirkliche und grosse Kiinst-
ler meist Martyrer ihrer Ueberzeugung sind,
deren Berechtigung und sitflichen Ernst meist
erst eine spatere Zeit bezeugt. Wollen wir uns
das reiche Reich der Schénheit erschliessen,
missen wir uns immer zuerst prifen, ob wir
vorurteilslos dem Kunstwerk gegentibertreten.
Nicht emnst genug kann die Masse und die
Jugend dahin unterrichtet werden, dass unter
einer gefélligen Maske wie unter Puder und
Lippenstift nicht selten eine hissliche und un-



wahre Fratze sich verbirgt, dass aber auch um-
gekehrt ein ungeschminktes «naturliches» Ant-

litz so viel seelenvoller, gehaltvoller, innerlich

wahrer und schéner ist. Konzessionen an den
Geschmack der Masse verbergen immer eine
Unaufrichtigkeit; bieten irgendwie Steine staft
Brot.

Erziehung zum Schonen

Das Schone

«Der Herr Gott aber rief dem Menschen:
Wo bist du ?»

Wie ein Traum liegt das Wissen um das
Schone in der Menschenseele. Sie hat es ge-
schaut, ehe sie hemiederstieg zur Erde; sie
muss es geschaut haben. Was weiss der Mensch
davon? Er weiss nur das eine voll und ganz,
dass ihn ein unstillbares Sehnen erfillt und be-
wegt und durch das Leben begleitet: Das Seh-
nen nach dem Schénen.

Offenbar ist, «dass das Schone eine Eigen-
heit des Seins selber ist, ihm nicht zukommt
bald hier, bald dort, an diesem und nicht an
jenem Ort, bald zu dieser Stunde und zu jener
nicht, abhangig von den Meinungen der Men-
schen oder vom Zufall, sondern dass es immer
ist und ewig und also notwendig und dass die
Welt im Nu nicht mehr sein wirde, wére die
Schonheit nicht», wie Theodor Haecker in sei-
nem Buche «Schonheit» schreibt.

So war es denn auch dem Menschen gege-
ben, das «Schone», damals schon, als das Pa-
radies auf unserer Welt war, reale Wirklichkeit,
und nicht bloss ein leidvolles Wissen um ent-
schwundenes, ungetriibtes Erdengliick. Es um-
gab den Menschen; es erfillte ihn; es erhob
und beseelte ihn; denn damals war er ganz mit
Gott verbunden, dem Urgrund und Urquell
alles wahrhaft Schénen, und es gab nichts Un-
schones, das sich frennend zwischen die ewige
Schonheit und den Menschen setzte.

Ja, so war es, und so blieb es: Nur vom
Schonen und Guten wusste der Mensch, bis er,
durch das Liigenspiel der Schlange betort, fiel.

«Sahest du nie die Schonheit im Augenblick
des Leidens, niemals hast du die Schonheit ge-
sehen; sahest du die Freude nie in einem scho-

nen Gesicht, niemals hast du die Freude gese-
hen» (Schiller).

P. Thaddéus Zingg O. S. B., Einsiedeln.

«Da gingen ihm die Augen auf», und von nun
an . .

sah er auch «das Schone im Bosen».

Codex 51, St. Gallen Johannes

«Nicht das Bose ist schon; aber der Geist
des Bosen verfligt Uber Schones . . . Es ist
auch ihm gegeben. Er ist . . . der First dieser
Welt. Diese Welt aber ist von Gott schon er-
schaffen worden, und soweit die Macht des ge-
fallenen Engels reicht, reicht sie eben auch
tber die Schonheit dieser Welt. Alles aber,
woriber er Macht hat, ist ihm nur Mittel, den
Menschen unfer seine Macht zu bringen. So

5



	Die Schönheit : "die Göttliche"

