
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 34 (1947)

Heft: 14

Artikel: Die Schulgeschichte als Zeugnis katholischer Kulturkraft

Autor: Simeon, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. NOVEMBER 1 947 34. JAHRGANG Nr. 14

Die Schulgeschichte als Zeugnis katholischer Kulturkraft
Die nachstehenden Ausführungen sind die Zusammenfassung

und Ergänzung eines Vortrages, der an einer
Zürcher Arbeitstagung des KLVS. im Februar 1947

gehalten wurde. Ihre Veröffentlichung geschieht auf

damals geäusserten Wunsch. Zur Vermeidung von
Enttäuschungen sei ausdrücklich vorausgeschickt, dass diese

Arbeit nicht bezweckt, ein bestimmtes historisches Gebiet

wissenschaftlich und kritisch neu zu beackern,
sondern aus bereits vorhandenen, in grossen Zügen
skizzierten Kenntnissen die Schlussfolgerung auf den starken

Urtrieb der Kulturkraft unseres religiösen Bekenntnisses

zu ziehen. Deshalb mögen auch die Lücken

dieser Arbeit begriffen und entschuldigt werden.

Es wäre natürlich sehr wertvoll, wenn das eigentlich
historische Gebiet der Frage, nämlich eine geschichtliche

Gesamtdarstellung der katholischen Schularbeit,

seine fachmännische und wissenschaftliche Bearbeitung

finden würde. Wir haben wohl manche katholische

»Geschichte der Pädagogik«, aber m. W. für das deutsche

Sprachgebiet noch keine »Geschichte der katholischen

Pädagogik«, welche die neuen Erkenntnisse, Bestrebungen

und Erfolge ihrer vielgestaltigen Erscheinung erfassen

würde. Der Verfasser würde sich freuen, wenn die

vorliegende bescheidene Arbeit dafür etwelche

Anregungen bieten sollte.

Die Themastellung: katholische Schularbeit

ist ein eng umrissener Begriff. Es handelt sich

hier nicht um die Erziehungsarbeit der Kirche

überhaupt. Denn die Geschichte der katholischen

Erziehung ist die Gesdhichte der Kirche schlechthin.

Jede Begegnung der Kirche mit dem
Menschen hat den Sirm der erzieherischen Erfassung

im weitesten Sinne. Der Begriff der katholischen

Erziehung ist deshalb genau so universal wie
der Begriff der Kirche selbst.

Die katholische Schulgeschichte ist daraus nur
ein Ausschnitt, der einen Ueberblick über die
eigentliche schulische Arbeit des Katholizismus

geben will. Gewiss ist diese Arbeit auch
gewachsen aus der allgemeinen s e e I s o r g I i -

c h e n Sendung der Kirche. Sie hat aber ihre

Kraftquellen doch immer wieder gefunden in

der besondern kulturellen Mission, die
den Gang der Kirche durch die Jahrhunderte

begleitet.

So wird es verständlich, dass überraschend

viele schulpädagogische Entwicklungen und

Neuschöpfungen, die sich auf alle Zweige der

Schulbildung erstrecken, im Bannkreis katholischer

Bildungsarbeit entstanden sind, und dass

sehr oft an ihrem Anfang der Name eines
katholischen Heiligen oder einer religiösen
Schulgenossenschaft steht. So wird die Geschichte

der katholischen Schularbeit zu einem so starken

Beweis für die Kulturkraft unseres Glaubens,

dass die Frage sich aufdrängt, ob es

überhaupt eine andere Geisteserscheinung gibt,
die dermassen befruchtend und schöpferisch auf

die Bildung des abendländischen Wissens

eingewirkt hat. Ein paar knappe Hinweise, die
nicht viel mehr sein können als ein erweitertes

Inhaltsverzeichnis, mögen dies dartun.

I. Von der Didache zu den Jesuiten¬
schulen

Die Schularbeit der Kirche beginnt mit ihrem

Eintritt in die Zeit. Es ist begreiflich, dass die
ersten Jahrhunderte den Bereich ihres

Kulturschaffens auf einen sehr engen Raum beschränkten.

Der Zwang, sich in einem unerhörten Ringen

auseinanderzusetzen einerseits mit den
kulturellen Anschauungen und Uebarlieferungen
der Antike, und anderseits mit der Macht und
den Mitteln eines gewaltigen und feindseligen
Staatsapparates, brachte es mit sich, dass die
schulischen Energien des Katholizismus zunächst

385



auf die religiöse Ausbildung verlegt werden

mussten. Diese weist aber von Anfang an eine

starke methodische Einfühlung auf. Dafür zeugt

ganz besonders der Aufbau des K a t e c h u -

menates, d. h. des religionspädagogischen

Kurses, dem sich die Taufbewerber zu
unterziehen hatten und der mindestens ein Jahr

dauerte. Die wichtigsten urkundlichen Quellen,
die uns über den Bildungsgang des Katechu-

menates berichten (die lateinisch-griechische
»Lehre der Apostel« — Didache — und die

syrische »Didascalia«) offenbaren mit ihren

Unterrichtsstufen, mit der klugen Verbindung

von Unterweisung und religiöser Uebung und

mit den anschaulichen Formen ihrer Symbolik
eine überraschende Unterricht liehe Gewandtheit.

Noch weiter gingen die
Katechetenschulen, die hauptsächlich im christlichen

Orient sich aus dem Katechumenat

entwickelten und einen dreifachen Zweck hatten:

die Unterweisung gebildeter Taufbewerber, den

religiösen Fortbildungsunterricht für Christen

und die Heranbildung von Laien-Religionsleh-

rern (Katecheten). Die Katechetenschulen stellten

mitten in der Verfolgungszeit eigentliche

philosophisch-theologische Hochschulen dar.

Daneben kam natürlich als organische Entwicklung

der fortschreitenden Christianisierung oft
der Fall vor, dass an bestehenden heidnischen

Schulen christliche Lehrer wirkten. So

erzählt uns die Legende vom Märtyrer St. Cas-

sian, der in Imola Lehrer gewesen sein soll

(t 304?) und von dem beiläufig bemerkt sei,

dass die Ueberlieferung ihm die Erfindung

einer Kurzschrift zuschreibt (Patron der Stenographen).

Sobald das konstsntinische Edikt von 313

der Kirche die Möglichkeit der freien und
friedlichen Missionierung eröffnete, strahlte auch die
kulturelle Sendung der Schule aus. D i e Gr ü n-

dung christlicher Elementarschulen

im bisherigen griechisch-römischen
Kulturkreis war die gegebene Folge dieser

Ausstrahlung.

Bedeutend schwerer aber gestaltete sich die

Aufgabe, als das Christentum über diesen Kul¬

turkreis hinausstiess, und als die Völkerwanderung

gerade diesem Zweig des Kulturschaffens

ungeahnte Schwierigkeiten entgegensetzte.
Denn hier musste es sich in vielen Fällen

buchstäblich darum handeln, den Begriff des

Schulwissens und des geregelten Unterrichtes zuerst

aufzubauen und den von Norden herflutenden

Völkern geläufig zu machen. Deshalb war auch

hier der Ausgangspunkt der Schulbildung die

religiös-sittliche Unterweisung der Jugend, deren

Pflicht immer wieder den Eltern und den

Tauf- und Firmpaten nachdrücklich eingeschärft
wurde.

Sobald aber das Christentum anfing, in

irgend einem Lande Fuss zu fassen und das

kirchliche Leben sich in seiner regulären
seelsorglichen Gliederung zu entfalten begann,

entsprang der kirchlichen Initiative landauf landab

die Einrichtung der sog. Pfarrschulen
Auch diese Schulen, deren Einführung und

Leitung eine Obliegenheit des Pfarrklerus war,
dienten in erster Linie der religionsunterrichtlichen

Bildung der Pfarrjugend. Ihr Lehrplan,
ihre Stoffgebiete, ihre Unterrichtsmittel und ihre

Schulzeit mögen, gemessen mit den Masstäben

unseres schulgesättigten Jahrhunderts, äusserst

dürftig erscheinen. Trofzdem waren sie,
geschaut aus der Perspektive der damaligen
Verhältnisse, ein Fortschritt. Der Unterricht in

Glaubenslehre und Liturgik machte ohnehin

auch die Hereinbeziehung des Profanwissens zur
Selbstverständlichkeit. Ueberdies verlangte die

Ausbildung der im Gottesdienst beschäftigten
Knaben auch den Unterricht im Psalmenlesen

und -singen. Was aber den eigentlichen
Kulturwert der frühmittelalterlichen Pfarrschulen

darstellt, war, dass dadurch erst einmal der
Begriff eines geordneten volksschulmässigen
Unterrichtes im Denken der Völker, die ausserhalb

des bisherigen römischen Kulturkreises standen,
sich zu verwurzeln begann. So wurden diese
Pfarrschulen zum wirklichen Embryo der späteren

Elementarschulen.

Doch die Kulturarbeit der Kirche blieb nicht
bei den Pfarrschulen stehen, sondern trieb zu
einem stets sich weiter entwickelnden Ausbau

386



des Schulwesens, das sich organisch in die
hierarchische Gliederung einfügte. Die Domoder

Episkopa IschuIen (auch
Stiftsschulen), die an den Bischofssitzen

entstanden, dienten wohl in erster Linie

der Heranbildung des priesterlichen Nachwuchses.

So wissen wir z. B. von St. Augustinus, der

selber beruflich ausgebildeter Lehrer war, dass

er als Bischof von Hippo ein solches Schulwesen

leitete. Für die Schweiz dürfte das älteste

beglaubigte Beispiel eines solchen Priester-

und Theologenkonviktes wohl dasjenige von
St. Luzi in Chur sein, das vom Churer Bischof

St. Valentinian (f 548) gegründet wurde, und

aus dem u. a. der hl. Othmar, Gründer des

Klosters St. Gallen, hervorgegangen sein soll.

Diese Domschulen vermittelten neben der
klerikalen Berufsbildung auch die Kenntnisse für

Urkundenwesen mit dem dazu gehörenden

Rüstzeug an formaler und juristischer Bildung,
und wurden deshalb auch von Laien besucht.

Eine weitere typische Form der kirchlichen

Schularbeit im Frühmittelalter, die sidh als einer
der allerwichtigsten Kulturfaktoren und Träger
der europäischen Jugendbildung unschätzbare

Verdienste erworben hat, und in lebenskräftiger

Frische sich bis in unsere Zeit erhielt, waren

die benediktinischen
Klosterschulen, deren Einrichtung und Zielsetzung

zu jeder neuen Klostergründung gehörte.
Mit ihrer doppelten Führung, der ,schola interior'

für den monastischen Nachwuchs und der

.schola exterior' für die jugendliche Laienwelt,
wurden sie zum Träger der eigentlichen
wissenschaftlichen Volksbildung. Manche von
ihnen, wie St. Gallen, genossen zur Zeit ihrer

Hochblüte europäischen Ruf als Bildungsanstalten.

Auch die höhere Bildung der
weiblichen Jugend, die von den zahlreichen

Frauenklöstem besorgt wurde, weist einen
erstaunlich hohen Stand auf. Dafür zeugt schon

die beträchtliche Zahl hochgebildeter Kloster-
und Welttrauen, die sich in lateinischer und

deutscher Sprache literarisch betätigten. Das

Beispiel der elsässischen Aebtissin H e r r a d

von Landsberg (f ca. 1150) darf hier

besonders erwähnt werden, die in ihrem »Hor-
tus deliciarum« (Wonnegarten) eine Encyklo-

pädie des damaligen Wissens mit vielen
Bildern verfasste, den »Orbis pidus« des Mittelalters.

*

So wächst das gesamte frühmittelalterliche
Schulwesen aus den Kraftquellen des religiösen
Kulturwillens. Gewiss hatte auch die vielgenannte

karolingische Schulreform
zu Anfang des 9. Jahrhunderts einen bedeutenden

Einfluss auf die schulische Entwicklung.

Doch betrafen ihre Neuerungen weniger die
Substanz der Volksbildung als ihre gesetzliche

Normierung: Vermehrung der Schulmöglichkeiten,

Festsetzung von Lehrplänen usw.
Selbstverständlich soll damit das Schulwerk des

genialen Organisators des neuen römischen

Reiches nicht unterschätzt werden. Anderseits

müssen wir doch feststellen, dass die karolingische

Schulgesetzgebung sich ganz auf diejenigen

Schulformen stützte, die von der
kirchlichen Schularbeit bereits geschaffen waren.
Auch die von Karl dem Grossen als Muster-

Bildungsanstalt errichtete Palastschule in

Aachen unterschied sich zur Zeit ihrer Blüte von
andern Schulen vielleicht in Qualität und Grad,

nicht aber in Zweck, Wesen und Inhalt.

*
Im Hochmittelalter erlebte die stete

Sorge der Kirche für die Volksbildung und ihre

starke Bejahung der schulischen Kulturwerte
eine gewaltige Vorwärts- und Aufwärtsentwicklung.

Gewiss wurde diese Entwicklung auch

durch andere Faktoren gefördert. Die durch die

Kreuzzugsbewegung verursachte Erweiterung
des wissenschaftlichen Interessenkreises, der
wachsende Kontakt der christlichen Gelehrtenwelt

mit der hochstehenden arabischen und
jüdischen Forschung, das zunehmende Bildungsbedürfnis

der verschiedenen Volksstände u. a.

m. trugen viel zur Anregung und Bereicherung
der alten Schuldisziplinen bei. So weit aber

alle diese Impulse der eigentlichen Volksbil-

387



dung zugute kamen, wurden sie doch von den

kirchlichen, oder von den von der Kirche be-
einflussten Schulformen aufgefangen und

verarbeitet.

Die bisherigen Formen (Pfarr-, Dom- und

Klosterschulen) blieben bestehen, wurden aber

ständig vermehrt, ausgebaut und
vervollkommnet. Die benediktinischen Klosterschulen

wurden ergänzt durch die Schultätigkeit der

neugegründeten Orden der Franziskaner und

besonders der Dominikaner. Die Pfarrschulen

entwickelten sich in den städtischen Zentren

zu den Stadtschulen.

Daneben entstehen wichtige Neuerungen,
die das Wachstum der schulerzieherischen

Arbeit in die Breite und Tiefe entscheidend

beeinflussen.

So erscheinen in der zweiten Hälfte des 14.

Jahrhunderts die ersten Lehrervereine
in der Form der religiösen Schulgenossenschaft

der »F r a t e r h e r r e n« oder »Brüder

vom gemeinsamen Leben«, gegründet von
Geert de Groote, und widmeten sich in West-
und Norddeutschland dem Elementarunterricht

in ungezählten Volksschulen.

Das Bewusstsein der Verantwortlichkeit für

die Volksbildung drückt sich in der Schaffung

von besondern Schulbehörden aus. So

begegnet uns in den Churer Bistumsurkunden

von 1150 als Mitglied des Domkapitels der

»Canonicus scholasticus«, der als Aufsichtsinstanz

über das Schulwesen der bischöflichen

Residenz und wohl auch anderer Teile des

Bistums amtet.
In den Zünften haben wir die Ansätze

einer wohlgeordneten Standesbildung,
die durch die religiösen Traditionen der Zünfte

(Standespatrone), durch ihr gottesdienstliches

Brauchtum und durch ihre sittlichen Anforderungen

ganz in die kirchliche Atmosphäre

eingebaut war.
Die religiöse Volksbildung

erfuhr eine reiche Befruchtung durdh die W a n -
derprediger der neuen Orden, durch

die ständig sich mehrende religiöse Volks-
I i te r a t u r, und besonders durch den pak-

kenden Anschauungsunterricht der

Mysterienspiele.
Die grösste schulische Errungenschaft des

Hochmittelalters stellen die Universitäten
dar. Ihre Anfänge liegen in den oft

beträchtlichen Scharen wissbegieriger junger Leute,

die durch dan Ruf einzelner bekannter
Gelehrter angezogen, aus allen Ländern kamen

(Universitas nationum) und mit ihren Lehrern

eine zunächst lose Gemeinschaft bildeten. Die

Entwicklung dieser Gemeinschaft zur festen,

zum grossen Teil heute noch gültigen Form der

Hochschule verdankt ihren Ursprung wieder
der kirchlichen Aufgeschlossenheit und Initiative.

Es waren die Päpste, die, ihrer Zeit weit
vorausblickend, als erste die Notwendigkeit
erkannten, diesem einstweilen noch losen

Gebilde Gliederung und Gestalt zu geben. Von
ihnen ging die Anregung der fest umrissenen

Körperschaft der Universitäten, ihrer rechtlichen

Selbstverwaltung und der Abstufung der
akademischen Grade aus. Sie dispensierten die
geistlichen Universitätsdozenten für die Dauer

ihrer Lehrtätigkeit von den Verpflichtungen
ihrer kirchlichen Aemter. Sie gründeten durch

besondere Stiftsurkunden mehrere Universitäten,

wie z. B. die älteste schweizerische Universität

in Basel 1459. Sie stifteten Freiplätze
für unbemittelte Studenten.

Diese Freipläfze oder Unterkünfte mit weitgehenden
finanziellen Erleichterungen, die allerdings auch von
nicht direkt kirchlichen Kreisen gegründet und geführt
wurden und oft die Form von Studentenkonvikten haften,
wurden »bursa« genannt, und der Inhaber einer solchen

bursa hiess »bursatus«. Aus dieser Bezeichnung soll das

deutsche Lehnwort »Bursch« entstanden sein. So wird
interessanterweise der beliebte studentische Ausdruck
»Bursch« zu einem unbewusst und jedenfalls oft auch

sehr unfreiwillig gebrauchten Sprachdokumert für päpstliche

Freigebigkeit und Kulturarbeit.

*

Geistesgeschichtlich gesehen stellt die auf
das Hochmittelalfer folgende Periode des

Humanismus eine starke Umschichtung der

geistigen Wertskala des Mittelalters dar.

Merkwürdigerweise wirkt sich das aber auf pädagogischem

Gebiete, wenigstens bis zum Durch-

388



bruch der Reformation, nicht wesentlich aus.

Freilich wird das von der Renaissance aufgestellte

Bildungsideal der »edlen Menschlichkeit«

zu einer mehr oder weniger ausgeprägten
Säkularisierung des mittelalterlichen gottbezogenen

Erziehungszieles. Im Zuge der Entkirch-

lichung des öffentlichen Lebens wird auch das

Schulwesen nicht mehr, wie bisher, als eine
ausschliessliche Angelegenheit der kirchlichen

Initiative betrachtet.

Die eigentliche schöpferische Tätigkeit des

vorreformatorischen Humanismus in der Schule

beschränkt sich aber doch mehr auf methodische

Umwälzungen, die in der Betonung des sprachlichen

Ausdrucks und in dem erwachenden

allgemeinen Interesse an den alten Sprachen ihre

hauptsächliche Entfaltung finden.

Die Kirche greift in ihrer Schularbeit alle

diese Strömungen auf, indem sie einerseits das

Gute des Humanismus annimmt, anderseits

seine Gefahren auszuschalten versucht.

Dadurch entsteht eine Neuorientierung im

Schulwesen, die wiederum ein Beweis für die
lebendige Anpassungsfähigkeit der religiösen
Kulturkraft ist, und überdies auch die frohe

Bejahung eines echten christlichen
Humanismus beweist.

Alle bestehenden Schulformen, vornehmlich

die sich stark vermehrenden Schulen der F r a -
terherren öffnen sich dem neuen Geiste
und dem neuen Schulbetriebe.

In Italien eröffnet der edle und fromme

Vittorinoda F e 11 r e (f 1446) bei Mantua

seine »Casa Giocosa« und wird dadurch

zum Begründer der modernen

Landerziehungsheime. Ein reiches pädagogisches

Schrifttum verkündet den durch tiefe
Religiosität veredelten Humanismus und begleitet
die neuen Bestrebungen. Wir nennen hier als

den bedeutendsten pädagogischen Schriftsteller

jener Zeit den elsässischen Priester Jakob
W imphel i n g (f1528).

*
Mit dem Durchbruch der Reformation

und den damit verbundenen religiösen Kämpfen

erwuchsen der kirchlichen Schularbeit neue

Aufgaben. Es galt nicht nur, die alte Kultursendung
des Katholizismus auch in den Umwälzungen
der neuen Zeit aufrecht zu halten, sondern auch

dem erwachten Interesse an weltanschaulichen

Auseinandersetzungen Rechnung zu tragen.
Diese Aufgaben waren um so schwerer, als die

Stürme des religiösen Streites zunächst einen

allgemeinen Niedergang des Unterrichtswesens

in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts zur

Folge hatten, der auch vor den katholischen

Schulen nicht halt machte. Hier wurde jedoch
das Konzil von Trient zum Ausgangspunkt

einer Wiedergeburt der kirchlichen

Schulinitiative, da sich seine Reformdekrete

über die Priesterbildung schnell auf die ganze
Volksbildung auswirkten.

Die pädagogischen Werte des eigenen
religiösen Bekenntnisses wurden bewussfer und

systematischer als vordem in das Erziehungswerk

eingebaut, und die Schulbildung stärker

als organisches Glied der religiösen
Gesamterziehung angegliedert. Während bei den

geistigen Führern der deutschen Reformation,
besonders bei Luther, anfänglich eine schroffe

Ablehnung aller weltlichen Bildung, zumal der

Universitäten, zum Ausdruck kam, zeigte sich

die katholische Schulfreudigkeit in einer
weitreichenden pädagogischen Literatur und in

einer Fülle neuer Schulen und Schultypen.

Dieser Auftrieb springt zunächst in der

Neugestaltung der religiösen
Unterweisung in die Augen. Vor der

Glaubensspaltung war das religiöse Weltbild

ruhiger und unangefochtener Besitz, und

deshalb weniger ein Unterrichtsfach, als das

alle Unterrichtsfächer durchdringerde Prinzip.

Nach der Glaubensspaltung verlangte die

Untersuchung, Systematisierung und Verteidigung

der angegriffenen Glaubenswahrheiten

eine besondere Pflege. Für die gründliche
wissenschaftliche Ausbildung der Priester entstanden

nach der Weisung des Konzils von Trient

die Priesterseminarien. In den
Volksschulen wurde der Religionsunterricht

als Schulfach gelehrt. Als Lehr-

38?



mittel erschienen die ersten Katechismen,
verfasst von St. Petrus Canisius und von

Kardinal Bellarmin.

Aber auch die weltliche Bildung
fand' emsige Förderung, besonders durch das

Entstehen einer ganzen Reihe neuer Schul-
genossenschaften. Der geniale S t.

Karl Borromäus gründete in seiner
Erzdiözese zur Belebung des Volksschulwesens die

»G esellschaft der christlichen
Lehre«. Der gleiche Heilige wies dem von
St. Angela Merici gestifteten Orden der

Ursulinerinnen die Erziehung der

weiblichen Jugend als ein Arbeitsfeld zu, auf

welchem dieser Orden heute noch segensreich
wirkt. Die T h e a t i n e r, gegr. 1524 von
St. Cajefan von Thiene, widmeten
sich neben der Ausbildung des Klerus der

Erziehung adeliger Jugend in Italien, Frankreich,

Spanien, Portugal und Deutschland. Die Bar-
nabiten (auch Paulaner), gegr. 1530 von

St. Antonio M. Zaccaria, pflegten,

zusammen mit einer für die Mädchenschulbildung

gestifteten Frauenkongregation (»Angeliken«),

die Volksschulerziehung in Oberitalien,
Frankreich und Oesterreich. Die O r a t o r i a -
n e r des hl. Philipp Neri, gegr. 1551

in Rom, die sich bald über ganz Europa
verbreiteten, entfalteten eine rege Tätigkeit durch

ihre Erziehungsanstalten, geistlichen Schulen

und Seminarien. Der von glühender Menschenliebe

erfüllte, unermüdliche hl. Vinzenz
von Paul wies seinen Lazaristen
nicht nur die eigentliche Caritas, sondern auch

die Jugenderziehung in eigenen Instituten zu.

Der hl. Joseph Calasanz (f 1648)
wird zum Stifter der »Väter der christlichen

Schulen« (scholarum piarum
patres, Piaristen oder — italienisch — scolopi
genannt) und richtet mit ihnen die ersten
Volksfreischulen ein. Der hl. Petrus Fourier
(f 1640) begründet für Nordfrankreich und

Lothringen den Mädchenschulorden »De
Notre Dame«, der ebenfalls die Errichtung
und Führung von Freischulen bezweckt. Der
hl. Hieronymus Aemilian (f 1537)

nimmt sich mit seiner Somasker-Kon-
gregation des Volksschulunterrichtes der

bedürftigeren Bevölkerungsschichten an.

*

Die hervorragendste Förderung erfuhr das

Schulwesen des nachreformatorischen Humanismus

durch die Jesuitenschulen,
denen die damalige Zeit bis weit in spätere
Jahrhunderte hinein nichts Gleichwertiges zur Seite

stellen konnte.

Neben der Seelsorge in ausländischen

Missionen hatte sich der Jesuitenorden von
Anfang die Mittelschulbildung für
Knaben zum Ziel gesetzt. Nachdem bereits

in mehreren Ländern zahlreiche von Jesuiten

eingerichtete und geführte Mittelschulen

bestanden, liess der fünfte Ordensgeneral die

dort gemachten Erfahrungen sammeln und

verarbeiten. So entstand die »Ratio Studiorum«,

die erste umfassende und wissenschaftliche

Mittelschulpädagogik. Der Schultypus war
der Normaltyp des Humanismus. Ihm diente

das von den Jesuiten als regulärer Bestandteil

der Schulerziehung eingeführte Schulthea-
t e r. Trotzdem wurde in den Jesuitenschulen

bereits die Notwendigkeit einer stärkeren

Betonung der Realien durch die Erteilung

eines geographisch-geschichtlichen "'Unterrichtes

erkannt. Die methodische Ausbildung
der Lehrkräfte wurde nachdrücklich

verlangt und durchgeführt'. Die Selbstregierung
der Schüler, auch in disziplinarischer

Hinsicht, fand ihren Ausdruck in den

Akademien und Kongregationen, sowie im eigentlichen

Unterrichtsbetrieb. Der ganze Unterricht

bekam durch die religiöse Zentralidee

seine harmonische Zusammenfassung, wobei

die periodischen ignatianisdhen Exerzitien ein

besonders wertvolles Erziehungsmittel darstellten.

Zweihundert Jahre nach der Ordensgründung
sollte die Geschichte ein augenfälliges Zeugnis
für den überragenden Wert der Jesuitenschulen

geben. Als Papst Clemens XIV. im Jahre 1773

unter dem Druck der jesuitenfeindlichen Regie-

390



rungen von Portugal, Frankreich und Spanien

den Orden aufhob, waren es zwei ganz und

gar nicht katholische Herrscher, die diese

Aufhebung nicht anerkannten. König Friedrich H. von
Preussen und Zarin Katharina vori Russland

weigerten sich, die Jesuiten zu verlieren, weil sie

in ihnen die vorzüglichsten Schulmänner und

besten Förderer ihres nationalen Schulwesens

sahen. So konnten die Jesuiten mit päpstlicher

Genehmigung in beiden Ländern ungestört

ihrer Bildungsarbeit nachgehen und bildeten

den Stock für das schnelle und blühende
Wiedenaufleben des Ordens, als dieser im Jahre

1814 von Papst Pius VII. wieder hergestellt
wurde. (Jesuitenschulen in der Schweiz: Luzern

1577, Freiburg 1582, Pruntrut 1591, Polleggio

1622, Sitten 1625, Bellinzona 1646, Brig 1662,
Solothurn 1668, Schwyz 1836.)

(Fortsetzung folgt)
Chur. Dr. B. Simeon.

Natur und Kunst in der Musik b

Am schönen See, in den grauen Herbsttagen
1947.

Mein lieber junger Musikus!

Dass Du, erst vor ein paar Jahren dem Seminar

entschlüpft, Dich schon mit solch kitzligen

Fragen beschäftigest, ist wirklich ein Einzelfall.

Aber es stellt Dir ein gutes Zeugnis aus:

das des denkenden Menschen, des

denkenden Musikers. Und diese sind laut

SchoperJhauer selten; sagt er doch irgendwo:
Von hundert menschlichen Wesen denken nur
zwei und eines davon nur halbwegs. Was sagst

Du dazu? Doch ein Armutszeugnis für uns arme
Erdenwürmchen. Dass Du eine selteneAusnahme

bist, dazu beglückwünsche ich Dich und drücke

im Geiste Dir die Freundeshand: »Salü Fritz,

hütt gilts Chritz!«

»NaturundKunstinderMusik!«
wirklich ein heikles Kapitel, das man unter

Musikkollegen dem Frieden zuliebe oft besser

unberührt lässt. Aber diesmal, Fritz, wollen wir
das Thema frisch und gründlich anpacken, die-
weil wir zwei deswegen einander nicht in die

Haare geraten. Oder? Ich hoffe es nicht.

Du kennst, wie Du mir s. Z. geschrieben, von
J. S. Bach das »Wohltemperierte Klavier«,
das Werk aller Werke. — Kennst Du aber

auch — vielleicht vom Radio her — dessen

Motetten, Kantaten, Passionen, vor denen das

dramatische Genie Richard Wagner in die Knie
gefallen ist, als er nach dem Studium dieser

Kompositionen die Chöre des »Parsifal« zu
schreiben begann? Und seine gewaltigen Or-

f an einen jungen Dirigenten

gelstücke, die die Glorie himmlischer Heere
zeichnen? Seine »Passacaglia« mit dem quälenden

Ostinato (vom Höchsten, das es überhaupt
für die Königin der Instrumente gibt)? Dann die

mächtige D-Dur-Fuge (ein glänzendes Konzertstück)

und das A-Dur-Präludium und Fuge (eines

der subtilsten und feinsten Orgelstücke)?

Weiter die imposante, grosse G-Moll-Fuge,
die der hochtalentierte Pädogoge Meister Josef

Schildknecht (Hitzkirch) seinen anhänglichen
Schülern an hohen Festtagen virtuos vorführte?

Die D-Moll-Toccata usw.? Höchste, reine Kunst!

J. S. Bach war eine unvergleichliche Klavier-
und Orgelgrösse, sowohl als ausführender
Musiker wie vor allem als Komponist. Wir staunen

vor der Grösse der Anlage wie vor den

wunderbaren Details seiner Werke, die alle in

stillen Stunden bis in die tiefe Nacht hinein von
dem gottbegnadeten Musiker bis aufs feinste
und sensibelste ausziseliert wurden. J. S. Bach,

den Ludwig van Beethoven »kein Bach,
sondern ein Meer an Grösse« nennt, gab auch nicht

das kleinste Klavierstück, das er für seine Söhne

schrieb, aus der Hand, bevor er es auf die

Goldwaage gestellt. »Die Welt ist hart«, pflegte
er zu sagen, »und einmal das Urteil gefällt, ist

es schwer, umzukorrigieren«. Nicht wahr,

Kollege, für uns kleine und grosse Komponisten
ein leuchtendes Vorbild? das leider nicht immer

beachtet wird.

Und jetzt machen Dir schon die »Kleinen

Fugen«, nachdem Du doch die 2- und teilweise
auch die 3stimmigen Inventionen durchgear-

391


	Die Schulgeschichte als Zeugnis katholischer Kulturkraft

