Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 34 (1947)

Heft: 14

Artikel: Die Schulgeschichte als Zeugnis katholischer Kulturkraft
Autor: Simeon, B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-534274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-534274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHU

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN 15.NOVEMBER 1947

34. JAHRGANG Nr. 14

Die Schulgeschichte als Zeugnis katholischer Kulturkraft

Die nachstehenden Ausfihrungen sind die Zusammen-
fassung und Erganzung eines Vorirages, der an einer
Zircher Arbeitstagung des KLVS, im Februar 1947
gehalten wurde. lhre Verdffentlichung geschieht aul
damals gedusserten Wunsch. Zur Vermeidung von Ent-
tduschungen sei ausdriicklich vorausgeschickt, dass diese
Arbeit nicht bezweckt, ein bestimmtes historisches Ge-
biet wissenschaftlich und kritisch neu zu beackern, son-
dern aus bereits vorhandenen, in grossen Ziigen skiz-
zierten Kenninissen die Schlussfolgerung auf den sfar-
ken Urtrieb der Kulturkraft unseres religiésen Bekenni-
nisses zu ziehen. Deshalb mogen auch die Liicken
dieser Arbeit begriffen und entschuldigt werden.

Es wiére natlirlich sehr wertvoll, wenn das eigentlich
historische Gebiet der Frage, ndmlich eine geschicht-
liche Gesamtdarstellung der katholischen Schularbeit,
seine fachmannische und wissenschaftliche Bearbeitung
finden wiirde. Wir haben wohl manche katholische »Ge-
schichte der Padagogik«, aber m. W, fiir das deutsche
Sprachgebiet noch keine »Geschichte der katholischen
Padagogik«, welche die neuen Erkenntnisse, Bestrebun-
gen und Erfolge ihrer vielgestaltigen Erscheinung erfas-
sen wiirde. Der Verfasser wiirde sich freuen, wenn die
vorliegende bescheidene Arbeit dafiir etwelche Anre-
gungen bieten sollte.

Die Themastellung: katholische Schularbeit
ist ein eng umrissener Begriff. Es handelt sich
hier nicht um die Erziehungsarbeit der Kirche
Uberhaupt. Denn die Geschichte der katholischen
Erziehung ist die Geschichte derKirche schlecht-

hin. Jede Begegnung der Kirche mit dem Men-_

schen hat den Sinn der erzieherischen Erfassung
im weitésten Sinne. Der Begriff der katholischen
Erziehung ist deshalb genau so universal wie
der Begriff der Kirche selbst.

Die katholisché Schulgeschichte ist daraus nur
ein Ausschnitt, der einen Ueberblick iber die
eigentliche schulische Arbeit des Katholizismus
geben will. Gewiss ist diese Arbeit auch ge-
wachsen aus der allgémeinen seelsorgli-

chen Sendung der Kirche. Sie hat aber ihre
Kraftquellen doch immer wieder gefunden in
der besondern kulturellen Mission, die
den Gang der Kirche durch dié Jahrhunderte
begleitet.

So wird es verstandlich, dass Uberraschend
viele schulpddagogische Entwicklungen und
Neuschdpfungen, die sich auf alle Zweige der
Schulbildung erstrecken, im Bannkreis katholi-
scher Bildungsarbeit entstanden sind, und dass
sehr oft an ihrem Anfang der Name éines ka-
tholischen Heiligen odér einer religidsen Schul-
genossenschaft steht. So wird die Geschichte
der katholischen Schularbeit zu einem so star-
ken Beweis fiir die Kulturkraft unseres Glau-
bens, dass die Frage sich aufdringt, ob es
Uberhaupt eine andere Geisteserscheinung gibt,
die dermassen befruchtend und schopferisch auf
die Bildung dés abendléndischen Wissens ein-
gewirkt hat. Ein paar knappe Hinweise, die
nicht viel mehr sein kénnen als ein erweiter-
tes Inhaltsverzeichnis, mégen dies dartun.

I. Von der Didaché zu den Jesuiten-
schulen

Die Schularbeit der Kirche beginnt mit ihrem
Eintritt in die Zeit. Es ist begreiflich, dass die
ersten Jahrhunderte den Bereich ihres Kultur-
schaffens auf einen sehr engen Raum beschrank-
ten. Der Zwang, sich in einem unerhdrten Rin-
gen auseinanderzusetzen einerseits mit den
kulturellen Anschauungen und Ueberliefarungen
der Antiké, und anderseits mit der Macht und
den Mitteln eines gewaltigen und feindszligen
Staatsapparates, brachté es mit sich, dass die
schulischen Energien des Katholizismus zunéchst

385



auf die religiose Ausbildung verlegt werden
mussten. Diese weist aber von Anfang an eine
starke methodische Einfihlung auf. Dafir zeugt
ganz besonders der Aufbau des Katechu-
menates, d. h. des religionspadagogischen
Kurses, dem sich die Taufbewerber zu unter-
ziehen hatten und der mindestens ein Jahr
dauerte. Die wichtigsten urkundlichen Quellen,
die uns Uber den Bildungsgang des Katechu-
menates berichten (die lateinisch-griechische
»Lehre der Apostel« — Didaché — und die
syrische »Didascalia«) offenbaren mit ihren
Unterrichtsstufen, mit der klugen Verbindung
von Unterweisung und religiéser Uebung und
mit den anschaulichen Formen ihrer Symbolik
eine (berraschende unferrichtliche Gewandt-
heit. Noch weiter gingen die Kateche-
tenschulen, die hauptsachlich im christ-
lichen Orient sich aus dem Katechumenat ent-
wickelten und einen dreifachen Zweck hatten:
die Unterweisung gzbildeter Taufbewerber, den
religiosen Fortbildungsunterricht fur Christen
und dié Heranbildung von Laien-Religionsleh-
rern (Katechzten). Die Katechetenschulen stell-
ten mitten in deér Verfolgungszeit eigentliche
philosophisch-theologische Hochschulen  dar.
Daneben kam naturlich als organische Entwick-
lung der fortschreitenden Christianisierung oft
der Fall vor, dass an bestehenden heidnischen
Schulen christliche Lehrer wirkten. So
erzahlt uns die Legende vom Martyrer St. Cas-
sian, der in Imola Lehrer gewesen sein soll
(t 304?) und von dem bsilaufig bemerkt sei,
dass die Ueberlieferung ihm die Erfindung ei-
ner Kurzschrift zuschreibt (Patron der Stenogra-
phen).

Sobald das konstantinische Edikt von 313
der Kirche die Moglichkeit der freien und fried-
lichen Missionierung eroffnete, strahlte auch die
kulturelle Sendung der Schuleaus. Die Gr U n-
dung christlicher
schulen im bisherigen griechisch-romischen
Kulturkreis war die gegebene Folge dieser Aus-

Elementar-

strehlung.
Bedeutend schwerer abér gestaltete sich die
Aufgabe, als das Christentum Gber diesen Kul-

386

turkreis hinausstiess, und als die Volkerwande-
rung gerade diesem Zweig des Kulturschaffens
ungeahnte  Schwierigkeiten entgegenseizte.
Denn hier musste es sich in vielen Fallen buch-
stablich darum handeln, den Begriff des Schul-
wissens und des geregelten Unterrichtes zuerst
aufzubauen und den von Norden herflutenden
Volkern geldufig zu machen. Deshalb war auch
hier der Ausgangspunkt der Schulbildung die
religios-sittliche Unterweisung der Jugend, de-
ren Pflicht immeér wieder den Elfern und den
Tauf- und Firmpaten nachdriicklich eingescharft
wurde.

Sobald aber das Christentum anfing, in ir-
gend einem Lande Fuss zu fassen und das
kirchliche Leben sich in seiner regularen seel-
sorglichen Gliederung zu enffalten begann,
entsprang der kirchlichen Initiative landauf land-
ab die Einrichtung der sog. Pfarrschulen.
Auch diese Schulen, deren Einfihrung und Lei-
tung eine Obliegenheit des Pfarrklerus war,
dienten in erster Linie der religionsunterricht-
lichen Bildung der Pfarrjugend. Ihr Lehrplan,-
ihre Stoffgebiete, ihre Unterrichtsmittel und ihre
Schulzeit mdgen, gemessen mit den Masstaben
unseres schulgesattigten Jahrhunderts, Ausserst
dirftig erscheinen. Trofzdem waren sie, ge-
schaut aus der Perspektive dér damaligen Ver-
haltnisse, ein Fortschritt. Der Unterricht in
Glaubénslehre und Liturgik machte ohnehin
auch die Hereinbeziehung des Profanwissens zur
Selbstverstandlichkeit. Ueberdies verlangte die
Ausbildung der im Gottesdienst beschaftigten
Knaben auch den Unterricht im Psalmenlesen
und -singen. Was aber den eigentlichen Kul-
turwert der frihmittelalterlichen Pfarrschulen
darstellt, war, dass dadurch erst einmal der Be-
griff eines geordneten volksschulmassigen Un-
terrichtes im Denken der Volker, die ausserhalb
des bisherigen romischen Kulturkreises standen,
sich zu verwurzeln begann. So wurden diese
Pfarrschulen zum wirklichen Embryo der spite-
ren Eleméntarschulen.

Doch die Kulturarbeit der Kirche blieb nicht
béi den Pfarrschulen stehen, sondern trieb zu
einem stets sich weiter entwickelnden Ausbau



des Schulwesens, das sich organisch in die hier-
archische Gliederung einfugte. Die Dom-
oder Episkopalschulen (auch
Stiftsschulen), die an den Bischofssit-
zen entstanden, dienten wohl in erster Linie
der Heranbildung des priesterlichen Nachwuch-
ses. So wissen wir z. B. von St. Augustinus, der
selber beruflich ausgebildeter Lehrer war, dass
er als Bischof von Hippo ein soldhes Schulwe-
sen leitete. Fir die Schweiz dirfte das &lteste
beglaubigte Beispiel eines solchen Priester-
und Theologenkonviktes wohl dasjenige von
St. Luzi in Chur sein, das vom Churer Bischof
St. Valentinian (1 548) gegriindet wurde, und
aus dem u. a. der hl. Othmar, Griinder des
Klosters St. Gallen, hervorgegangen sein soll.

Diese Domschulen vermittelten neben der
klerikalen Berufsbildung auch die Kenninisse fiir
Urkundenwesen mit dem dazu gehdrenden
Ristzeug an formaler und juristischer Bildung,
und wurden deshalb auch von Laien besucht.

Eine weitere typische Form der kirchlichen
Schularbeit im Frihmittelalter, die sich als einer
der allerwichtigsten Kulturfektoren und Trager
der europaischen Jugendbildung unschatzbare
Verdienste erworben hat, und in lebenskrafti-
ger Frische sich bis in unsere Zeit erhielt, wa-
ren die benediktinischen Kloster-
schulen, deren Einrichtung und Zielset-
zung zu jeder neuen Klostergrindung gehorte.
Mit ihrer doppelten Fihrung, der ,schola inte-
rior' fiir den monastischéen Nachwuchs und der
,schola exterior' fir die jugendliche Laienwelt,
wurden sie zum Tréger der eigentlichen wis-
senschaftlichen  Volksbildung. Manche von
ihnen, wie St. Gallen, genossen zur Zeit ihrer
Hochbliite europaischen Ruf als Bildungsanstal-
ten.

Auch die hohere Bildung der weib-
lichen Jugend, die von den zahlreichen
Frauenklstem besorgt wurde, weist inen er-
staunlich hohen Stand auf. Dafiir zeugt schon
die betréchtliche Zahl hochgebildeter Kloster-
und Weltfrauen, die sich in lateinischer und
deutscher Spraché literarisch betatigten. Das
Beispiel der elsdssischen Aebtissin Herrad

von Landsberg (} ca. 1150) darf hier
besonders erwdhnt werden, die in ihrem »Hor-
tus deliciarum« (Wonnegarten) eine Encyklo-
padie des damaligen Wissens mit vielen Bil-
dem verfasste, den »Orbis pictus« des Mittel-

alters.
*

So wiachst das gesamte frrihmittelalterliche
Schulwesen aus den Kraftquellen des religicsen
Kulturwillens. Gewiss hatte auch die vielge-
nannte karolingische Schulreform
zu Anfang des 9. Jahrhunderis einen bedsuten-
den Einfluss auf die schulische Entwicklung.
Doch betrafén ihre Neuerungen weniger die
Substanz der Volksbildung als ihre gesetzliche
Normierung: Vermehrung der Schulmoglich-
keiten, Festsetzung von Lehrplanen usw. Selbst-
verstandlich soll damit das Schulwerk des ge-
nialen Organisators des neuen rémischen Rei-
ches nicht unterschatzt werden. Anderseils
mussen wir doch feststellen, dass die karolingi-
sche Schulgesetzgebung sich ganz auf dieje-
nigen Schulformen stiitzte, die von der kirch-
lichen Schularbeit bereits geschaffen waren.
Auch die von Karl dem Grossen als Muster-
Bildungsanstalt errichtete Palastschule in Aa-
chen unterschied sich zur Zeit ihrer Blite von
andern Schulen vielleidht in Qualitat und Grad,
nicht aber in Zweck, Wesen und Inhalt.

*

ImHochmittelalter erlebte die stete
Sorge der Kirche fur die Volksbildung und ihre
starke Bejahung der schulischen Kulturwerte
eine gewaltige Vorwarts- und Aufwartsentwick-
lung. Gewiss wurde diese Entwicklung auch

- durch andere Faktoren geférdert. Die durch die

Kreuzzugsbewegung verursachte Erweiterung
des wissenschaftlichen Interessenkreises, der
wachsende Kontakt der christlichen Gelehrten-
welt mit der hochstehenden arabischen und ji-
dischen Forschung, das zunehmende Bildungs-
bediirfnis der verschiedenen Volksstinde u. a.
m. trugen viel zur Anregung und Bereicherung
der alten Schuldisziplinen bei. So weit aber
alle diese Impulse der eigentlichen Volksbil-

387



dung zugute kamen, wurden sie doch von den
kirchlichen, oder von den von der Kircheé be-
einflussten Schulformen aufgefangen und ver-
arbeitet.

Die bisherigen Formen (Pfarr-, Dom- und
Klosterschulen) blieben bestehén, wurden aber
standig vermehrt, ausgebaut und vervoll-
kommnet. Die benediktinischen Klosterschulen
wurden erganzt durch die Schultatigkeit der
neugegriindeten Orden der Franziskaner und
besonders der Dominikaner. Die Pfarrschulen
entwickelten sich in den stadtischen Zeniren
zu den Stadtschulen.

Daneben entstehen wichtige Neuerungen,
die das Wadhstum der schulerzicherischen Ar-
beit in die Breite und Tiefe entscheidend
beeinflussen.

So erscheinen in der zweiten Halfte des 14.
Jahrhunderts die ersten Lehrerver-
eine in der Form der religidsen Schulgenos-
senschaft der »Fratérherren« oder »Bri-
der vom gemeinsamen Leben«, gégrindet von
Geert de Groote, und widmeten sich in West-
und Norddeutschland dem Eleméntarunterricht
in ungezahlten Volksschulen.

Das Bewusstsein der Verantwortlichkeit fiir
die Volksbildung driickt sich in der Schaffung
von besondern Schulbehdrden aus. So
begegnet uns in den Churer Bistumsurkunden
von 1150 als Mitglied des Domkapitels der
»Canonicus scholasticus«, der als Aufsichtsin-
stanz Uber das Schulwesen der bischoflichen
Residenz und wohl auch anderer Teile des Bis-
tums amtet.

In den Zinften haben wir die Ansatze
einer wohlgeordnefen Standeéesbildung,
die durch die religiosen Traditionén der Zinfte
(Standespatrone), durch ihr gottesdienstliches
Brauchtum und durch ihre sittlichen Anforde-
rungen ganz in die kirchliche Atmosphére ein-
gebaut war.

Die religiose Volksbildung er-
fuhr eine reiche Befruchtung durch die Wan-
derprediger der neuen Orden, durch
die standig sich mehrende religiose Vo lks -
literatur, und besonders durch den pak-

388

kenden Anschauungsunferricht der Myste-
rienspiele.

Die grosste schulische Errungenschaft des
Hochmittelalters stellen die Universita-
ten dar. lhre Anfange liegen in den oft be-
frachtlichen Scharen wissbegiériger junger Leu-
te, die durch den Ruf einzelnér bekannter Ge-
lehrter angezogeén, aus allen Léndern kamen
(Universitas nationum) und mit ihren Lehrern
eine zunachst lose Gemeinschaft bildeten. Die
Entwicklung dieser Gemeinsdhaft zur festen,
zum grossen Teéil heute noch giltigen Form der
Hochschule verdankt ihren Ursprung wieder
der kirchlichen Aufgeschlossenheit und Initia-
tive. Es waren die Papste, die, ihrer Zeit weit
vorausblickend, als erste die Notwendigkeit er-
kannten, diesem einstweilen noch losen Ge-
bilde Gliederung und Gestalt zu geben. Von
ihnen ging die Anregung der fest umrissenen
Korperschaft der Universitaten, ihrer rechtlichen
Selbstverwaltung und der Abstufung der aka-
demischen Grade aus. Sie dispensierten die
geistlichen Universitdtsdozenten fiir die Dauer
ihrer Lehrtatigkeit von den Verpflichtungen

-ihrer kirchlichen Aemter. Sie griindeten durch

besondzre Stiftsurkunden mehrere Universita-
ten, wie z. B. die alteste schweizerische Univer-
sitat in Basel 1459. Sie stiffefen Freiplatze
fir unbemittelte Studenten.

Diese Freiplétze oder Unterkiinfte mit weilgehenden
finanziellen Erleichterungen, die allerdings auch von
nicht direkt kirchlichen Kreisen gegriindet und gefihrt
wurden und oft die Form von Studentenkonvikten hatten,
wurden »bursa« genannt, und der Inhaber einer solchen
bursa hiess »bursatus«. Aus dieser Bezeichnung soll das
deutsche Lehnwort »Bursch« entstanden sein. So wird
inferessanterweise der beliebfe studentische Ausdruck
»Bursch« zu einem unbewusst und jedenfalls oft auch
sehr unfreiwillig gebrauchten Sprachdokumert fiir papst-
liche Freigebigkeit und Kulturarbeit,

*

Geistesgeschichtlich gesehén stellt die auf
das Hochmittelaltér folgende Periode des H u -
manismus eine starke Umschichtung der
geistigen Weriskala des Mittelalters dar. Merk-
wiirdigerweise wirkt sich das aber auf padago-
gischem Gebieté, wenigstens bis zum Durch-



bruch der Reformation, nicht wesentlich aus.
Freilich wird das von dér Renaissance aufge-
stellte Bildungsideal der »edlen Menschlichkeit«
zu einer mehr oder weniger ausgepragten Sa-
kularisierung des mittelalterlichen gottbezo-
genen Erziehungszieles. Im Zuge der Entkirch-
lichung des offentlichen Lebens wird auch das
Schulwesen nicht mehr, wié bisher, als eine
ausschliessliche Angelégenheit der kirchlichen
Initiative betrachtet.

Die eigentliche schopferische Tatigkeit des
vorreformatorischen Humanismus in der Schule
beschrankt sich aber doch mehr auf methodische
Umwalzungen, die in der Betonung des sprach-
lichen Ausdrucks und in dém erwachenden all-
gemeinen Inferesse an den altén Sprachen ihre
hauptséchliche Enffaltung finden.

Die Kirche greift in ihrer Schularbeit alle
diese Strémungen auf, indem sie einerséits das
Gute des Humanismus annimmt, anderseits
seine Gefahrén auszuschalten versucht. Da-
durch entsfeht eine Neuoriéntierung im Schul-
wesen, die wiederum ein Beweis fir die le-
bendige Anpassungsfihigkeit der religicsen
Kulturkraft ist, und liberdies auch die frohe Be-
jahung eines echten christlichen Hu-
manismus béweist.

Alle bestehenden Schulformen, vornehmlich
die sich stark vermehrenden Schulen der Fra -
terherren offnen sich dem neuen Geéiste
und dem neuéen Schulbetriebe.

In ltalien eréffnet der edle und fromme
VittorinodaFeltre (T 1446) bei Man-
tua seine »Casa Giocosa« und wird dadurch
zum Begriinder dér modernen Lander-
ziehungsheime. Ein reiches padagogi-

sches Schrifttum verkiindet den durch tiefe Re-

ligiositat veredelten Humanismus und begleitet
die neuen Bestrebungen. Wir nennén hier als
den bedeutendsten padagogischen Schriftstel-
ler jener Zeit den elsassischen Priester Jakob
Wimpheling (11528).

*

Mit dem Durchbruch der Reformation
und den damit verbundenen religiésen Kampfen

erwuchsen der kirchlichén Schularbeit neue Auf-
gaben. Es galt nicht nur, die alte Kultursendung
des Katholizismus auch in den Umwalzungen
der neuen Zeit aufrecht zu halten, sondern auch
dem érwachfen Interesse an weltanschaulichen
Auseinandersetzungen Rechnung zu {ragen.
Diese Aufgabén waren um so schwerer, als die
Stirme des religiésen Streites zunachst einen
allgemeinen Niedergang des Unterrichtswesens
in der ersten Halfte des 16. Jahrhunderts zur
Folge hatten, der auch vor den katholischen
Schulen nicht halt machte. Hier wurde jedoch
das Konzil von Trient zum Ausgangs-
punkt einer Wiedergeburt der kirchlichen
Schulinitiative, da sich seine Reformdekrete
Uber die Priesterbildung schnell auf die ganze
Volksbildung auswirkten.

Die padagogischen Werte des eigenen reli-
giosen Bekenntnisses wurden bewusster und
systematischer als vordem in das Erziehungs-
werk eingebaut, und die Schulbildung starker
als organisches Glied der religicsen Gesamt-
érzichung angegliedert. Wahrend bei den gei-
stigen Fithrem der deutschen Reformation, be-
sonders bei Luthér, anfanglich eine schroffe
Ablehnung aller weltlichen Bildung, zumal der
Universitaten, zum Ausdruck kam, zeigte sich
die katholische Schulfreudigkeit in einer weit-
reichenden péadagogischen Literatur und in
einer Fille neuer Schulen und Schultypen.

Dieser Auftrieb springt zunachst in der N e u-
gestaltung der religiésen Un-
terweisung in die Augen. Vor der
Glaubensspaltung war das religidse Welt-
bild ruhiger und unangefochtener Besitz, und
deshalb weniger ein Unterrichtsfach, als das
alle Unterrichtsfacher durchdringénde Prinzip.
Nach der Glaubensspaltung verlangte die
Untersuchung, Systematisierung und Verteidi-
gung der angegriffenen Glaubenswahrheiten
eine besondere Pflege. Fiir die grindliche wis-
senschaftliche Ausbildung der Priester entstan-
den nach der Weisung des Konzils von Trient
diePriesterseminarien. In den Volks-
schulen wurde dér Religionsunter-
richt als Schulfach gelehrt. Als Lehr-

389



mittel erschienen die ersten Katechis-
me n, verfasst von St. Petrus Canisius und von
Kardinal Bellarmin.

Aber auch die weltliche Bildung
fand emsige Forderung, besonders durch das
Entstehen einer ganzen Reihe neuer Schul -
genossenschaften. Der geniale St
Karl Borromaus grindéte in seiner Erz-
didzese zur Belebung des Volksschulwesens die
»Gesellschaft der christlichen
Lehre«. Der gleiche Heilige wies dem von
St. Angela Merici gestiffeten Orden der
Ursulinerinnen die Erzichung der
weiblichen Jugend als éin Arbeitsfeld zu, auf
welchem dieser Orden heute noch segensreich
Die Theatiner, gegr. 1524 von
St. Cajetan von Thiene, widmeten
sich neben der Ausbildung des Klerus der Er-
ziehung adeliger Jugend in Italien, Frankrzich,
Spanien, Portugal und Deutschland. Die Bar-
nabiten (auch Paulaner), gegr. 1530 von
St.Antonio M. Zaccaria, pflegten,
zusammen mit einer fir die Madchenschulbil-
dung gestifteten Frauenkongregation (»Ange-
liken«), die Volksschulerziehung in Oberitalien,
Frankreich und Oesterreich. Die Oratoria-
ner des hl. Philipp Neri, gegr. 1551
in Rom, die sich bald tber ganz Europa ver-
breiteten, enffalteten eine rege Tatigkeit durch
ihre Erziehungsanstalten, geistlichen Schulen
und Seminarien. Der von glihender Menschen-
liebe erfillte, unermidliche hl. Vinzenz
von Paul wies Lazaristen
nicht nur die eigentliche Caritas, sondern auch
die Jugenderzishung in eigenen Instituten zu.
Der hl. Joseph Calasanz (71648)
wird zum Stifter der »Vdterderchrist-
lichen Schulen« (scholarum piarum
patres, Piaristen oder — italienisch — scolopi
genannt) und richtet mit ihnen die ersten Volks-
freischulen ein. Der hl. Petrus Fourier
(t 1640) begrindet fiir Nordfrankreich und
Lothringen den M&dchenschulorden »De
Notre Dame «, derebenfalls die Errichtung
und Fihrung von Freischulen bezweckt. Der
hl. Hieronymus Aemilian (f 1537)

wirkt.

seinen

390

nimmt sich mit seiner Somasker-Kon-
gregation des Volksschulunterrichtes der
bediirftigeren Bevdlkerungsschichten an.

¥

Die hervorragendste Forderung erfuhr das
Schulwesen des nachreformatorischen Humanis-
mus durch die Jesuitenschulen, de-
nen die damalige Zeit bis weit in spatere Jahr-
hunderte hinein nichts Gleichwertiges zur Seite
stellen konnte.

Neben deér Seelsorge in auslandischen Mis-
sionen hatte sich der Jesuitenorden von An-
fang die Mittelschulbildung fir
Knaben zum Ziel gesetzt. Nachdem bereits
in mehreren Landern zahlreiche von Jesuiten
eingerichtete und gefilhrte Mittelschulen be-
standen, liess der finfte Ordensgeneral die
dort gemachten Erfahrungen sammeln und ver-
arbeiten. So entstand die »Ratio Studio-
rum «, die erste umfassende und wissenschaft-
liche Mittelschulpddagogik. Der Schultypus war
der Normaltyp des Humanismus. Ihm diente
das von den Jesuiten als regularer Bestandteil
der Schulerziehung eingefiihrte Schulthea -
ter. Trotzdem wurde in den Jesuitenschulen
bereits die Notwendigkeit einer starkeren Be-
tonung der Realien durch die Erfeilung ei-
nes geographisch-geschichtlichen “Unferrichtes
erkannt. Die methodische Ausbildung
derLehrkrafte wurde nachdricklich ver-
langt und durchgefiihrt. Die Selbstregie-
rung der Schiiler, auch in disziplinari-
scher Hinsicht, fand ihren Ausdruck in den Aka-
demien und Kongregationen, sowie im eigent-
lichen Unterrichtsbetrieb. Der ganzé Unfer-
richt bekam durch die religiose Zentralidee
seine harmonische Zusammenfassung, wobei
die periodischen ignatianischen Exerzitien ein
besonders wertvolles Erziehungsmittel darstell-
ten.

Zweihundert Jahre nach der Ordensgrindung
sollte die Geschichte ein augenfélliges Zeugnis
fir den Uberragenden Wert der Jesuitenschulen
geben. Als Papst Clemens XIV. im Jahre 1773
unter dem Druck der jesuitenfeindlichen Regie-



rungen von Porfugal, Frankreich und Spanien
den Orden aufhob, waren es zwei ganz und
gar nicht katholische Herrscher, die diese Auf-
hebung nicht anerkannten. KénigFriedrichll.von
Preussen und Zarin Katharina von Russland wei-
gerten sich, die Jesuiten zu verlieren, weil sie
in ihnen dié vorzuglichsten Schulmanner und
besten Forderer ihres nationalen Schulwesens
sahen. So konnten die Jesuiten mit papstlicher
Genehmigung in beiden Landern ungestort

ihrer Bildungsarbéit nachgehen und bildeten
den Stock fir das schnelle und blihende Wie-
deraufleben des Ordens, als dieser im Jahre
1814 von Papst Pius VII. wieder hergestellt
wurde. (Jesuitenschulen in der Schweiz: Luzern
1577, Freiburg 1582, Pruntrut 1591, Polleggio
1622, Sitten 1625, Bellinzona 1646, Brig 1662,
Solothurn 1668, Schwyz 1836.)
(Fortsetzung folgt)

Chur. Dr. B. Simeon.

Natur und Kunst in der Musik Brief an einen jungen Dirigenten

Am schonen See, in den grauen Herbsttagen
1947.

Mein lieber junger Musikus!

Dass Du, erst vor ein paar Jahren dem Semi-
nar entschliipft, Dich schon mit solch kitzligen
Fragen beschaftigest, ist wirklich ein Einzelfall.
Aber es stellt Dir ein gutes Zeugnis aus:
das des denkenden Menschen, des den-
kenden Musikers. Und diese sind laut
Schopenhauer selten; sagt er doch irgendwo:
Von hundert menschlichen Wesen denken nur
zwei und eines davon nur halbwegs. Was sagst
Du dazu? Doch ein Armutszeugnis fiir uns arme
Erdenwiirmchen. DassDu eine seltene Ausnahme
bist, dazu begliickwiinsche ich Dich und driicke
im Geiste Dir die Freundeshand: »Salu Fritz,
hitt gilts Chritz!«

»NaturundKunstinder Musikl«
wirklich ein heikles Kapitel, das man unter Mu-
sikkollegen dem Frieden zuliebe oft besser un-
berthrt 13sst.  Aber diesmal, Fritz, wollen wir
das Thema frisch und grindlich anpacken, die-
weil wir zwei deswegen einander nicht in die
Haare geraten. Oder? Ich hoffe es nicht.

Du kennst, wie Du mir s. Z. geschrieben, von
J. S. Bach das »Wohltemperierte Klavier,
das Werk aller Werke. — Kennst Du aber
auch — vielleicht vom Radio her — dessen
Mofetten, Kantaten, Passionén, vor denen das
dramatische Genie Richard Wagner in die Knie
gefallen ist, als er nach dem Studium dieser
Kompositionen die Chore des »Parsifal« zu
schreiben begann? Und seine gewaltigen Or-

gelsticke, die die Glorie himmlischer Heere
zeichnen? Seine »Passacaglia« mit dem quélen-
den Ostinato (vom Hoéchsten, das es uberhaupt
fur die Konigin der Instrumente gibt)? Dann die
machtige D-Dur-Fuge (ein glanzendes Konzert-
stiick) und das A-Dur-Préludium und Fuge (ei-
nes der subfilsten und feinsten Orgelstiicke)?
Weiter die imposante, grosse G-Moll-Fuge,
die der hochtalentierte Padogoge Meister Jo-
sef Schildknecht (Hitzkirch) seinen anhanglichen
Schilem an hohen Festtagen virtuos vorfiihrte?
Die D-Moll-Toccata usw.? Hochste, reine Kunst!

J. S. Bach war eine unvergleichliche Klavier-
und Orgelgrosse, sowohl als ausfuhrender Mu-
siker wie vor allem als Komponist. Wir stau-
nen vor der Grosse der Anlage wie vor den
wunderbaren Details seiner Werke, die alle in
stillen Stunden bis in die tiefe Nacht hinein von
dem goftbegnadeten Musiker bis aufs feinste
und sensibelste ausziseliert wurden. J. S. Bach,
den Ludwig van Beethovén »kein Bach, son-
dern ein Meer an Grésse« nennt, gab auch nicht
das kleinste Klavierstick, das er fiir seine Sohne
schrieb, aus der Hand, bevor er es auf die
Goldwaage gestellt. »Die Welt ist hart«, pflegte
er zu sagen, »und einmal das Urfeil gefallt, ist
Nicht wahr,
Kollege, fiir uns kleine und grosse Komponisten
ein leuchtendes Vorbild? das leider nicht immer
beachtet wird.

Und jetzt machen Dir schon die »Kleinen
Fugen«, nachdem Du doch die 2- und teilweise
auch die 3stimmigen Inventionen durchgear-

391

es schwer, umzukorrigierenc.



	Die Schulgeschichte als Zeugnis katholischer Kulturkraft

