
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 34 (1947)

Heft: 1: Sondernummer : Erziehung zum Schönen

Artikel: Erziehung zum Schönen

Autor: Pfiffner, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wahre Fratze sich verbirgt, dass aber auch

umgekehrt ein ungeschminktes «natürliches» Antlitz

so viel seelenvoller, gehaltvoller, innerlich

wahrer und schöner ist. Konzessionen an den
Geschmack der Masse verbergen immer eine

Unaufrichtigkeit; bieten irgendwie Steine statt

Brot.

Erziehung zum Schönen

Das Schöne

«Der Herr Gott aber rief dem Menschen:
Wo bist du ?»

Wie ein Traum liegt das Wissen um das

Schöne in der Menschenseele. Sie hat es

geschaut, ehe sie hemiederstieg zur Erde; sie

muss es geschaut haben. Was weiss der Mensch

davon? Er weiss nur das eine voll und ganz,
dass ihn ein unstillbares Sehnen erfüllt und

bewegt und durch das Leben begleitet: Das Sehnen

nach dem Schönen.

Offenbar ist, «dass das Schöne eine Eigenheit

des Seins selber ist, ihm nicht zukommt
bald hier, bald dort, an diesem und nicht an

jenem Ort, bald zu dieser Stunde und zu jener
nicht, abhängig von den Meinungen der
Menschen oder vom Zufall, sondern dass es immer
ist und ewig und also notwendig und dass die
Welt im Nu nicht mehr sein würde, wäre die
Schönheit nicht», wie Theodor Haecker in

seinem Buche «Schönheit» schreibt.

So war es denn auch dem Menschen gegeben,

das «Schöne», damals schon, als das

Paradies auf unserer Welt war, reale Wirklichkeit,
und nicht bloss ein leidvolles Wissen um
entschwundenes, ungetrübtes Erdenglück. Es umgab

den Menschen; es erfüllte ihn; es erhob
und beseelte ihn; denn damals war er ganz mit
Gott verbunden, dem Urgrund und Urquell
alles wahrhaft Schönen, und es gab nichts

Unschönes, das sich trennend zwischen die ewige
Schönheit und den Menschen setzte.

Ja, so war es, und so blieb es: Nur vom
Schönen und Guten wusste der Mensch, bis er,
durch das Lügenspiel der Schlange betört, fiel.

«Sähest du nie die Schönheit im Augenblick
des Leidens, niemals hast du die Schönheit

gesehen; sähest du die Freude nie in einem schönen

Gesicht, niemals hast du die Freude gesehen»

(Schiller).

P. Thaddäus Zingg O. S. B., Einsiedeln.

«Da gingen ihm die Augen auf», und von nun

an

sah er auch «das Schöne im Bösen».

Codex 51, St. Gallen Johannes

«Nicht das Böse ist schön; aber der Geist
des Bösen verfügt über Schönes Es ist

auch ihm gegeben. Er ist der Fürst dieser

Welt. Diese Welt aber ist von Gott schön

erschaffen worden, und soweit die Macht des

gefallenen Engels reicht, reicht sie eben auch

über die Schönheit dieser Welt. Alles aber,

worüber er Macht hat, ist ihm nur Mittel, den

Menschen unter seine Macht zu bringen. So

5



mag er Besitz ergreifen und Gebrauch machen

von der Schönheit der Natur, der Steine, der
Pflanzen und Tiere und des Geschlechtes, wenn
sie nicht im Schutz der Engel und des Heiligen

Adam: Detail von einem Beichtstuhl im Kloster
St. Gallen

stehen.» Haecker. Und das ist eine Seite des

Fluches, der auf dem gefallenen Menschen

lastet, dass er auf der Welt der Dornen und
Disteln der Schönheit des Bösen allzu leicht

zugänglich ist. Er, der einst nichts wusste von Tod

und Müdigkeit, kennt nun die Kürze der Zeit
und das Ermüdende der Lasten, und davon

kommt ihm unbewusst der Drang nach flüchtig
raschem und mühelosem Geniessen.

Aber «Gott ist ein verborgener Gott
und Seine Schönheit ist in ihrem Kerne

eine verborgene Schönheit».* Das gilt von
allem wahrhaft Schönen, vom wahrhaft Schönen

der Dinge bis zum Schönen der Kunst und

der Religion. Es will gesucht, erkämpft, errungen

sein. Und da der Mensch des Werktagge¬

triebes weder ein Bedürfnis empfindet, noch

Zeit zu haben glaubt, nach dem Verborgenen
zu graben und nach dem Geheimnisvollen zu
forschen, er aber des Schönen, so lange noch

ein Funke des Menschlichen in ihm brennt,
nidht entbehren kann, so eilt er nach dem

Schein bestrickenden Oberflächenglanzes und

greift gierig nach dem Schleckzeug vergiftenden

Truges.

Doch bei der Kost des Truges erschlafft und
erlahmt die Seele. Das Auge ermattet und verliert

die Sicht auf die letzten Dinge. Der Mensch

kommt um seine Würde und sinkt bis zum
mehr oder weniger hochgezüchteten Tier der
Zivilisation. Und so ist es geworden: «Die
Leiter steht verkehrt auf der Welt, und ihr

Fuss reicht bis zur Hölle, ihre Stufen scheinen

aufwärts zu steigen, wenn sie abwärts gehen,
und abwärts zu gehen, wenn sie aufwärts

steigen», wir sfehen im Reiche des gefallenen
Engels, «dem schön ist, was verführt, verlockt»,
wir stehen in unserer Zeit, welche die Verwirrung

an der Stirne trägt, die Verwirrung der
Gottentfremdeten.

Findet der Mensch eine Entschuldigung
dafür?

Nein. — Und vielleicht doch, nämlich die,
dass es oft so schwer ist, das Göttliche vom
Dämonischen, die Schönheit vom täuschenden

Scheine zu unterscheiden, und dass wohl darum

nur ganz besonders begnadete Menschen

den Weg zum wahrhaft Schönen selber finden.
Hieraus erwächst die Erziehungspfficht. Wird
sie erfüllt? Ob nicht Familie und Schule im un-
bewussten Banne einer materialistischen

Zeitströmung die volle Bedeutung des Schönen im

Menschenschicksal verkennen und im Streben

darnach bloss Träumerei, Weltfremdheit oder

Luxus sehen? «Vergessen wir nicht, dass das

Schöne, das von einer selbstgenügsamen,
beschränkten Wissenschaft ohne Weisheit, von
einer separierten und stolzen Ethik ohne

Heiligkeit so leicht und so falsch für überflüssig

gehalten wird, während im Elend dieser Welt

gerade das es ist, was nottut»,* denn: Wie

'Zitate: Theodor Haecker: «Schönheit. Ein Versuch». "Zitate: Theodor Haecker: «Schönheit. Ein Versuch».

6



Ostfassade
Kloster St. Gallen

ein Traum liegt das Wissen um das Schöne in

der Menschenseele. Sie hat es geschaut, ehe

sie herniederstieg zur Erde; sie muss es
geschaut haben. Was weiss der Mensch davon!
Er weiss nur das eine voll und ganz, dass ihn

ein unstillbares Sehnen erfüllt und bewegt und

durch das Leben begleitet: Das Sehnen nach

dem Schönen.

Das Schöne und die Kirche
«Was schön ist, stammt aus Gott!»

Claudel

«Was schön ist, stammt aus Gott!» Und es

führt wieder zu Gott durch die Kraft des Gött¬

lichen, die in ihm ist. Das wusste die Kirche

im 3. Jahrhundert schon, als sie begann, die
Katakomben mit jenen geheimnisvollen Bildern

und Symbolen zu schmücken, die in ihrer

eindringlichen Sprache Tiefensichten ins Ewige
öffneten und der Seele der Gläubigen mithalfen,
sich aus den Fesseln des Irdischen loszulösen

und in die Freiheit des Göttlichen
emporzuschwingen.

Das wussten die Christen des 5. und 6.

Jahrhunderts, die in den herrlichen Mosaiken ihrer

Basiliken die Heiligen darstellten, wie sie in

weltentrückter Feierlichkeit Gott entgegenschritten

und die Betrachtenden gleichsam mit-

7



zogen ans Ziel ihrer Sehnsucht nach ewiger
Schönheit.

Das wussten die Mönche des frühen Mittelalters,

denen der festgefügte Bau ihrer karolin-

gischen Klosterkirche der Himmel auf Erden

war und deren Geist sich auf dem Wege des

Schönen in Wort und Lied und Bild aus der

Enge der Mauern und aus dem Dunkel

mannigfaltigster Nöte aufschwang zu jener sichern

Stadt, in der es nie Nacht wird.

Das wusste die Kirche der Gotik, die
schönheitsbegeistert mit dem überirdischen Leuchten

der Bilderfenster und dem innig frommen Wirken

erhabenen Tafel- und Schnitzwerkes zu
Ehren Gottes, der Himmlischen Frau und aller

Heiligen die Seelen erfasste, selbst den Steinen

der Dome Leben gab, sie ihrer Schwere
entlastet himmelwärts fahren liess, auf dass sie die
Menschenherzen mitrissen in die hehren Höhen

des Heiligen.

Das wusste vor allem auch die Kirche des

Barock, die wie P. Ludwig Räber in seinem

herrlichen Buche «Maria Einsiedeln» aus grossem

Erleben schreibt, das Schöne aller Kunst...
«die schwingende, klingende Form hoher

Gedanken, ringender Ausdruck kraftvollen Lebens,

türmendes Schaffen ewiger Werte» in ihre

Dienste zog: die Architektur geschlossner Einheit

im Fluge auf unendliche Weiten und Tiefen,

die Bildhauerei in der rauschenden Form

heiliger Begeisterung, die Malerei, die Firma-

rr.ente aufriss, um Himmlisches zu enthüllen, alle

Musik von der der heiligen Stille bis zu der des

stürmischen Jubels, die Poesie und selbst das

Theater des mystischen Spiels. «Man ging
zurück bis zum Anfang und schaute vorwärts bis

zum Ende. Und überall war Gott, Urgrund der

Seele und Endziel ihrer Liebe.» P. Ludwig
Räber.

Und wenn die Kirche bei dieser innigsten
Verschwesterung mit der Kunst, die doch
neben der Macht zu den «verführerischsten

Schönheiten» der Welt gehört, keinen Schaden

nahm, so war es nur deshalb, weil heilige
Liebe zum Einen, der die Schönheit selber ist,

sie leitete, so dass wir ihr mit Gertrud von Le

Fort bewundernd zujubeln können:

«Du hebst dein Haupt bis an den Himmel,
und dein Scheitel wird nicht versengt,
Du schreitest bis zum Rande der Hölle nie-
und deine Füsse bleiben unversehrt! [der,
Du bekennst Ewigkeit,
und deine Seele erschrickt nicht.»

Es ist schon so, dass die Bedeutung der

Kunst für die Kirche darin liegt, dass alles wahrhaft

Schöne «zurück zum Anfang und vorwärts

zum Ende» führt. Und wenn es eine Zeit gab,
die diese Führung unerlässlich macht, eine Zeit,
in der die Kirche nicht auf die Mitwirkung der
Kunst in der Sorge um die Seelen verzichten

kann, so ist es die unsrige; denn: «Die Situation

erfasst uns wie ein mächtiger Strudel, —
wir werden durch Wirbel und Wirbel gejagt.
Die Kunst aber stellt die Proportionen der Dinge
wieder her», so Oskar Bauhofer in seinem

tiefgründigen Buche «Der Mensch und die Kunst».

Wahrlich, der Mensch unserer Zeit hat die

Proportionen der Dinge zerstört. Er weiss wohl

mit allen Massen vom Tausendstelmillimeter bis

zur Lichtstunde zu rechnen; aber er kann nicht

mehr unterscheiden, was gross und was klein

ist in der Sicht des Ewigen. Was weiss er

eigentlich noch von der Hierarchie der Werte,
die Gott über alles stellt! Was interessieren

ihn noch seelische Grössen, wenn er im Banne

der materiellen Güter steht. Es ist ein Verhungern

bei vollen Töpfen. Und da tut etwas not:
«Das Kunstwerk muss Nahrung werden den

ewigen Gefühlen.»

Nicht, dass Kunst Religion wäre! Sie ist

nicht einmal Religionsersatz. Sie ist aber auch

nicht bloss ein «ästhetisches Reizmittel des

Tages, Schmuck eines bürgerlichen oder
unbürgerlichen Daseins», sondern sie ist Brot,
wirkliches Brot, das Nahrung wird zum Denken um
höhere, ewige Realitäten.

Gewiss, das Künstlerische ist auch nicht der
Brennpunkt im katholischen Gotteshause, selbst

wenn es die Bewunderung aller Kunstfreunde
und die Neugier aller Baedeker-Reisenden

8



weckte. Das ewige Licht sagt uns, wohin wir

den Blick zu richten haben; aber wo Gott

thront, da kann nur Schönheit sein; denn
unvereinbar mit dem Göttlichen ist das Unschöne,

und gotteslästerlich ist das Hässliche am Orte
des Allerheiligsten.

Zu diesem Bewusstsein müssen wir die

Jugend führen. Wir müssen ihr die Augen für das

Schöne in der Kirche öffnen. Wir müssen sie

hinweisen auf die Schönheit und Geistestiefe

der lifurgischen Handlungen und Gebete. Wir
müssen sie hinzuführen suchen zum Nacherle¬

ben der religiösen wie der künstlerischen

Schönheit feierlicher Messgesänge, auf dass sie

hörend erlebt und schaut: das inbrünstige Flehen

des Kyrie, den heiligen Jubel des Gloria,
die Zeit und Ewigkeit umfassende Dramatik des

Credo, die anbetende Liebe des Sanctus und

Benedidus und das vertrauensvolle Bitten des

Agnus Dei. Sollte es nicht möglich sein, obere

Schulklassen von Zeit zu Zeit einmal in eine

Kirchenchorprobezu begleiten, in dersieSatzum
Satz erlebnismässig in Text und Musik und ihr

harmonisches Einswerden zu Gottes Verherr-

9



lichung eingeführt werden könnten? Sollte man
nicht auch auf die reiche Farbensymbolik hinweisen,

welche die Kirche kennt und pflegt, hinwei-
senauf die ureigeneSprache jeder Farbe aus den

sakralen Gewändern? Sollte man der Jugend
nicht die Augen öffnen für all das Schöne, das

Flandwerk und Kunst im Kleinen und Grossen

unserer Gotteshäuser geschaffen haben, zeigen,
wieviel Können und Liebe aus dem Schaffen

aller Dinge spricht von der Spitze des
Altartuches bis zur Grösse, Form und Zier der

Glocke. Ja, sollfe man eine Pilgerfahrt nach

dem Fleiligtum von Maria Einsiedeln nicht auch

künstlerisch vorbereiten, auf dass dann die
geöffneten Augen besser und weiter sähen und

das Herz der Gnade offener stünde im

Zusammenwirken von Glaube und Schönheit? Ob wir
dann vielleicht auch erführen, was Cyrillus von
Alexandrien vor gut fünfzehnhundert Jahren

erfuhr:

«Einmal reisst es uns alle hinauf,

aus Zerfall in ewige Jugend,

aus Sterben ins Leben,

aus Siechtum in siegende Kraft,

aus Kleinheit in Glorie,
aus engen Zeiten in ewige Weiten.»

Und gelangten wir auch nie auf solche Höhen

geistigen Schauens, so läge die Wünschbarkeit
der Führung zur religiösen Kunst doch auch in

der Tatsache begründet, dass vom natürlichen

Unterscheidungsvermögen zwischen «schön»

und «unschön» heute bei den meisten
Menschen doch wenig mehr als eine verkümmerte

Anlage vorhanden ist. Daher mag auch die
Unverfrorenheit kommen, mit der jedermann beim
Bau und bei der Ausstattung eines Gotteshauses

mitspricht, was Schettler zur Klage treibt:
«Ueber die Kunst urteilt jeder, als hätte er ein
Recht dazu»; und dass man vor den Früchten

solchen Handelns mit der «Mater Ecclesia» und

Hildegard von Bingen jammern möchte:

«Höre mich, Himmel, und schaue, wie mein

Antlitz voll Staub ist!»

Bedenken wir doch, dass der Teufel nicht

ungern ins Heilige sudelt, und bemühen wir
uns daher, die Jugend so weit zu erziehen,

dass das reife Alfer in Ehrfurcht vor dem
Geheimnis des Schönen schweigt, wo es sich im

Urteil nicht mehr sicher fühlen kann.

Das Schöne im Heim

«Der Mensch braucht ein Plätzchen,

und wär's noch so klein,

von dem er kann sagen:
Sieh her, es ist mein.

Hier leb' ich, hier lieb' ich,

hier ruhe ich aus;
hier ist meine Heimat;
hier bin ich zu Haus'.»

Der Mensch braucht ein Heim. Er muss es

sich irgendwie gestalten, irgendwie, grad wie
jeder Vogel sich sein Nest auch irgendwie
gestalten muss, der Spatze anders als der Fink,
schnell zufrieden der erste, anspruchsvoller der

andere; was hat's zu sagen? Der Spatze bleibt
auf seinem haudrigen Häuflein von Lumpen
und Stroh doch der Spatze, der er ist, und er
wird dabei nicht minder, grad wie der Fink

auch bloss Finklein bleibt und nicht mehr wird,
trotzdem er im kunstvoll gebauten, sauberen

Nestchen sitzt. So unberührt wie der Spatze
und der Fink bleibt der Mensch vom Heime

nicht. Es formt ihn aus der Kraft des Schönen

oder Hässlichen, es wirkt auf ihn, ob er es

glauben will oder nicht, indem es ihn so oder

so zieht, aufwärts zu höherem Menschentum

oder abwärts, bis unter jene: Stufe, wo der

Mensch aufhört, Mensch zu sein.

Ist es da nicht sonderbar, dass der Mensch,

dessen Sein und Werden, dessen Wohl und

Wehe so sehr vom Heime abhängt, nicht aus

seinem Wesen heraus die Gabe in sich trägt,
sich sein «Nest» so zu bauen, wie es zu seiner

Art passt und zu seinem Besten ist?

Es gab wohl Zeiten, in denen der Mensch

das Gestalten seines Heims besser verstand

als heutzutage; damals, als er noch mehrMensch

war, damals, als er mit sich selbst und mit der
Natur noch enger verbunden lebte, damals, als

er das wahrhaft Grosse und Schöne noch zu
erkennen und es ihn anzuziehen und zu fesseln

vermochte. Es war damals, als jeder Handwer-

10



ker noch ein Künstler war und das, was er zur
Heimgestaltung schuf, ganz selbstverständlich

schön und gut; damals, als der Mensch noch

nicht verindustrialisiert und vermaterialisiert
ruhelos durch Zeit und Leben raste, damals, als

er noch nicht so oft der Sklave von Katalogen,
Schaufenstern, Propagandakniffen und Modewitzen

war.

ein jeder Gegenstand schön, beseelt und lebenswarm.

Schönheit und Wärme strahlten von den

Dingen in die Stuben und Kammern aus und

erfüllten sie. So wurden die Heime heimelig.
Dann kamen die Maschinen, die Automaten.

Sie bedingten Serien- und Massenfabrikation.

Diese verlangte Einheitstypen und Schablonen.

Gewiss, beide sind voll und ganz am Platze,

Schöner Winkel im
Esszimmer

Um wieviel leichter muss es dazumal gewesen

sein, ein Heim zu gestalten, als es noch

keine Mode gab, die heute — international

und heimatfremd hergeflogen — so viele Köpfe
verwirrt und nicht selten zu unglaublichen
Torheiten führt. Um wieviel leichter muss es dazumal

gewesen sein, sich sein Heim zu gestalten,
als noch ein Stil galt, herausgewachsen aus der

Gesinnung einer Epoche, ein Stil, reich an

künstlerischen Werten und ungemein elastisch

in der Anpassungsfähigkeit an die Eigenart des

Ortes, an die Persönlichkeit des Einzelnen wie

an die Sonderheit der verschiedenen Stände.

Damals kannte der Handwerksmeister noch

die schicksalhafte Bedeutung des Schönen für

Zeit und Ewigkeit. Er sah eine Mission in

seinem Schaffen, und Liebe führte ihm die Hand.

Und diese Liebe ging vom Meister in die Dinge
über, die erschuf, und blieb darin. Und so wurde

wo es um die Fabrikation von Ziegelsteinen,

von Drahfstiften, von Leimtafeln und tausend

andern industriellen Erzeugnissen geht, zu
denen der Mensch in keinem seelischen Verhältnis

steht. Aber die Einheitstypen- und
Schablonenartikel überschritten alle Grenzen ihrer

Daseinsberechtigung und bemächtigten sich dessen,

was schön sein sollte. Sie verdrängten das

handwerkliche Schaffen und erwürgten damit
die Seele der Dinge. Das Eingehen auf örtliche
und persönliche Eigenart hörte auf, der Sinn

für Bodenständigkeit entschwand, das Standes-
bewusstsein ging verloren, und damif kam die

allgemeine Verflachung. Pariser Genre fand den

Weg bis ins entlegene Berghaus, Berliner Art
ins letzte Dorf. Der Casserollier des Grand-
Hötels und der Bauernbursche rauchfen
Zigaretten gleicher Marke, die Genfer Midinette
und die Toggenburger Fabrikantenfrau kauften

11



nach dem gleichen Katalog. Noch mehr: die

Verlagerung des Schwergewichts alles

industriellen Planens von der Persönlichkeit auf die

Masse brachte ein Opfern der Qualität zugunsten

des niedern Preises, ein Opfern des innern

Gehaltes zugunsten hohlen Scheines, ein Opfern
der Schönheit zugunsten bestrickenden Bluffs.

Fortschritt nannte man es. Der fortschritttrunkene

Mensch um die Jahrhundertwende —

denfranseln an Eisendrähten als Blumenersatz.

Die Wände schmückte man mit billigen
Kunstdrucken in pompösen Goldrahmen, seicht
sinnliches Gesdhluder in Rosarot und Himmelblau,

und nach Zugabe weiteren Trödlerzeuges war
«die schöne Stube» fertig. Erreicht war das Sa-

lönchen der Hausfrau mit den ewig verschlossenen

Fensterläden, — dass die Sonne nichts

verderbe, — erreicht das Visitenprunkgemach

und auch später noch — merkte nichts. Wertvoller

Hausrat, köstliches Geschirr und Gerät

wurden als altes Gerümpel auf Estriche und

Dachkammern verbannt oder an schmunzelnde

Feilträger verschleudert, handwerklich geschaffene

Truhen in Scheunen und Ställe verschleppt,

wo man sie als Kurzfuttertröge oder Kaninchenställe

missbrauchte. Dann füllte man die

Wohnungen mit Fabrikationsprodukten, mit Möbeln
steif und kalt auf Hochglanz poliert wie
Reklamebüchsen. Vertikow und Büfett bekamen

ihre Früchteschalen aus Pseudosilber zu tragen,
in die Vitrinen aus «Mahagoni» stellte man

Raritäten aus Katzengold, dazu den ewig
verliebten «Trompeter von Säckingen» in

kläglicher Aufmachung und den untötlichen «Löwen

von Luzern» in seifigem Gips. In blechernen

Vasen prangten Pfauenfedern oder bunte Sei¬

der Mama, in das die Buben und Mädchen bloss

zu treten wagten, wenn die Mutter ausgegangen

war, und auf dessen Divan sich der Papa

vielleicht einmal anlässlich seines fünfzigsten

Geburtstages setzen durfte.

Phantasie?

Nein, Wirklichkeit ist derlei bis in unsere

Tage, und das trotz aller Vorträge im Radio,

womit man Reden aus Moskau und Musik aus
London hören kann, Jazz und Predigt aus der

gleichen Röhre und selbst das Klingeln des

Messglöckleins zum Spiel von Messern und

Gabeln um Schübling und Zervelat. Der
Kulturbolschewismus unserer Zeit erschreckt!

Man mag im Hochgefühl schwelgen, heute

den Erdball in weniger als 100 Stunden

umfliegen zu können, man mag vermessen weiter

12



sinnen, wie dem Herrgott im Himmel mittels

Technik und Chemie ein Schnippchen geschlagen

und die «Dornen und Disteln» samt dem

«Schweisse des Angesichtes« doch noch beseitigt

werden könnten, bedrückend bleibt die

Tatsache, dass der Mensch selbst in alltäglichen

Dingen nicht mehr fähig ist, das Göttliche vom
Dämonischen, das Hohe vom Niederen, das

Erhabene vom Lächerlichen, das Wertvolle vom
Nichtsnutzigen, das Schöne vom Hässlichen zu

unterscheiden.

Kein Wunder, wenn bei diesem Mangel an

Werturteil, das was Heim sein sollte, so weit
herum nur noch Wohnung ist, konventioneller

Treffpunkt der Zugehörigen zum Essen, der

gewöhnliche Unterschlupf der Söhne und Töchter

zum Schlafen, der hemmende und

beengende Durchgang der Buben und Mädchen zur
heissersehnten Ungebundenheit. Es fehlt den

Stuben die geheimnisvolle Kraft des Schönen,

jene Kraft, die alt und jung an sich zieht, an

statt, auf welcher der Qualm der Alltagssorgen
und die Stickluft abstossender Gewohnheiten

das heilige Feuer auslöschten, so dass nun
Kälte in den Räumen liegt, die eisige Kälte, die

Lieblosigkeit, Hochmut, Gereiztheit, Unrecht,

Härte, Neid, Geiz und Lüge gebiert.
Nur wo wahre, innere Schönheit herrscht, da

ist das Heim, da kann die Flamme der Herdstatt

leuchten und erwärmen, nur da ist die
Stube, die bewirkt, dass ihre Besitzer nach des

Tages Arbeit beglückt nach Hause eilen, dass

sie das Daheim-sein-können als ein Geschenk

empfinden, als Gunst, als Glück und es ein

Opfer nennen, wenn sie in Feierabendstunden

auswärts müssen?

Soll da die Schule nicht erziehen?

Wie oft schon wurde der Wunsch laut, man
möchte die Kriegsgeschichte durch Kulturgeschichte

ersetzen! Ob es heute nicht an der
Zeit wäre, wenigstens mit den Mädchen der

Mädchenschlafzimmer

sidh bindet und zusammenhält, dass sie alle

eins werden, die Menschen, ihr Heim und die

Dinge.
Ja, eine Wohnung ohne Schönheit ist kein

Heim, sie ist bloss «eine Herdstatt ohne Feuer»,

wie Papst Pius XII. 1943 schrieb, eine Herd-

obem Primarschulklassen das Heim zu behandeln,

die Geschichte von seinem Werden und

Untergehen, ähnlich vielleicht wie ich es hier
skizzierte? Wieviel Stoff aus Geschichte und

Erfahrung wäre da vorhanden, wieviel
Anschauungsmaterial in Gegenstand und Bild! Und wie

13



zeitgemäss wäre dieses Schaffen; denn es

kommt wahrlich nicht von ungefähr, dass die
«Pro Helvetia» und der Schweiz. Gemeinnützige

Verein heute iri Verbindung mit kirchlichen

und weltlichen Behörden Heimwochen

durchführen und so eindrücklich auf die Bedeutung

des Schönen im Heim hinweisen.

menschenwürdig leben lässt, zusammenfänden,

um ihm ein Heim zu schaffen.

Wohl unbewusst, einzig aus natürlich gesundem

Empfinden heraus wurden im «Oberziel»

alle vier Forderungen, die man an schöne Dinge

stellen muss, restlos erfüllt, die Forderungen

der Zweckmässigkeit, der Einfachheit, der

Das Schöne in der Heilpädagogischen
Beobachtungsstation «Oberziel»,
St. Gallen

«Freude ist der Himmel, unter dem alles

gedeiht, Gift ausgenommen».
Jean Paul

Was den Besucher der am 2. Februar 1947

eingeweihten, heilpädagogischen
Beobachtungsstation «Oberziel» überrascht, ja, was ihn

mit Erstaunen und Bewunderung erfüllt, das

ist dieunter ähnlichen Voraussetzungen noch nie

erlebte, erfreuende Atmosphäre des Schönen,

die das Haus umgibt, alle Räume erfüllt und

alle Dinge umwebt. Es ist jenes beglückende

Schöne, das im Grunde genommen ganz einfach

dem Sinn für das Selbstverständliche entsprungen

ist, das Schöne, das das Leben eigentlich
jedem zu bieten vermöchte, bei dem sich sicheres

Werturteil, frauliche Feinfühligkeit, Liebe zu

Mensch und Ding und ein Einkommen, das

Wahrheit und der Harmonie, und so ist «Oberziel»

ein einzigartiges Schulbeispiel guter
Heimgestaltung geworden.

Jeder Raum spricht durch seine Ausstattung,
dass er zum zweck- und sinngemässen
Gebrauch da ist: zum Drin-Ieben, Drin-arbeiten,

Drin-spielen, Drin-singen, Drin-beten, Drin-ru-
hen oder eben zum so voll und ganz Drin-
daheim-sein. Jedes einzelne Stück Hausrat,
jedes Gerät und Ding bietet sich zum frischfröhlichen

Gebrauche an, zum allzeit bereiten Helfen

und Dienen und zum gottgewollten
Erfreuen. Allüberall findet man eine Zweckmässigkeit,

die zum Bleiben, zum Mittun, zum
Mitwerken und Mitgeniessen einladet, und sie tut

das mit seltener Natürlichkeit, frei von allem

Aufdringlichen und Gesuchten.

Dieses unbedingte Gebrauchsfertig- und Ge-
brauchstüchtig-sein ist nur bei konsequentem

Dringen auf Einfachheit möglich, eine Einfach-

14



heit, die auf ailes Ueberflüssige in Zahl und

Mass und Form und Zier verzichtet und —
ohne nüchtern oder langweilig zu werden —
die Räume wie die Austattungsgegenstände
frei hält von allem, was nichts zu tun und

nichts zu sagen hat, da aber, wo Vielfalt
unumgänglich ist, durch saubere Ordnung der Dinge
jede verwirrende Unruhe und jede Verschwommenheit

ausschliesst. So kam Klarheit in jede
Linie, Gegebenheit in jede Form, Ruhe in jede
Sache, Charakter in jeden Raum.

Diese Klarheit verlangt unerbittlich nach

Wahrheit, nach jener Wahrhaftigkeit, die keinen

falschen Schein duldet, keine Imitation,
keine Vorspiegelung von Werten, die nicht

vorhanden sind, kein Getue als ob und wie

wenn. Ehrlich offen, unverkünstelt und brav

und schön zeigt sich das Ffolz der Heimat von
Tisch, Stuhl und Bank, von Truhe und Schrank,

von Kästchen und Bettstelle, und selbst das

Klavier, das gute, erlaubt sich keine Extrava-

nichts ist da zu sehen von all dem blechernen

Schwindel mit Edelmetallgetue, nichts von all

der sentimentalen Süsslichkeit und all dem

schmusigen oder frömmelnden Zeug, wie man

es so gerne kindlich und volkstümlich nennt

und wie es sich unter diesen verführerischen

Marken so leicht und so oft in andern Heimen

einzuschmeicheln vermag.
Wie könnte da die Harmonie fehlen, die

Augen und Seele wohltuende Harmonie, die
in jeder Linie, jeder Farbe, jedem Dinge liegt,
all die Gegenstände unter sich verbindet und

mit den dazugehörenden kleinen und grossen
Leuten zum geschlossenen Ganzen macht, das

sauber und schön ist, frisch und gesund wie
ein rechtes Bubenlied!

Fürwahr, es brauchte eine für alles Schöne

sensible Frau, eine Frau voll sonniger Mütterlichkeit,

wie es Frau Dr. Spieler-Meyer, die
Präsidentin des Seraphischen Liebeswerkes So-
lothurn ist, eine Frau, die aus ureigenem Er-

Bubenstube

ganzen. Anständig sind auch die Kunstdrucke

an den Wänden nach Originalen tüchtiger
Schweizer Maler oder alter Meister, echt die

Radierungen, urgesund die kleinen Holzschnitte,

gediegen ein Holzrelief und die Kruzifixe von
Künstlerhand geschaffen. Nichts, rein sauber

leben weiss, was das Schöne für den Menschen

bedeutet und wie es im Menschen zu wirken

vermag, um diese künstlerisch und handwerklich

so hochwertige und psychologisch so feine

Gestaltung der Heilpädagogischen
Beobachtungsstation «Oberziel» ersinnen und durch-

15



führen zu können. Man muss da unwillkürlich an
das Wort denken, das Sfickelberger in seinem

Holbeinroman dem Basler Humanisten Amerbach

in den Mund legt: «Die Welt könnte glücklich

sein, wenn alle Menschen Künstlerseelen be-

sässen!» Gewiss, sie könnte glücklich, so glück-

Das Schöne in der Schulstube
«Man schafft nichts Gutes, ausser man
tut es».

Frei nach Busch

Es war im Januar 1945. Da konnte man in

einem Aufsatz der «Schweizer Schule», unter

Musikecke

lieh sein. Es ist schon so, wie Schettler in «Form

und Schicksal» sagt: «Um Gottesnatur zu fühlen,

muss der Künstler durch alles nur
Zivilisatorische, Geschichtliche, Kostümliche, Modische

und Anekdotische hindurchblicken auf das

Elementare,» Gottesnatur fühlen müssen im

«Oberziel» alle, die da heilen, wie die, die
geheilt werden wollen, und das wahrhaft Schöne

ist das Elementare, das die Atmosphäre für beides

schafft.

Mir ist, Sinn und Seele der Buben und Mädchen,

die da nach «Oberziel» zur Beobachtung

kommen, müssen in diesem Haus des Schönen

aufgehen wie Blumen im Lichte und dann offen

jene Einsichten gewähren, die die Heilpädagogen

nötig haben; denn von allem Schönen

gilt, was Bauhofer von der Kunst schreibt: «Sie

billigt nicht, sie tadelt nicht, sondern sie
entwickelt die Gesinnungen — und Handlungen

in ihrer Folge —, und dadurch erleuchtet und

belehrt sie.»

dem Titel «Das Bild in der Schulstube» ungefähr

folgendes lesen:

«Ja, wenn die Schulzimmer wenigstens
immer noch Zimmer wären und nicht so unglaublich

oft dreinschauten wie Wartsäle von
Nebenbahnen und Buden von Raritätensammlern

in einem! Es tut selbst den Pupillen der Augen
weh, wenn sie durchlassen müssen, was da so
oft an Plakaten, Tabellen, Zeichnungen, Bildern

und Heigelein verschiedenster Art durch- und

neben- und übereinander an die Wände
genagelt und geheftet ist und was dazu an
sogenanntem Anschauungsmaterial aus allen Winkeln,

von allen Tischen und aus den Höhen und

Tiefen aller Kästen gähnt. Eine bedrückende
beklemmende Atmosphäre!

Und in diese Trödlerbudenluft hinein setzt

man Buben und Mädchen während acht

Lebensjahren, Tag für Tag sechs Stunden. Und zu
gleicher Zeit, da das Unschöne, Verflachende
und Gnadenlose wie Jahrmarkfmusik durch das

16



Zimmer lärmt und leiert, ermahnt man die jungen

Menschen heiligen Ernstes, alles Unschöne,

Hässliche, Niedere und Teuflische zu fliehen
und mit unverbrüchlicher Entschlossenheit nach

dem Schönen, Guten, Grossen und Göttlichen

zu streben. Ist derlei Reden nicht fast so, wie

verbannen wir alle unschönen Plakate, werfen

wir alle Dinge auf den Scheiterhaufen, die

irgendein Merkmal der Reklame sichtbar lassen.

Dann aber hängen wir zwei, drei künstlerisch

wertvolle Bilder nach Originalen von Schweizer

Malern an die Wände. Leicht sind solche heute

Schulstube in Oberziel

wenn einer in einem Kanonenrausch die Mäs-

sigkeit predigte!»
Vielleicht ist dem seit 1945 besser geworden;

denn man dürfte nach und nach doch

einsehen, dass jeder Versuch, im Rahmen des

Hässlichen zum Schönen erziehen zu wollen,
widerlichem Witze gleichkommt. Schafte man

für das gute Wort auch eine saubere Luft, in

der das duttende Licht des Schönen leben kann

und nicht, kaum entzündet, in Stank und Russ

ersticken muss!

Luft, Atmosphäre!

Fangen wir vor allem an auszuräumen und

abzuhängen. Lassen wir alles, was für einmal

seine Dienste geleistet hat und vorderhand

nicht mehr gebraucht werden muss, von Boden

und Wand, von Tisch und Lehrerpult verschwinden.

Verlangen wir, dass auch die Schüler ihre

Schulsachen, die zu einer Lektion nicht unbedingt

erforderlich sind, versorgen. Entfernen

wir alle Bilder, die nichts zu sagen vermögen,

vom Schweiz. Schulwandbilderwerk erhältlich.

Ein Tischtuch aus heimeligem Kölsch auf den

Schultisch bringen unsere Mädchen unter Leitung
ihrer Arbeitslehrerin fertig. Eine einfache, ma-
terialechfe Vase kostet nicht alle Welt, oder

ein Milchkrüglein in Bauemtöpferei als Ersatz

ist noch billiger zu haben, und die paar
Blumen oder Stauden darein bieten Garten, Wiese
und Wald umsonst. Damit aber kommt

Ordnung, Ruhe, Farbe und Freude in die vier
Wände. Ordnung, Ruhe, Farbe und Freude

aber wirken wohltuend zusammen und machen

das Schulzimmer zur Schulstube, in der sich

nicht bloss lehren und lernen, sondern auch

atmen und leben lässt.

Ist es nicht zum Lächeln, dass man sich
gewöhnlich derlei Mühen zur Verschönerung seines

Arbeitsplatzes bloss für die Examenstunden

nimmt, während man in den vielen und weit
wichtigeren Tagen des Jahres dafür weder Sinn,

noch Zeit, noch Auge hat? Muss man da nicht
unwillkürlich an jenes Eigentümliche so vieler

17



Damen denken, sich für Strasse, Jahrmarkt und

Theater herauszuputzen, derweil sie nicht das

geringste Bedürfnis empfinden, sich auf den

Feierabend für die Allerliebsten daheim ein wenig

«schön zu machen»? Es muss so etwas wie
ein Sonntagschristentum in diesen Seelen sein,

ein Christentum, das pantoffelzapfenleicht gar
keinen Tiefgang hat.

Nein, das Bedürfnis nach dem Schönen darf

nicht bloss obenauf schwimmen, es muss

Gesinnung sein, die Alltagsieben hat. Und das

Schöne zu suchen und zu pflegen, muss

Alltagssorge sein; denn nur so kann Gesinnung
daraus werden. Doch dazu braucht es Augen,
die das Schöne sehen wie das Hässliche.

Wir müssen unsern Schülern zu diesen Augen

helfen. Das Hilfswerk dürfen wir aber nicht

bloss der Gelegenheit und dem Zufall

überlassen, sonst versandet es im allgemeinen
Lehrbetrieb. Jede Woche ein bestimmtes halbes

Stündchen im eigenen Lehrplan fixiert, dürfte

die Sache, die das Lebensglück jedes Menschen

so sehr berührt, schon wert sein.

Doch, ob man's sagen kann?

Es handelt sich für den Lehrer gar nicht darum,

junge Leute und sich selber mit den

geheimnisvollen Problemen des Schönen abzuplagen,

das ist eine philosophische Angelegenheit,

was Theodor Haecker in seinem Buche «Schönheit»

einem überzeugend zum Bewusstsein

bringt. Auch dürfte niemand daran denken, die

Köpfe von Schülern mit Theorien über ästhetische,

künstlerische und kunsthistorische Belange

vollzupfropfen. Derlei nützte nichts; es

bringt bloss den dem Schönen näher, der schon

darin zu Hause ist. Es geht überhaupt viel

weniger um das Reden als um das Zeigen, um das

Vergleichen von Beispiel und Gegenbeispiel,
erst um das Sehen, dann um das Schauen und

nach und nach ums eigene Erleben.

Bei diesem Führen zum Ersehen und
Erschauen wird aber weit besser von gegenständlichen

Dingen ausgegangen als vom Bilde, weil
dabei ganz hausbackene Forderungen als

Handhabe dienen können, die Forderungen der

Zweckmässigkeit, der Einfachheit, der Wahrheit

und der Harmonie. Es sind Eigenschaften,
die alle Dinge haben müssen, sofern sie

Anspruch auf Schönheit machen wollen. Doch darf

man dabei nie verschweigen, dass es sich beim
Gebrauch dieser Massstäbe bloss um Krücken

handelt, die beileibe nicht alles zu sein und

zu geben vermögen, die einem aber jenen
sichern Halt gewähren, der vor groben
Fehlurteilen bewahrt.

Ueber eine Methode, die bei dieser Erziehung

zum Schönen dienen kann, wusste die
«Schweizer Schule» im Heft 17 des Jahrganges

1945 zu berichten. Sie erzählt von einem Lehrer,

der einen Winkel seiner Schulstube zu

einem kleinen Stübchen macht, worin eine

Schülerin zwei Wochen lang wohnt und arbeitet.

Sie versieht den Tisch mit einem Tischtuch,

stellt eine Vase mit einem Strauss von Blumen

oder Zweigen drauf, eine Schale mit Früchten

daneben — wovon sie selbstverständlich auch

während der Arbeit essen darf — wie auch ein

Schreibzeug und weitere Dinge, die zum Schaffen

oder zum Erfreuen dienen sollen.

Die Dinge bringt die Schülerin von zu Hause

mit. In der ersten Woche macht sich die
Bewohnerin des Stübchens einen Spass daraus, ihr

kleines Heim mit Hausgreueln aller Art zu
versehen, mit lauter unschönen Dingen, wie man
sie landauf, landab in Menge findet, während

sie in der zweiten Woche versucht, den kleinen

Raum mit schönen Gegenständen
auszustatten. Jede Woche einmal vereinigt sich die
Klasse im Stübchen, um jedes Ding auf seine
Schönheit zu prüfen.

Es braucht wohl kaum erwähnt zu werden,
dass sich dem Lehrer bei der Prüfung dieser

Gelegenheit eine einzigartig günstige Möglichkeit

bietet, die jungen Leute zur Vorsicht im

Urteil, zum Masshalten in der Kritik, zur
schonenden Form der Ablehnung und vor allem zur
Pflicht, in jedem Falle die Pietät hochzuhalten,

zu erziehen; denn das «Höchste ist die Liebe».
Niemals darf vergessen werden, dass der ärgste
Hausgreuel seine Weihe hat, sobald es

beispielsweise das Geschenk der Mutter ist.

18



Doch mit alledem sind die Erziehungsmöglichkeiten

im «Stäbchen» keineswegs erschöpft.
Wie famos lässt sich im trauten Winkel
vorlesen und erzählen, erzählen fast wie in der

Ofenecke daheim zu Zeiten, da der Urgross-
vater noch ein Bube war! Wie köstlich, wenn
eine Schülerin, die ihre Gitarre ins Stäbchen

mitgebracht, sie von der Wand nimmt, um den
Freundinnen eins zu singen und dazu eine
häuslich heimelige Begleitung zu spielen. Es ist

heute notwendiger denn je, dass wir junge
Menschen nicht bloss lehren, wie man rechnet,

wie man schreibt und wie man später verdient;

man sollte dazu doch auch nodh gelernt
haben, ein bisschen zu leben, menschenwürdig
schön zu leben! Was wissen ehemalige Schülerinnen

und Schüler nach mehr als zwanzig Jahren

noch von den Stunden dieser Lebensschule

voll Freude und Dankbarkeit zu berichten!

Natürlich wird kein Lehrer sich erträumen,
dass es ihm möglich wäre, auf diesem Wege
seine Schüler klassenweise zu lauter Edelmen-
schen zu erziehen, die alles Schöne auf den

ersten Blick erkennen und lieben und alles
Unschöne verabscheuen und dann dereinst aus

irdischem Glück schnurstracks in die ewige
Glückseligkeit eingehen werden. So leicht

macht es das Leben dem Erzieher nicht. Aber
das eine lässt sich halt damit doch erreichen:
Buben und Mädchen kommen zur Einsicht, dass

die Gestaltung eines schönen Heims weit
weniger eine Geldfrage als eine solche des

Unterscheidungsvermögens zwischen «schön» und

«unschön» und vor allem auch eine Frage der

Kraft zu liebevoller Hingabe an eine Sache von
schicksalhafter Bedeutung ist. Und weil sie dies

erkennen und dazu sich von Natur aus zum
Schönen hingezogen fühlen, wird in ihnen der

Wille wach, einmal selber im Schönen schön

zu werden. Paul Pfiffmr.

Sämtliche Photos von Louis Baumgartner, St. Gallen.

Wir schaffen Schönes

Grad die allergrösste Seltenheit ist es nicht,

dass in einem Mädchen beim Ausblick von der

Schulbank ins Leben der Wunsch erwacht, es

möchte halt einen Beruf, der Schönes schafft.

Nicht freie Kunst muss es sein. Was weiss

so ein Mädchen von freier Kunst. Und was

würde wohl daheim aufgespielt, wenn eine

Tochter rechtschaffener Leute auf den unerhörten

Gedanken käme, Künstlerin zu werden.

Man weiss doch so viel von Künstlern und

Künstlerinnen, vom Hungerleiden und mehr

noch von Extravaganzen weit abseits aller
Tugend.

Nein, nicht eine Künstlerin möchte man werden;

bloss das eine hätte man so gerne: einen
Beruf, irgendeinen, in dem einem schöne Dinge
unter den eigenen Augen und Händen
entstehen. — Wie urmenschlich und vor allem

fraulich gesund ist diese Einstellung eines
Mädchens.

19


	Erziehung zum Schönen

