
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 34 (1947)

Heft: 2

Artikel: Kunstphilosophie oder Kunstbetrachtung?

Autor: Hüppi, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie gross ist 1 km auf der Karte? (Maßstab).

Uebungen im Umrechnen, Die Buben versuchten

mit grosser Freude, eine Karte von Uznach

aus dem Gedächtnis zu zeichnen.

Ob. Abb. ist ein Beispiel eines solchen

Planes, der von einem technisch begabten Viert-
klässler aus dem Kopf ausgeführt wurde. Die

Häuser, Strassenzüge und Flussläufe sind

vollständig und ziemlich genau gezeichnet.
Damit sind wir auf jenem Punkt angelangt,

wo wir mit der Besprechung der verschiedenen

Gegenden im eigenen Kanton, nachher in der

ganzen Schweiz, beginnen können.

Konrad Bächinger.

Mittelschule

Kunstphilosophie oder Kunstbel
Aesthetik oder Unterricht im Schönen gehört

zum Arbeitsprogramm unserer innerschweizerischen

oder überhaupt unserer katholischen

Gymnasien. Zusammen mit der Philosophie,
fast wie ein Teil von ihr, soll sie mithelfen, den

Bildungsstoff der Schule zusammenzufassen. In

der Idealität dieses Faches kann sich das huma-

ichtung?
nistische Denken zu einer Ganzheit runden,

welche andere Schulen tatsächlich nicht besitzen.

Ja, während der Philosophieunterricht

gelegentlich mit apologetischen Zielen doch wohl

für manche eher belastet und eingeengt
erscheint, zeigt sich die Aesthetik wirklich als

reinsten Ausdruck des klösterlichen Humanis-

50



mus. Sie steht ja nicht einmal im Maturaprogramm.

Wir müssen die Kraft einer solchen Bildung
mit allen Mitteln für die Erziehung unserer
heutigen Jugend sicherstellen. Das Fach könnte

einen schönen Beitrag zu dem leisten, was

man christliche Ganzheit nennt. Es müsste vor
allem mithelfen, den Intellektualismus des

Unterrichts zurückzudrängen. Die Klosterschulen

insbesondere haben es in der Hand, den Bil-

dungs- und Erlebniskreis der jungen Menschen

mit Gottesdienst und klösterlicher Form, mit

Musik, Gesang und Theater, mit
Freizeitbeschäftigung, mit Handwerk, Spiel und Sport,

mit freiwilliger Vereinigung und einer gewissen

Selbstverwaltung oder Selbstbeaufsichtigung
reich und umfassend über den blossen Schulbezirk

hinaus zu erweitern und lebendiger und

persönlicher zu gestalten. In diesem Sinne sind

die folgenden Erwägungen gedacht. Es handelt
sich nicht um einen neuen Lehrgang, überhaupt
nicht um eine eigentliche Methodik. Nur um —
einem redaktionellen Wunsch zu genügen —
einige Erwägungen, die vielleicht dem einen

oder andern eine Anregung vermitteln oder
ihn auch bloss in seinen Absichten bestärken

können! Vielleicht wird es sogar zu einer

Aussprache kommen!

Die Aesthetik ist von ihren rationalen und

idealistischen Ursprüngen her in bestimmter

Art geprägt. Mir scheint, sie sei für unser
modernes Empfinden zu aphoristisch. Sie bejaht
oder verneint wie eine grosse Herrin mit
überlegenen Gebärden. Sie wird dem Leben nicht

gerecht, sie vermag die Vielfalt der Erscheinungen

gar nicht zu erfassen. Darum ihre

verneinende Haltung gegenüber der modernen

Kunst, so wie man das wenigstens bei vielen

Gebildeten älterer Richtung, die einen solchen

Bildungsgang erfahren haben, feststellen kann.

Wer Zeit und Interesse hat, diese Dinge zu

studieren, prüfe diese Haltung doch einmal

beim grössten Vertreter dieser Art von Aesthetik

nach. Es handelt sich um die «Aesthetik oder

Wissenschaft des Schönen, zum Gebrauch für

Vorlesungen», die Friedrich Theodor Vischer,

nachmals Professor am Eidg. Polytechnikum, ab

1846 in mehreren Bänden veröffentlicht hat.

Man wird bewundern, was er da, wie nur einer
der grossen idealistischen Denker, an metaphysischen

Grundlagen bereitstellt, wie er seine

Gedanken mächtigen Blöcken gleich zurecht-

formt und wie er dann von diesen Ausgangspunkten

weitzielende Zusammenhänge spannt
und ein ganzes Weltbild aufbaut. Aber wenn

er nun hierin wohl auch Dichter ist und gewandt
und geistreich formuliert, wie begrenzt ist seine

Sicht, wie klassizistisch seine Forderungen! Das

ist richtig hegelscher Absolutismus, wenn
Vischer meint, man könne weder im Kunsturteil

noch in der wissenschaftlichen Darstellung der

Künste nicht einen einzigen sicheren Schritt

gehen, wenn man nicht gewisse Grundbegriffe
vom Wesen der Kunst klar geformt habe

(§ 486). — Was hat denn dieser Vischer, 1807

geboren, für eine Kunst als Objekt seiner

Theorie vor Augen? Ist nicht eben die idealistische

Kunst des Klassizismus und der Romantik

Ausgangspunkt für seine Anschauungen und

sind nicht die Italiener der Hochrenaissance und

die Griechen des 5. und 4. Jahrhunderts etwa

sein Ideal! Und mit dem idealistischen Glauben

an die Macht des Denkens errichtet er seine

Theorie. Etwas von diesem Glauben hat noch

ein halbes Jahrhundert später auch ein P. Albert

Kuhn, indem er etwa in seiner Aesthetik meint,

wenn die Kunstgeschichte nicht bloss eine
mehr oder minder grosse Zahl von Gegenständen

als Kunstwerke aufführen, sondern sie

auch wirklich werten wolle, dann müsse sie

notwendig von der Aesthetik ausgehen. Diese

müsse die leitenden Grundsätze, den

bestimmenden Mafjstab geben, indem sie das Wesen

der Schönheit erkläre und festlege (Auszug aus

der aesthetischen Vorschule, Einsiedeln 1905).

Statt einfach den Geist der Wirklichkeit
zusammenzufassen und die Erscheinungen derart

von einer Mitte aus zu deuten, dass ihnen

immer noch Raum zur freien Weiterentwicklung

in Gegenwart und Zukunft bleibt, so wie
es alles wirkliche Leben verlangt, fasst diese

Art von Aesthetik die Dinge sozusagen wie in

51



eine Kugelschale und schliesst sie vom Leben

ab. Man formuliert nach gewissen Stilrichtungen
bestimmte Grundsätze und erhebt sie zu
Vorschriften auch für den schaffenden Künstler.

Aber sie sind dem Leben gegenüber eigentlich
immer im Unrecht. Das schöpferische Schaffen,

auch wenn es nicht von einem Michelangelo

stammt, geht der Zeit voraus, die Theorie folgt
nach. Es ist ein Widerspruch, wenn solch

nachschaffendes Denken das vorandrängende
Gestalten in seine Gesetze einfangen will, die im

Grunde doch willkürlich aufgerichtet sind und

nur Meinungen darstellen. Man mag nun sagen,
Streit der Schulen und der Theoretiker zur

Belustigung der unbeteiligten Zuschauer. Tatsächlich

aber greift der Streit der Meinungen viel

tiefer, es ist vielmehr der Zwiespalt zwischen

Theorie und Leben. Das gilt übrigens nicht bloss

für uns, das war im Grunde immer so, seit es

eine Theorie gibt.

Natürlich gibt es auch unter den Künstlern

selbst eine Richtung, die eher rückwärts
gewandt erscheint. Es sind die Akademischen, die
Klassizisten. Auch sie können, wo sie für ihr

Schaffen nicht Ausschliesslichkeit beanspruchen,
eine Aufgabe erfüllen; sie helfen mit, die
Verbindung nach rückwärts, die Tradition zu
sichern. Sie sind für die Allgemeinheit vielleicht

wertvoller als die bloss Modischen, die, weil

ihnen die wirkliche Begabung zum
Ausserordentlichen fehlt, mit tollen Seitensprüngen
die Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen suchen

und dabei mit ihrer Ideologie der Auswirkung
der wirklich Zeitgemässen in der Oeffentlichkeit

nur Hemmungen bereiten. Aber geführt wird

die Entwicklung weder von den einen noch

von den andern, sondern einfach aus der
Gestaltung dessen, was die Gegenwart, das

Leben der Zeit an wirklichen Werten besitzt. Da

wird sich eben der wahrhafte Künstler bewähren

müssen, ob er nur einer Mode folgen will, die

äusserlich ist und auf blossen Schein ausgeht,

oder ob er aus dem wirklichen Erlebnis, aus

dem Glauben und aus der Ueberzeugung heraus,

das Flüchtige und Fliessende der Zeit zum

Bleibenden und Gültigen zu erheben vermag,

das uns immer wieder aus der Kunst mit ihrer

Wahrheit anstrahlt, es mag nun bloss

handwerkliche Arbeit oder ein überragendes Kunstwerk

sein.

Aber es muss doch eine Wertung geben,

man muss Kunst und Mode, das Bleibende
und das Vergängliche unterscheiden können!

— Gewiss muss es eine Scheidung geben.
Aber hierfür gibt es keine fertigen Maßstäbe,
mit denen man messen und werten könnte. Die
Geschichte selbst muss eine solche Ausscheidung

vollziehen, dem Einzelnen fehlt die
notwendige Einsicht, seine Erfahrung ist zu kurz,

sein Ueberblick zu eng. Und wie relativ ist

selbst die Wertung, die die Geschichte auch

aus ihrem Ueberblick über die Jahrhunderte

gibt! Die Grössten sogar steigen und fallen

in ihrer Hand, die Schalen ihrer Waage sind in

ständiger Bewegung. Man denke an den Rühm

und Nachruhm, wie ihn ein Raffael, ein Ghiberti
oder die grossen Spanier oder die Holländer,
ein Brouwer, ein Hals, sogar ein Rembrandt
erlebten! — Und die Auswahl dessen, was Objekt

für die kunstgeschichtliche Darstellung sein

soll! Aber darüber muss doch gewiss die
Kunstgeschichte selber entscheiden. Jede Wissenschaft

konstituiert sich selbst, sie entscheidet

über ihr Objekt, sie schafft sich ihre besondere

Erkenntnisweise. Man überlege einen Augenblick!

Wie will man nach dem Ideal klassizistischer

Natürlichkeit auch nur die gesamte
europäische Kunst zusammenfassen und als organische

Ganzheit werfen! Noch weniger kommt

man mit solchen Kriterien zu einer wirklichen

Weltgeschichte der Kunst, wie sie nun
Hermann Leicht in einem fasslichen Handbuch

dargestellt hat. Wie, wenn die Universalität des

christlichen Glaubens, die weltumspannende

Verpflichtung der Missionsaufgabe zu einer
solchen Darstellung geführt hätte! So etwas

müsste besser als jede Apologie von der
kulturellen Lebenskraft der christlichen Idee

überzeugen. Aber wer sich nur der italienischen
Natürlichkeit der Hochrenaissance verpflichtet
fühlt, wird sich kaum zu einer solchen Weite
des Blickes und der Wertung erheben können!

52



Und das Ergebnis dieser Betrachtung für die
Mittelschule! Möglichst wenig philosophische

Aesthetik, möglichst wenig von dieser Theorie,

welche Gesetze zu geben versucht und dabei

gar nicht mehr an die Gegenwart herankommt!

Das Wesentliche ist einfach, und was die Theorie

schon Gültiges auszusprechen vermag,
lässt sich im Grunde mit wenigen Worten
zusammenfassen. Aber dann müssen diese Worte
auf den Kern der Dinge zielen. Ein Satz wie

dieser — den man übrigens auch von Gebildeten

zu hören bekommt —, schön sei, was

gefalle, ist gerade recht, um den Urteilslosen den

Kopf zu verdrehen. Er dient immer wieder dazu,

um oberflächliche Meinungen der breiten

Masse zu rechtfertigen. Da hätte man doch,

wenn man hier schon Philosophie haben will,

an diesem alten Satz ein zuverlässigeres und

wirkungsvolleres Gerät, um den Erscheinungen

der Kunst auf den Grund zu gehen: Zur Schönheit

gehören drei Dinge, Ganzheit, ein

bestimmtes Verhältnis der Teile und Klarheit. Das

ist mittelalterliche Weisheit, die übrigens ihrerseits

wieder im Antikischen wurzelt. Aber auch

solche Formulierungen werden einem keine

Anregungen bieten, wenn sich mit ihnen nicht

die Anschauung verbindet, und wiederum, wo
diese Anschauung sich nicht vom Wesentlichen

nährt, wird der Begriff leicht zu einer Schlinge,

um das Leben zu erdrosseln. Wie will man

z. B. mit dem Begriff der Ganzheit dem Hochdrang

der Gotik, ihrer Bewegung ins

Transzendentale gerecht werden, wenn man unter

Ganzheit etwa die Art eines Parthenons

versteht oder die frühe Pietä eines Michelangelo?

Oder man schaue, wie ein Masaccio und ungefähr

gleichzeitig ein russischer Ikonenmaler

Rubljow ihre Darstellungen der hl. Dreifaltigkeit
auf räumliche Klarheit durchbilden, oder was

Klarheit bei einem Porträt Ghirlandajos und

etwa beim «Lesenden Jüngling» Rembrandts

bedeutet. Hat man auch beachtet, dass in dieser

mittelalterlichen Kennzeichnung derkünstleri-

schenSchönheit nichts enthalten istvon Natürlichkeit,

so dass die Kunst in einer bestimmten Weise

der Natur entsprechen müsse? Es gibt keine Na¬

türlichkeit, die zum Wesen der Kunst gehört.
Sie ist nur Mittel zum Zweck, nicht mehr; was

ihr also an Bedeutung in der künstlerischen

Gestaltung zukommen kann, ist mit dem Begriff
Klarheit durchaus gegeben.

Anschauung ist Ausgangspunkt für alle

Erkenntnis, auch in der Kunst. Vergleich des

Andersgearteten und Gegensätzlichen zeigt das

Wesen der Dinge. Ueberblick über die Vielfalt
der Erscheinungen überzeugt einen davon,
dass die Dinge alle relativ sind und das Leben

unbegrenzt. Man wird im Urteil vorsichtiger.
Man findet einen Weg auch zur Erkenntnis der

Gegenwart. Man wird auch hierin einfach dem

Leben folgen müssen. Man wird versuchen

müssen, Sein und Schein von einander zu
sondern. Hierzu kann nur die Anschauung dienen.

Kunstbetrachtung, Anschauung, sie lässt sich

in mannigfacher Art darbieten, je nach den

praktischen Möglichkeiten, auch je nach dem

Temperament des Lehrers. Auf Anschauung lässt

sich sowohl eine Aesthetik wie eine geschichtliche

Darstellung der Kunst aufbauen. Also
auch eine Aesthetik sollte möglich sein! — Ja,

aber sie soll nicht Gesetzgebung, sie soll

Sinndeutung sein. Beschreibende Aesthetik. Vom
Kunstwerk ausgehend, auf dessen Form

hinzielend, kann solches Denken sehr wohl zum
Sehen und zum tieferen Erfassen der Kunst

anregen. Ein Wölfflin hat eigentlich mit seinen

«kunstgeschichtlichen Grundbegriffen» nichts

anderes gemacht als Wege zum Erkennen des

Künstlerischen gezeigt. Er wollte auf die
«innere Geschichte», sozusagen auf die
«Naturgeschichte der Kunst» hinweisen, und er hat

damit geradezu eine Umwälzung im
kunstwissenschaftlichen Denken hervorgerufen.

Man könnte aber ebensogut im Mittelschulunterricht

einfach dem Gang der historischen

Entwicklung folgen und bestimmte Kapitel
auswählen und auch auf diese Weise an das
Wesentliche der Kunst heranführen. Aber entscheidend

ist auch da, dass man immer wieder von
der Anschauung ausgeht. Man kann das heute

mit den Lichtbildern sehr bequem entwickeln.

Man kann den Schülern auch einen Bilderatlas

53



in die Hände geben: Bilderatlas zur
Kulturgeschichte, von Alfred Bolliger im Auftrage des

Vereins Schweiz. Geschichtslehrer im Verlag

Sauerländer, Aarau, herausgegeben. Der Titel

ist zwar nicht sehr glücklich gewählt, Bilderatlas

zur Kulturgeschichte, das könnte leicht zur

Vorstellung verführen, als ob der Kunstunterricht

nur so eine illustrative Ergänzung zum
Geschichtsfach darstellen sollte, als ob Kunst

überhaupt nichts anderes als eine ergänzende
Illustration wäre. Das sind nun aber diese

Atlasse allerdings nicht, weder in der Auswahl

der Bilder, noch mit den Anmerkungen zu den

Tafeln. Hingegen sind die Bücher wohl eher

für einen Kunstunterricht berechnet, der sich

bloss im Rahmen des Geschichtsfaches bewegt,
also der nicht selbständig ist und entsprechend

viel Zeit beanspruchen kann.

Ausserordentlich wertvoll für die Entwicklung

der Anschauung ist es, wenn der Schüler

diesen Unterricht in Bildern mit Skizzen und

Notizen festhält. Er soll aber nicht einfach

nachzeichnen, er muss auch nicht alles, was an

Bildern geboten wird, festhalten, vor allem

wenn viel Anschauungsmaterial zur Verfügung
steht. Er mag auswählen und vor allem, er soll

skizzieren, ein Kunstwerk mit charakteristischen

Zügen kennzeichnen, die Komposition, wie er

sie sieht, oder wie sie ihm gezeigt wird,
andeuten. Das verlangt nicht unbedingt einen guten

Zeichner, man kann auch mit einer weniger
guten Begabung zum Zeichnen etwas Wertvolles

erreichen, aber er muss das Werk verstehen,

er muss seinen Aufbau erkennen. Der eine
kann das eher mit Worten, der andere drückt
sich leichter mit Zeichnen aus. Man soll beides

miteinander verbinden. Ich habe diese
Methode vor einigen Jahren angefangen, aus rein

persönlichen Erfahrungen, und sie scheint mir
sehr fruchtbar zu sein. Jeder lernt etwas dabei,
und immer entstehen Hefte, so interessant und

anregend, dass man sie bisweilen am liebsten

veröffentlichen möchte. Ueberhaupt sollte man
dieses Skizzieren im Zeitalter des Photographismus

mit alier Eindringlichkeit pflegen. Sein

Wert liegt nicht bloss darin, dass er eine zeich¬

nerische Fertigkeit entwickelt, sondern noch

viel mehr darin, dass Skizzieren ein ausgezeichnetes

Mittel zum Erkennen, zu intensiverer

Betrachtung, zum Erfassen des Wesentlichen ist.

— Wo der Unterricht in Kunst und in der

Muttersprache in der gleichen Hand liegt, sollte

man die Beschreibung eines Kunstwerkes auch

für Stilübungen und für Aufsätze heranziehen.

Auch ein Mittel zur Vertiefung des Sehens und

zugleich zur Bereicherung des sprachlichen
Ausdrucks. Dabei lässt sich die Beschreibung

steigern von der Darstellung des Inhaltlichen etwa

eines Bildes bis zum Erfassen des Formalen. —
Sehen ist alles, Sehen, das Erkennen bedeutet,

Sehen, das sich zum Erlebnis steigert. Es ist ein

Mittel zur Verinnerlichung und zur seelischen

Sammlung in der zerstörenden Ueberschwem-

mung von Oberflächlichkeit, die der industrielle

Photographismus und der Radio über den
modernen Menschen bringt.

*

Sehen ist alles! Es ist die grosse Gefahr einer
absolutistischen Aesthetik, dass sie die grosse
Masse, die Masse der Gebildeten zum Urteilen

und Richten veranlasst, auch wo ihnen ein

selbständiges Sehen abgeht. Es ist so bequem,

etwas Neuartiges mit intellektualistischen Geräten

zu beurteilen und schnell fertig abzulehnen,

wo man statt dessen erst einmal seine

Bequemlichkeit wie einen trägen Hund vom
Ofen wegjagen und veranlassen sollte, sich zu

regen, zu springen, das heisst hier, dass man
eben selbst sehen und denken müsste, dass

man mit dem Einsatz eines Angriffes in die

neue Welt eines Künstlers, in das ungebahnte
Feld eines neuen Stiles vorstossen sollte, einfach

mit dem Willen, erkennen zu wollen, diese

geistige Welt sich zu eigen zu machen. Aber
die allermeisten Leute sind einfach zu träge,
solche Arbeit auf sich zu nehmen. Denn Kunst

ist glücklicherweise nicht bloss wie ein guter
Wein, den man geniesserisch auf die Zunge
nehmen kann. Auch im Bereich der Kunst setzt
wirkliche Erkenntnis, vor allem die Erkenntnis

des Ungewohnten, Anstrengung voraus.
Verständnis für die Kunst ist demnach nicht ein-

54



fach, eine Angelegenheit der hohen Bildung. Es

ist vielmehr Sache einer aufnahmefähigen,
beweglichen Seele. Sie kann sehr wohl einem

Arbeiter gehören und mit einfachen Mitteln zu
solchem Verständnis geweckt werden. Aber

Voraussetzung ist Bescheidenheit gegenüber
allem Schaffen.

Unser Kunstunterricht geht meistens von
der hohen Kunst und von der Vergangenheit

aus. Für die Jugend das Beste! Aber man kann

auch mit Meisterwerken nicht alle Einsicht

vermitteln. Man müsste doch wohl auch auf das

Einfache aufmerksam machen. Auch die Werke

der Grössten fallen nicht vom Himmel. Sie

mögen wie ragende Gipfel sein, aber je höher

sie ragen, desto umfassender sind ihre Grundlagen.

Alles baut sich doch irgendwie in Stufen

auf, in Stufen der individuellen Begabung

und in Stufen der Entwicklung. Diesen Aufbau

von unten sehen, lehrt erst die Höhe der Gipfel

abschätzen. Es hat keinen Sinn, für das

Ausserordentliche zu schwärmen und das

Alltägliche seines Lebenskreises in Formlosigkeit

untergehen zu lassen. Sachkultur, wie sie aus

dem Handwerk hervorgeht, war zu allen Zeiten

Bestandteil der Bildung. Hier beginnt unsere

Aufgabe. Der Akademiker muss von der Höhe

seines Wissenstolzes herabsteigen und sehen

und anerkennen, was für wertvolle Bildungskräfte

in der Werkarbeit liegen können. Sachkultur

als ein Element, um unsere Zeit von
ihrem Intellektualismus zu heilen. Das letzte

Jahrhundert hat das Handwerk in Formlosigkeit

untergehen und eine formlose Technik

hochkommen lassen. Krise der Sachwerte — Krise

der Bildung! Heute ist das Handwerk daran,

sich wieder zu erneuern. Es geht langsam.
Vielleicht wird es nie mehr seine einstige Sicherheit

der Form zurückgewinnen. Und doch sind allerlei

Ansätze vorhanden, dass es wenigstens in

bescheidenem Umfange wieder Form und Stil

gewinnen kann. Und die Technik selbst ringt
mit dem Engel der Schönheit, dass er sie segne,
dass auch sie Schönheit und Form gewinne. Es

wird eine neue Schönheit sein. Die moderne

Technik wird vor allem keinen Flitter in ihrem

Wirkungskreise dulden. Man wird heute nicht

mehr wie vor hundert Jahren ein Hochofengebläse

mit gotischem Beiwerk als Kunstwerk

herrichten wollen. Technische Schönheit muss

vom Zweck her gerechtfertigt sein. Ein Schiff,

ein Auto, ein Flugzeug, ein Generator, eine
Betonbrücke sind alle nach mathematisch-physikalischen

Gesetzen geformt, aber auch die

intuitive Schau des Erbauers wird mitgestalten.

Freilich, auch eine schöne Technik wird

unseren Hunger nach wirklicher Kultur in der Welt
der Sachen nicht befriedigen. Der Mensch, wie
sehr auch sein Geist auf das Universale ausgerichtet

ist, verlangt nach dem Individuellen und

Konkreten. Gerade weil wir heute der abstrakten

maschinellen Art gar nicht mehr entraten

können, brauchen wir ein starkes Handwerk und

die Kunst als Ausgleich und Ergänzung. Sie

sind uns ein elementares Bedürfnis, um unsere

eigentliche Lebenssphäre wiederum zu beseelen,

um für den gehetzten Menschen einen
Bereich von Heimatlichkeit zu schaffen, wo er
sich zu Hause fühlt. Das gilt also für die

Wohnung und Siedlung, für das Bild des

Dorfes und der Stadf, und elementarer Teil

der Heimatlichkeit ist natürlich die Schule und

die Kirche und selbstverständlich auch das

Feld der Toten. Hierfür müsste doch auch die

Jugend interessiert werden. Es braucht dazu

keine besonderen Unterrichtsstunden. Man

weist auf die Probleme hin, man macht auf

Lösungen aufmerksam. Man zeigt einige
Bilder, oder man lässt die Leufe an die Sache

selber herankommen. Vor allem in den
Internatsschulen ist hierzu vielfältige Gelegenheit,
mit handwerklicher Betätigung in der freien

Zeit, auf Spaziergängen, wo man an Altem
und Neuem, an Gutem und Schlechtem

vorbeikommt; oder man stellt den Leuten für einen

Studienzirkel, für eine Studentenvereinigung
Aufgaben, man lässt ihnen einen Lichtbildervortrag

halten, man gibt ihnen ein Buch, eine

Zeitschrift in die Hände. Vielfältige Gelegenheit,

unseren zukünftigen Aerzten und Geist-

55



liehen und Juristen und Lehrern und Ingenieuren

den Blick über ihren blossen Berufskreis

hinaus zu einer grösseren und umfassenderen

Verantwortlichkeif gegenüber unserem Volk

und seiner Kultur zu öffnen und zu bilden.

Voraussetzung ist eigentlich für alles das, dass

eben der Lehrer selbst von diesen Dingen
erfüllt sei. Er muss diese Aufgabe in seinen Händen

brennen fühlen. Schule als Erziehung zum

Leben, lebendige neue Sachkultur als ein Mittel

zur Befreiung vom Intellektualismus, alles als

ein Beitrag für die Erziehung unserer Jugend

zu einer neuen Ganzheit.

Eine neue Sachkultur vom Handwerk bis zur
Kunst ist heute in unserer lieben Heimat im

Werden, vielfältig, lebendig, mit der Spannkraft

eines Frühlings geladen. Sicher ist nicht

alles daran vorbildlich, und doch erfüllt es einen

mit rechtem Vertrauen. Es ist wenigstens in

Freiheit gewachsen, und es hat sich entwickelt,
wir sind nicht stehen geblieben. Man sieht das

erst, wenn man mit dem Ausland vergleicht. Es

war ausserordentlich lehrreich zu sehen oder

wenigstens zu hören, wie die Ausstellung
schweizerischer Architektur in den Räumen des

Royal Institute of British Architects in London

vergangenen Herbst Beachtung, ja wirkliches

Staunen verursacht hat. Insbesondere habe sich

die Aufmerksamkeit der Oeffentlichkeit auf

unsere Kirchenbauten konzentriert. Wäre es da

nicht an der Zeit, auch die verantwortlichen

Kreise unserer Schulen auf diese unsere kirchliche

Kunst aufmerksam zu machen? — Es gibt
ja eine richtige Organisafion für die Gestaltung
und die Pflege christlicher Kunst, es ist die
Schweizerische Lukasgesellschaft. Sie umfasst

Kunstfreunde und Künstler, eine ganze Reihe

starker Begabungen, um die uns das Ausland

beneiden möchte. Sie vertreten fast alle

Tätigkeitsgebiete der angewandten und der freien

Künste. Ihre Arbeiten finden gerade in diesen

Jahren nach dem Weltkrieg vielerorts jenseits

unserer Grenzen Beachtung. Man kommt von

Paris, von Belgien, von London her eigens in

die Schweiz, und geht diesem Schaffen nach.

Die belgische Vierfelsjahresschrift «L'Artisan Li-

turgique» hat diesen Winter ein starkes Heft

ausschliesslich der Kunst der Societas S. Lucae

gewidmet, und ein Ergebnis ist nun das, dass

belgische Geistliche sich z. B. für die Paramen-

tenkunst einer Sr. Augustina Flüeler (Stans)

begeistern und sich in zahlreichen Briefen bemühen,

von ihr Arbeiten zu erhalten. — Die

Gesellschaft selbst veröffentlicht ihre Jahrbücher

«Ars Sacra», vor zwanzig Jahren ist das erste

erschienen. Während des letzten Weltkrieges
ist einiges ins Stocken gekommen. Das nächste

Jahrbuch, «Neue kirchliche Architektur», welches

die Tätigkeit aus der Zeit von 1944 bis

1946 in einer Schrift von bescheidenem Umfang

zusammenfassen muss und in diesen Wochen

erscheinen soll, wird davon noch belastet

sein. Allgemeine Schwierigkeiten der Zeit! Aber
schon am Jahrbuch 1947, das im nächsten

Herbst oder Winter herauskommen wird, müsste

sich der Frieden fruchtbar erweisen. An Stoff,

an Problemen und Aufgaben fehlt es nicht. Man
braucht nur zuzugreifen. Und, wie gesagt, das

Ausland hungert darnach, an der Ernte unserer

Arbeit teilnehmen zu können. Das Jahrbuch

wird etwas erweitert werden. Es muss für das,

was in der Bewegung an Kräften ruht, wirkliches

Sprachorgan sein. Das braucht neue Mittel, die
Gesellschaft ist entschlossen, ihre Bestrebungen

zur Erneuerung unserer Sachkultur, unserer

Kunst in weiteste Kreise zu tragen. Sie möchte

vor allem die Jugend gewinnen, alles, was jung
ist oder jung blieb, jung an Geist, an Einsatzkraft

und an Weite des Blickkreises. Wer sich

für die Besfrebungen interessiert und wer mit
einem jährlichen Beitrag von 10 Fr. nicht zu
sehr belastet wird, der möge doch seinen Beitritt

zur Lukasgesellschaft beim Sekretariat,

Schwanenplatz 4, Luzern, melden. Sehen ist

alles. Warum nicht das Nahe und das Moderne
sehen wollen! Die Gegenwart bejahen heissf

erst wirklich leben!

Dr. Adolf Hüppi.

56


	Kunstphilosophie oder Kunstbetrachtung?

