Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 33 (1946)

Heft: 2

Artikel: Um das Religionsbuch

Autor: L.R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-527050

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-527050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

100 Jahre: Nun ist auch der Urgross-
vater nicht mehr am Leben. Und er meinte
doch immer noch die letzten Jahre, er konne
woh!| 100 Jahre alt werden. Da hat ihn Goftt
aber noch vorher zu sich geholt. — Nun liegt
er im Grab. Das Kreuz mit dem Heiland dran
steht darauf; Blumen zieren es. Und Sonntag
fir Sonntag stehen Kinder und Grosskinder
und beten ein Vaterunser fir den alten Mann.

Ueberblick: Sinnend und betrachtend
sitzen unsere Schiiller vor der Bildseife im
Schulbuch wie vor dem Wandbild in der alten
Stube. Wir suchen die Personen, die fast in
jedem Bild wiederkehren, immer um 10 Jahre
alter. Wir sehen die jungen Menschen beim
frohen Spiel, die im kréftigsten Lebensalter ste-
henden bei strenger Arbeif, die altern, wie sie
der Ruhe und des Lebensfeierabends pflegen.
Jeweilen nach 30, 60, 90 Jahren beginnt wie-
der eine neue Familie, es geht eine neue Ge-
neration an. Da sind wieder ganz andere Leute
auf der Welt,

Ethisches. Mit dem zunehmenden Al-
ter stellen sich bei den Leuten allerlei Fehler
und Gebrechen ein. Da hort eine Frau nicht
mehr gut, sieht nicht mehr ohne Brille. Da geht
ein Mann am Stock, gebiickt von vieler Le-
bensarbeit, seine Haare sind ihm ausgegangen.
Aber es sind bléde und unverstindige Schiiler,
die solche Leute deswegen auslachen. Denkt

an die Erzéhlung in der biblischen Geschichte,
wo Knaben den Propheten Eliséus auf dem
Wege verspotteten und ihm nachriefen: «Kahl-
kopf! Kahlkopfl Komm heraufl» Wie dann
zwei Baren aus dem nahen Walde hervorbra-
chen und alle 42 Knaben zerrissen.

Wie schon ist es auch, wenn Brider und
Schwestern einander lieben und fest zusam-
menhalten, wenn sie sich bestreben, dem Vater
und der Mutter einen ruhigen und schdnen
Lebensfeierabend zu verschaffen. Nicht wie
das heute dann und wann vorkommt, dass die -
Kinder, kaum dass sie selbst etwas verdienen
konnen, vergessen, wie viele Jehre die Eltern
sich um sie gesorgt haben. Sie behalten ihren
Verdienst fur sich, zahlen den Eltern, wenn's
noch gut geht, ein wenig Kostgeld und spéter,
wenn sie selber eine Familie gegriindet haben,
kiimmern sie sich nicht mehr um ihre Eltern und
deren alte Tage. Sie kénnen ja ins Armenhaus
wandern!

Ehre Vater und Mutter! So spricht Gott, der
Herr und gleich stellt er uns auch den Lohn
dafiir in sichere Aussicht: Auf dass es Dir wohl
ergehe und du lange lebest auf Erden! Ver-
stehst Du, was es heisst: Des Vaters Segen
bauet den Kindern Hauser?

Wie konnen wir heute schon den Eltern und
auch alten Leuten Freude machen, mithelfen bei
der Arbeit, thnen Arbeit abnehmen?. ..

Karl Schébi.

Mittelschule

Um das Religionsbuch

1. Etwas Uber den Religions | e hr e r zuerst.

Bevor wir von unserm eigentlichen Thema
reden, wollen wir uns daran erinnern, dass
nicht das Religionsbuch das Entscheidende
fiir einen fruchtbaren Religionsunterricht ist,

sondern der Religionslehrer™.

* Wir haben es hier in erster Linie mit dem Religions-
buch und dem Religionslehrer an mittlem und héhem
Schulen zu tun; was wir aber darilber sagen modhten,
hat auch fiir die Volksschulstube Geltung.

49



Wer gute theologische Examen gemacht hat,
ist nicht ohne weiteres auch ein guter Reli-
gionslehrer. Alle Achtung wvor einer soliden
Theologie! Aber um ein guter Religionslehrer
zu sein, genugt ein gutes Mittelmass an theolo-
gischer Ausristung. Dazu aber braucht es vor
allem viel, viel gesunden Menschenverstand
und viel, viel psychologisch-methodisches Ge-
schick. Und dazu noch etwas ganz Wichtiges:
Der Religionslehrer sollte immer ein Kerl — et-
was feiner ausgedriickt: — eine Personlichkeit
sein, zu dem seine Schiiler, die noch unwissen-
den Kleinen, erst recht aber die schon ge-
scheiten Grossen, mit Hochachtung empor-
schauen.

Drei Typen von Religionslehrern — auch
wenn sie im Geruche (ja im Geruchel) der Hei-
ligkeit stinden — wird gesunde Jugend ferner
nicht ertragen: den Pessimisten, der an der
heutigen Welt und an der heutigen Jugend
nichts Gutes findet; den Duckmauser, der unter
seinen Schilern nicht froh ist und nicht gele-
gentlich mit ihnen sogar herzlich lachen kann;
den Pedanten endlich als Nérgeler und Kleinig-
keitskramer.

Wichtiger als das beste Buch ist fiir einen
gesegneten Religionsunterricht der — gute
Religionslehrer.

Und dessen sollte man sich immer bewusst
bleiben: ein gesegneter Religionsunterricht ist
schwerer zu erfeilen als ein erfolgreicher Unter-
richt in profanen Fachern, etwa in Mathematik
oder in Geographie oder in Naturkunde. Ich
nenne eine Religionsstunde nicht schon eine
gesegnete, wenn der Schiiler an religiosem
Wissen reicher, sondern erst, wenn er an
religidser G e sinnung warmer geworden ist,
kurz: wenn er na ch der Religionsstunde mehr
Freude hat, katholisch und gut katholisch zu sein
als vorher.

Dabei dirfen wir allerdings das alte psycho-
logische Gesetz nicht vergessen: «Einer schickt
sich nicht fir alle.» Wem die Schiiler und Schii-
lerinnen der Volksschulstufe an beiden Handen
und sogar an beiden Rockschdssen hangen, der
wird nicht ohne weiteres auch fiir den Reli-

50

gionsunterricht an einer Mittelschule passen.
Wer im Tochterinstitut ein beliebter Religions-
lehrer ist, wiirde es nicht ohne weiteres auch
an der viel lautern Realschule oder am an-
spruchsvollen Lehrerseminar sein. Wer Real-
schiiler meistert, der entsprache nicht ohne wei-
teres auch Gymnasiasten, die etwas von der
abgeklarten Reife ihrer Klassiker auch in die
Religionsstunde mitbringen. Und nattrlich auch
umgekehrt — in allen diesen drei und noch
vielen weitern Fallen!

Ich wiederhole: es geht nichts Uber den Re-
ligionslehrer. Nicht einmal das Religions-
buch! Und vielleicht kommt dieser oder je-
ner geistliche Obere einmal ins Fegfeuer —
nicht weil er zu wenig gute Religionsblicher
anregte, selber schrieb oder wenigstens appro-
bierte, sondern weil er bei der Auswahl der
Religionslehrer flir die verschiedenen Arten
mittlerer und héherer Schulen sich zu einseitig
vom theologischen Wissen, von der Tugend-
haftigkeit und vom guten Willen des Religions-
lehrers leiten liess. **

Nicht das Religionsbuch ist die Hauptsache
fir einen fruchtbaren Religionsunterricht, son-
dern der Religionslehrer. Damit soll das
Religionsbuch nicht zur Nebensache degradiert
werden; wir machen es bloss zur — zwei-
ten Hauptsache.

2. Etwas vom Religionsbuch.

Viele Wege fithren nach Rom. Viele Wege
auch fiihren zum religiésen, das heisst hier zum
guten katholischen Menschen, dem hohen Ziele
des katholischen Religionsunterrichtes.

Ein wichtiges Mittel, dieses Ziel zu errei-
chen: das gute Religionsbuch. Es wére nicht
nur Unbescheidenheit, es verriete auch Mangel
an psychologischer und theologischer Einsicht,
wenn der Verfasser eines Religionsbuches

** Dem Schreibenden hat der Rektor hsherer Schulen
einer gréssern schweizerischen Stadt schon mehr als
einmal gestanden, am meisten habe er, was Disziplin
im Schulzimmer, Pinktlichkeit und Ordnung anbelange,
zu klagen Uber die — Religionslehrer.



glaubte, sein Buch sei — inhaltlich und me-
thodisch — das beste von allen. Oder wenn
er auch nur erwartete, sein Buch und dessen
Methode missten wenigstens allen Religions-
lehrern gleich gut entsprechen, ihnen so gut
entsprechen wie ihm selber.

Streng genommen miisste jeder Religions-
lehrer ein eigenes Buch haben. Ein Buch zu-
dem, das er selber verfasst hatte. Weil nur
dieses Buch so ganz auf ihn und seine Person-
lichkeit zugeschnitten wére. Nur wer aus tief-
stem Innern heraus unterrichtet, wird seine
Schiler packen. Es kann doch ein David nicht
in der Ristung Sauls den Kampf mit Goliath
aufnehmen, und ein Saul wird nicht im Hirten-
hemde Davids in den Krieg ziehen.

Oder wenigstens musste man fur jede Schul-
art ein besonderes Buch haben. Fir die héhere
Tochterschule ein anderes als fiir Lehrersemi-
naristen. Fiir Realschulen nicht das gleiche wie
fur Gymnasiasten.

Freilich, solche Wiinsche konnen aus nahe-
liegenden Griinden kaum je allgemein befrie-
digt werden. Im Religionsunterrichte so wenig
wie in andern Fachern, trotzdem deren Verwirk-
lichung in unserm Fache sich besonders frucht-
bar auswirken misste. Man wird sich also —
wohl oder lbel — in der Frage des Lehrbu-
ches immer mit einer durchschnittlichen Eig-
nung fur die betreffende Schulart und fiir den
betreffenden Lehrer begniigen mussen. Wobsi
nicht zu vergessen ist, dass jeder Religionsleh-
rer, bei aller Achtung vor dem Lehrbuche, sei-
nen Unterricht individuell — entsprechend sei-
ner theologischen und psychologisch-methodi-
schen Veranlagung und Ausbildung — gestal-
tet. Darum wird ein berufener Religionslehrer
auch mit einem mittelmassig guten Religions-
buche junge Menschen religios-sittlich fordern,
und wird ein mittelméssiger Religionslehrer mit
Hilfe auch des besten Buches keine Wunder
wirken. Weil ja eben, wie wir schon sagten,
nicht das Religionsbuch die erste Hauptsache
ist, sondern der Religionslehrer selber.

Jahrhunderte hindurch hat man sich — auch
in katholischen Kreisen — wegen der Methode

des Religionsunterrichtes und darum auch we-
gen der methodischen Beschaftenheit des Re-
ligionsbuches nicht den Kopf zerbrochen. Der
junge Mensch soll aus dem Religionsbuche und
damit im Fache Religion oder Religionsunter-
richt einfach seine Religion — das Wichtigste
aus der Glaubenslehre, der Sittenlehre und der
Gnadenlehre — griindlich kennen lernen und
sich dann einpragen. Das Religionsbuch wurde
damit seinem Wesen nach einfach zu einer
verkleinerten und vereinfachten Ausgabe des
Lehrbuches der Dogmatik und der Moral.

Und als man anfing, in den profanen Fachern
und in deren Lehr- und Lernbiichern sich nicht
mehr bloss um das Was, sondern auch um das
Wie und spater — unter dem Einflusse Rous-
seaus und Pestalozzis — auch um das Wem
oder Wen zu kimmemn und Buch und Me-
thode darnach zu gestalten, blieb man im Fache
Religionslehre weiterhin ausgesprochen tfraditi-
onsgebunden, also unerbittlich konservativ. Man
hatte ja gewichtige Grinde dafir. Wir werden
weiter unfen vernehmen, wie man noch h=ute
diese, durch eine vier Jahrhunderte alte
Ueberlieferung und — wie man mit einem ge-
wissen Stolze beifligt — durch so viele erfreu-
liche Erfolge geheiligte Einstellung verteidigt
und vor Versuchen, davon abzugehen und der
Psychologie ein vermehrtes Mitspracherecht
einzuraumen, ernstlich warnt.

Damit sind wir, nach diesen nicht ganz ne-
bensachlichen Erdrterungen, beim eigentlichen
Thema unseres Aufsatzes angelangt.

3. Von einer gefahrlichen Neuerung.

Da geschah — etwa vor drei Jahrzehnten —
etwas Unerhortes. Gewisse — auch katholische
— Religionsmethodiker, die offenbar mehr von
der Psychologie als von der Theologie geseg-
net waren, die augenscheinlich in der neuern
schénen Literatur besser belesen waren als in
der HI. Schrift, denen problematische Gedan-
kengange Rousseaus, Pestalozzis und Forsters
mehr bedeuteten als die doch so zwingenden
Beweise eines hl. Thomas von Aquin — solche
Religionsmethodikar riefen entschieden nach

51



einem neuen Religionsunterricht. Nach einer
~ neuenReligionsstunde mit weniger Theologie(!),
aber daflir um so mehr Psychologie, mit weni-
ger Systematik, aber dafiir um so mehr Aufge-
schlossenheit fiir alles, was reifende Menschen
bewegen, erheben oder emiedrigen kann.

So etwa argumentierte man:

Um den jungen Menschen fur Gott und got-
liche Dinge und alles Gute zu gewinnen, miisse
man vor allem — «vor allem» sagte man
— die Seele dieser Jugendlichen kennen, wis-
sen, was sie liebe und was sie verabscheue und
wozu sie fahig sei. Nach der Struktur dieser
Seele misse sich — auch im Religionsunter-
richte und hier ganz besonders — der Stoff,
also das Religionsbuch, ferner die Methode
und erst recht immer wieder der Lehrer selber
richten.

Religionsunterricht also vom
Kindeaus? Ja, sagte man. — Dass man zu
Beginn des Jahrhunderts in nichtchristlichen
Kreisen, wo man keine sichern Wahrheiten
kannte, ganz allgemein nach einer «Padagogik
vom Kinde aus» gerufen hatte, wusste man.
Man hatte dartuber gelacht. Aber dass man jetzt
auch noch nach einem «R e li g i o n sunterricht
vom Kinde aus» rief, und dass sogar katho -
lische Religionsmethodiker fiir einen sol-
chen Religionsunterricht warben, das schien nun
doch mehr als bloss verdachtig.

Es kommt noch besser.

Das beriihmteste Schlagwort der neuen Pada-
gogik heisst Arbeitsschule. Nicht der
Lehrer soll in der Schulstube das grosse Wort
fihren, sondern der Schiiler. Aufgabe des
Lehrers sei — nach einem Wort Pestalozzis:
«Dem Kinde in der Entwicklung seiner Anla-
gen Handlangerdienste zu leisten.» Und wei-
ter hatte Pestalozzi verlangt: «Die Art und
Weise des Vorgehens soll keineswegs so sein,
dass man viel z um Kinde spricht, sondern so,
dass man in ein Gesprach mit dem Kinde ein-
tritt. Man soll nicht lange Reden an das Kind
halten . . . es soll vielmehr dazu gebracht wer-
den, sich selber Uber einen Gegenstand auszu-
sprechen.» Und weiter: «Langsam selber zu

52

Erfahrungen kommen, ist besser, als schnell
Wahrheiten, die andere Leute einsehen, durch
das Auswendiglernen ins Ged&chinis bringen
und, mit Worten gesattigt, den freien, auf-
merksamen, forschenden Beobachtungsgeist
seines eigenen Kopfes verlieren.» Solche For-
derungen, so verlangte man in den Kreisen
dieser neuen Religionsmethodiker, mussten
weitgehend auch in der Religionsstunde, sogar
schon im Religionsbuche regieren. Auf diese
Weise wiirde die Religion mit ihren kostbaren
Wahrheiten und ihren gesegneten sittlichen For-
derungen viel tiefer erfasst, viel griindlicher ver-
standen, viel besser und zuverlassiger behalten
als nach der bisherigen Methode. Eine solche
Religionsstunde wiirden ferner die Schiiler viel
aufmerksamer und inferessierter mitmachen. Sie
wiirden Uberhaupt zu einer solchen Stunde, wo
sie selber mitarbeiten, sogar die Hauptarbeit
leisten durften, viel lieber antreten. Und Freude
und Interesse an einem Unterricht, am Stoffe
und an der Methode des Unterrichles, seien
doch unerlassliche Voraussetzungen des Er-
folges.

Man versprach einen weitern unschatzbaren
Erfolg des neuen Religionsunterrichtes. In allen
Fachern, auch in der Religionsstunde, soll und
wolle man den Schiler zum eigenen, mog-
lichst selbstandigen Denken er-
ziehen. Nur derart erarbeitetes Wissen werde
fruchtbar im Leben — und fir das Leben doch
erziche und unterrichte man. Ob nun dieses
Gesetz nicht auch fiir den Religionsunterricht
Geltung haben solle? Nur mit derart erworbe-
nem religios-sittlichem Wissen werde der Ka-
tholik im Leben den Schwierigkeifen, die ihm
von welfanschaulichen Gegnern und von einer

bosen, verdorbenen Welt in den Weg gewor-

fen werden, siegreich fertig. Und zudem: es
komme ja Uberhaupt nicht so sehr auf das
trockene Buchwissen an, auch im Religions-
unterrichte nicht. Ein bloss angelerntes Wissen
stehe einem, wenn man es brauche, in der Re-
gel ja doch nicht zur Verfligung. Auch in un-
serm Falle gelte die Weisheit des Goethewor-
tes ein wenig: «Was man nicht weiss, das eben



brauchte man, und was man weiss, das kann
man nicht gebrauchen.» Es komme also mehr
auf die Fshigkeit und die Freude an, Uber-
haupt sich mit religids-sittlichen Problemen
auseinanderzusetzen. Man brauche darum nicht
alle Lehren und Gebote einlasslich zu be-
handeln. Von der grindlichen Behandlung ei-
niger Grundlehren — z. B. Gott, Christus, Kir-
che — wiirde der Segen auch auf die andern
Lehren tibergehen. — Es sei ja doch eine be-
triibliche Tatsache, dass unsere Katholiken, auch
unsere sog. gebildeten Katholiken, mit religis-
sen Problemen sich nicht abgeben mégen und
besonders, dass sie gegeniiber Phrasen und
Schlagwortern unkatholischen Charakters allzu
rasch kapitulierten, sich wenigstens von ihnen
imponieren liessen. Ob das nicht zu einem gu-
ten Teil daher komme, dass sie im Religions-
unferricht nicht geiibt worden seien, lebensnahe
religios-sittliche Probleme moglichst selbsttatig
und selbsténdig zu erértern? — Und iberei-
frige und etwas vorlaute Vertrefer einer neuen
Methode im Religionsunterrichte wagten sogar
die Frage, ob solches Versagen der geistli-
chen Religionslehrer an Mittelschulen nicht auch
daher komme, dass sie in ihren theologischen
Studien zu solchem selbstdndigem Ueberden-
ken lebensnaher religiéser und sittlicher Pro-
bleme zu wenig angehalten worden seien;
dass sie zu viel daran gewdhnt worden seien,
«in verba magistri», das heisst auf das Wort ir-
gend eines beriihmfen Lehrers zu schworen,
und, anstatt sich mit dem warmen Leben aus-
einanderzusetzen, mit reiner Dogmatik und rei-
ner Moral sich zu beschaftigen?

Noch nicht genug der Kritik am altbewahr-
ten Religionsunterricht und noch nicht genug
an kiihnen Verheissungen!

Man sollte, so fahrt man weiter, bei einem
neuen Thema nicht, wie es bis dahin Uebung
gewesen, vom klar und bestimmt formulierten
Dogma oder vom abstrakten Gebote ausge-
hen, sondern vom Leben, von irgend etwas,
das dem Schiiler schon irgendwie zu schaffen
gemacht oder doch wenigstens eine ihm be-

kannte Mit- oder Umwelt in Aufruhr gebracht
habe. Lehre und Gebot wiirden sich dann aus
einer solchen Erdrterung fast mit Denknotwen-
digkeit, fast von selbst ergeben. Also nicht im-
mer nur Deduktion im Religionsunterrichte,
sondern soviel als maglich Induktion!

Auf solche Weise musste es der junge
Mensch erleben, dass alles, was er zu glauben
habe, und alles, was der Katechismus ihm zu
tun vorschreibe, so ganz auch seinetwegen,
wenigstens zum Wohle der Menschheit ge-
lehrt und befohlen werde. Ja, gerade das
misste der Schiler im Religionsunterrichte er-
leben, es viel tiefer erleben, als es bei der bis-
herigen Methode madglich gewesen sei: dass
seine ganze katholische Religion, alles, was
sie lehre und fordere, auch im Dienste dieses
warmen und, ach, so lieben Erdenlebens stehe.
Im Sinne des Wortes von der «anima natura-
liter catholica». Gewiss, man miisse glauben,
recht leben und die Gnadenmittel gebrauchen,
um dadurch einmal in den Himmel zu kom-
men. Aber unsere jungen Leute stehen vor-
lufig und wahrscheinlich noch recht lange mit
beiden Fiissen fest auf der, ach, so schonen
Erde. Wie viel freudiger wiirden sie zu jeder
Lehre und zu jedem Gebote des Katechismus
ja sagen, wenn sie es erlebten, dass es im Re-
ligionsbuche keine einzige Lehre und keine
einzige Forderung gebe, die nicht irgendwie
dazu beitriige, schon dieses irdische Leben zu
verschénem. — Und solche handgreiflichen
Motive wirden dann erst recht im heissen
Kampfe mit den Versuchungen eine nicht zu
unferschatzende Hilfe fir die Treue im Glau-
ben und das Leben aus dem Glauben werden.

Und ein letztes noch. So wenig Psychologie
beherrsche doch immer noch unser menschli-
ches Zusammenleben! Das Zusammenleben in
der Familie, mit der Nachbarschaft und mit An-
dersglaubigen, mit Sindern und mit Heiligen.
Ich muss vielleicht als Katholik die Weltan-
schauung meines Mitbiirgers entschieden ab-
lehnen. Wer aber gibt mir ein Recht, nun auch
Uber ihn selber hart zu urfeilen? Ein wenig

53



mehr Psychologie sagte mir doch, dass dieser
Mitburger vielleicht,
ebenso bereit ist, den Willen Gottes zu er-

sogar wahrscheinlich,
fullen wie ich und meine Glaubensgenossen.
Wie viel leichter wiirden wir unsere Mitmen-
schen in der Familie und in der Nachbarschaft
mit ihren Eigenheiten ertragen, wenn wir uns
aus vertiefter Psychologie heraus klar waren,
dass sie vielleicht vermoge ihrer leib-seeli-
schen Beschaffenheit und ihrer Erziehung gar
nicht anders sein konnen, als sie wirklich sind.
Wie viel schéner und friedlicher miisste unser
biirgerliches Zusammenleben sein und werden,
und wieviel Lieblosigkeit und Harte verlre
unser menschliches Streiten und Handeln, auch
unser weltanschauliches und politisches Strei-
ten und Handeln, wenn wir alle etwas mehr
Psychologie «im Leibe hatten»! Und dann der
Stinder! Wir kennen die Bosheit und Schadlich-
keit der Sinde und kdmpfen mit Recht fir uns
und fir andere dagegen. Aber wir Uberfragen
noch allzu ungerecht und lieblos, weil allzu un-
psychologisch, unser Urteil iiber die Siinde auf
den armen Siuinder selber. Ein wenig mehr Psy-
chologie wirde uns doch lehren, dass das Han-
deln eines Menschen, eines jeden Menschen
— auch das Handeln des Siinders und des Hei-
ligen — stark, sehr stark abhangig ist von der
natirlichen Veranlagung und von der Erziehung,
Uberhaupt von allen Umwelteinflissen wvon
frihester Jugend an, auch von der Gnade
Gottes. Gewiss auch und zwar in hohem Mass
von der Selbsterziehung. Aber wir konnen
nie wissen, wieviel vom Versagen des armen,
stindigen Mitmenschen auf sein eigenes, gegen-
wartiges oder friheres, und wieviel auf ein
fremdes Schuldkonto gehort.

Auch in diesem Sinne sollte unser Religions-
unferricht in vermehrtem Masse psychologisch
eingestellt sein. Oder noch besser und deutli-
cher: Bevor ein Mensch — auch als Priester —
auf die Menschheit und auf die Jugend «losge-

54

lassen» wird (man entschuldige dieses etwas un-
hofliche, aber anschauliche Wort!), sollte er die
Menschenseele, die Kinderseele, die Seele des
Jugendlichen grindlich kennen gelemt haben.
Viele haben diese kostbare Gabe der Einfih-
lung in die Seele anderer von Natur aus. Etwas,
das kein Studium ganz ersetzen kann. Die vie-
len andern aber, denen diese wertvolle Gabe
fehlt, sollten wenigstens im Theologie-Studium
mit so wichtigen Problemen bekannt gemacht
werden. Also mehr Psychologie in die Bildungs-
anstalten fir Theologen! Nicht etwa mehr meta-
physische, sondern mehr empirische Psycho-
logie!

So und &hnlich und oft noch anmassender
fing man zu Beginn unseres Jahrhunderts in
Kreisen katholischer Religionsmethodiker an,
unsere bisherige Religionsstunde zu kritisieren,
nach einem «bessern» Religionsunterricht
und einem schlauern Religionsbuche zu rufen.
Und man unterliess wohlweislich nicht, von sol-
chen Neuerungen gleich das Blaue vom Him-

mel herunter zu versprechen.

Das war vorlaufig bloss Theorie. Zwar schon
als solche nicht ganz harmlos, aber doch noch
nicht fragisch zu nehmen. Die Suppe wird ja
immer heisser gekocht als gegessen. Ernster
wurde dann die Angelegenheit und zum Auf-
sehen mahnend, als einer dieser Reformer —
sein Name tut nichts zur Sache — es wagte,
ein «Lehrbuch der katholischen Religion» fir
hdhere Schulen zu schreiben, das diese Theorie
zu verwirklichen versuchte, und irgendwo in
der Zentralschweiz einen Verleger fand, der sei-
nerseits bei allen Religionslehrern fir sein Ver-
lagswerk reichlich Propaganda machte.

Jetzt durften die Vertreter der altbewahrten
Methode nicht langer schweigen.

(Zweiter Teil folgt.)

L. R.



	Um das Religionsbuch

