
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 33 (1946)

Heft: 2

Artikel: Um das Religionsbuch

Autor: L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 0 0 Jahre: Nun ist auch der Urgross-
vater nicht mehr am Leben. Und er meinte

doch immer noch die letzten Jahre, er könne

wohl 100 Jahre alt werden. Da hat ihn Gott
aber noch vorher zu sich geholt. — Nun liegt

er im Grab. Das Kreuz mit dem Heiland dran

steht darauf; Blumen zieren es. Und Sonntag
für Sonntag stehen Kinder und Grosskinder

und beten ein Vaterunser für den alten Mann.

Ueberblick: Sinnend und betrachtend

sitzen unsere Schüler vor der Bildseite im

Schulbuch wie vor dem Wandbild in der alten
Stube. Wir suchen die Personen, die fast in

jedem Bild wiederkehren, immer um 10 Jahre

älter. Wir sehen die jungen Menschen beim

frohen Spiel, die im kräftigsten Lebensalter
stehenden bei strenger Arbeit, die ältern, wie sie

der Ruhe und des Lebensfeierabends pflegen.
Jeweilen nach 30, 60, 90 Jahren beginnt wieder

eine neue Familie, es geht eine neue
Generation an. Da sind wieder ganz andere Leute

auf der Welt.

Ethisches. Mit dem zunehmenden Alter

stellen sich bei den Leuten allerlei Fehler

und Gebrechen ein. Da hört eine Frau nicht

mehr gut, sieht nicht mehr ohne Brille. Da geht
ein Mann am Stock, gebückt von vieler
Lebensarbeit, seine Haare sind ihm ausgegangen.
Aber es sind blöde und unverständige Schüler,

die solche Leute deswegen auslachen. Denkt

an die Erzählung in der biblischen Geschichte,

wo Knaben den Propheten Elisäus auf dem

Wege verspotteten und ihm nachriefen: «Kahlkopf!

Kahlkopf! Komm herauf!» Wie dann

zwei Bären aus dem nahen Walde hervorbrachen

und alle 42 Knaben zerrissen.

Wie schön ist es auch, wenn Brüder und

Schwestern einander lieben und fest
zusammenhalten, wenn sie sich bestreben, dem Vater

und der Mutter einen ruhigen und schönen

Lebensfeierabend zu verschaffen. Nicht wie
das heute dann und wann vorkommt, dass die
Kinder, kaum dass sie selbst etwas verdienen

können, vergessen, wie viele Jahre die Eltern

sich um sie gesorgt haben. Sie behalten ihren
Verdienst für sich, zahlen den Eltern, wenn's
noch gut geht, ein wenig Kostgeld und später,

wenn sie selber eine Familie gegründet haben,

kümmern sie sich nicht mehr um ihre Eltern und

deren alte Tage. Sie können ja ins Armenhaus

wandern!

Ehre Vater und Mutter! So spridht Gott, der

Herr und gleich stellt er uns auch den Lohn

dafür in sichere Aussicht: Auf dass es Dir wohl

ergehe und du lange lebest auf Erden!
Verstehst Du, was es heisst: Des Vaters Segen
bauet den Kindern Häuser?

Wie können wir heute schon den Eltern und

auch alten Leuten Freude machen, mithelfen bei
der Arbeit, ihnen Arbeit abnehmen?

Karl Schöbi.

Mittelschule

Um das Religionsbuch

1. Etwas über den Religions I e h r e r zuerst.

Bevor wir von unserm eigentlichen Thema

reden, wollen wir uns daran erinnern, dass

nicht das Religions buch das Entscheidende

für einen fruchtbaren Religionsunterricht ist,

sondern der Religions I e h r e r *.

* Wir haben es hier in erster Linie mit dem Religionsbuch

und dem Religionslehrer an mittlem und hohem
Schulen zu tun; was wir aber darüber sagen möchten,
hat auch für die Volksschulstube Geltung.

49



Wer gute theologische Examen gemacht hat,

ist nicht ohne weiteres auch ein guter
Religionslehrer. Alle Achtung vor einer soliden

Theologie! Aber um ein guter Religionslehrer

zu sein, genügt ein gutes Mittelmass an

theologischer Ausrüstung. Dazu aber braucht es vor
allem viel, viel gesunden Menschenverstand

und viel, viel psychologisch-methodisches
Geschick. Und dazu noch etwas ganz Wichtiges:
Der Religionslehrer sollte immer ein Kerl —
etwas feiner ausgedrückt: — eine Persönlichkeit

sein, zu dem seine Schüler, die noch unwissenden

Kleinen, erst recht aber die schon

gescheiten Grossen, mit Hochachtung
emporschauen.

Drei Typen von Religionslehrern — auch

wenn sie im Gerüche (ja im Gerüche!) der

Heiligkeit ständen — wird gesunde Jugend ferner
nicht ertragen: den Pessimisten, der an der

heutigen Welt und an der heutigen Jugend
nichts Gutes findet; den Duckmäuser, der unter

seinen Schülern nicht froh ist und nicht

gelegentlich mit ihnen sogar herzlich lachen kann;

den Pedanten endlich als Nörgeier und
Kleinigkeitskrämer.

Wichtiger als das beste Buch ist für einen

gesegneten Religionsunterricht der — gute
Religions I e h r e r.

Und dessen sollte man sich immer bewusst

bleiben: ein gesegneter Religionsunterricht ist

schwerer zu erteilen als ein erfolgreicher Unterricht

in profanen Fächern, etwa in Mathematik

oder in Geographie oder in Naturkunde. Ich

nenne eine Religionsstunde nicht schon eine

gesegnete, wenn der Schüler an religiösem

Wissen reicher, sondern erst, wenn er an

religiöser G es i n nung wärmer geworden ist,

kurz: wenn er nach der Religionsstunde mehr

Freude hat, katholisch und gut katholisch zu sein

als vorher.

Dabei dürfen wir allerdings das alte
psychologische Gesetz nicht vergessen: «Einer schickt
sich nicht für alle.» Wem die Schüler und
Schülerinnen der Volksschulstufe an beiden Händen

und sogar an beiden Rockschössen hängen, der
wird nicht ohne weiteres auch für den Reli¬

gionsunterricht an einer Mittelschule passen.
Wer im Töchterinstitut ein beliebter Religionslehrer

ist, würde es nicht ohne weiteres auch

an der viel lautern Realschule oder am

anspruchsvollen Lehrerseminar sein. Wer
Realschüler meistert, der entspräche nicht ohne
weiteres auch Gymnasiasten, die etwas von der

abgeklärten Reife ihrer Klassiker auch in die

Religionsstunde mitbringen. Und natürlich auch

umgekehrt — in allen diesen drei und noch

vielen weitern Fällen!

Ich wiederhole: es geht nichts über den

Religions I e h r e r. Nicht einmal das Religions-
b u ch Und vielleicht kommt dieser oder

jener geistliche Obere einmal ins Fegfeuer —
nicht weil er zu wenig gute Religionsbücher

anregte, selber schrieb oder wenigstens approbierte,

sondern weil er bei der Auswahl der

Religionslehrer für die verschiedenen Arten

mittlerer und höherer Schulen sich zu einseitig

vom theologischen Wissen, von der
Tugendhaftigkeit und vom guten Willen des Religionslehrers

leiten liess. **

Nicht das Religionsbuch ist die Hauptsache

für einen fruchtbaren Religionsunterricht,
sondern der Religions I e h r e r. Damit soll das

Religionsbuch nicht zur Nebensache degradiert

werden; wir machen es bloss zur — zweiten

Hauptsache.

2. Etwas vom Religionsbuch.

Viele Wege führen nach Rom. Viele Wege
auch führen zum religiösen, das heissf hier zum

guten katholischen Menschen, dem hohen Ziele
des katholischen Religionsunterrichtes.

E i n wichtiges Mittel, dieses Ziel zu erreichen:

das gute Religionsbuch. Es wäre nicht

nur Unbescheidenheit, es verriete auch Mangel
an psychologischer und theologischer Einsicht,

wenn der Verfasser eines Religionsbuches

** Dem Schreibenden hat der Rektor höherer Schulen

einer grössern schweizerischen Stadt schon mehr als

einmal gestanden, am meisten habe er, was Disziplin
im Schulzimmer, Pünktlichkeit und Ordnung anbelange,
zu klagen über die — Religionslehrer.

50



glaubte, sein Buch sei — inhaltlich und

methodisch — das beste von allen. Oder wenn

er auch nur erwartete, sein Buch und dessen

Methode müssten wenigstens allen Religionslehrern

gleich gut entsprechen, ihnen so gut
entsprechen wie ihm selber.

Streng genommen müsste jeder Religionslehrer

ein eigenes Buch haben. Ein Buch

zudem, das er selber verfasst hätte. Weil nur
dieses Buch so ganz auf ihn und seine Persönlichkeit

zugeschnitten wäre. Nur wer aus

tiefstem Innern heraus unterrichtet, wird seine

Schüler packen. Es kann doch ein David nicht

in der Rüstung Sauls den Kampf mit Goliath

aufnehmen, und ein Saul wird nicht im Hirtenhemde

Davids in den Krieg ziehen.

Oder wenigstens müsste man für jede Schulart

ein besonderes Buch haben. Für die höhere

Töchterschule ein anderes als für Lehrerseminaristen.

Für Realschulen nicht das gleiche wie
für Gymnasiasten.

Freilich, solche Wünsche können aus

naheliegenden Gründen kaum je allgemein befriedigt

werden. Im Religionsunterrichte so wenig
wie in andern Fächern, trotzdem deren Verwirklichung

in unserm Fache sich besonders fruchtbar

auswirken müsste. Man wird sich also —
wohl oder übel — in der Frage des Lehrbuches

immer mit einer durchschnittlichen

Eignung für die betreffende Schulart und für den

betreffenden Lehrer begnügen müssen. Wobei
nicht zu vergessen ist, dass jeder Religionslehrer,

bei aller Achtung vor dem Lehrbuche, seinen

Unterricht individuell — entsprechend seiner

theologischen und psychologisch-methodischen

Veranlagung und Ausbildung — gestaltet.

Darum wird ein berufener Religionslehrer
auch mit einem mittelmässig guten Religionsbuche

junge Menschen religiös-sittlich fördern,

und wird ein mittelmässiger Religionslehrer mit

Hilfe auch des besten Buches keine Wunder

wirken. Weil ja eben, wie wir schon sagten,

nicht das Religionsbuch die erste Hauptsache

ist, sondern der Religionslehrer selber.

Jahrhunderte hindurch hat man sich — auch

in katholischen Kreisen — wegen der Methode

des Religionsunterrichtes und darum auch

wegen der methodischen Beschaftenheit des

Religionsbuches nicht den Kopf zerbrochen. Der

junge Mensch soll aus dem Religionsbuche und

damit im Fache Religion oder Religionsunterricht

einfach seine Religion — das Wichtigste
aus der Glaubenslehre, der Sittenlehre und der

Gnadenlehre — gründlich kennen lernen und

sich dann einprägen. Das Religionsbuch wurde

damit seinem Wesen nach einfach zu einer

verkleinerten und vereinfachten Ausgabe des

Lehrbuches der Dogmatik und der Moral.

Und als man anfing, in den profanen Fächern

und in deren Lehr- und Lernbüchern sich nicht

mehr bloss um das Was, sondern auch um das

Wie und später — unter dem Einflüsse Rous-

seaus und Pestalozzis — auch um das Wem
oder Wen zu kümmern und Buch und

Methode darnach zu gestalten, blieb man im Fache

Religionslehre weiterhin ausgesprochen
traditionsgebunden, also unerbittlich konservativ. Man

hatte ja gewichtige Gründe dafür. Wir werden

weiter unten vernehmen, wie man noch heute

diese, durch eine vier Jahrhunderte alte

Ueberlieferung und — wie man mit einem
gewissen Stolze beifügt — durch so viele erfreuliche

Erfolge geheiligte Einstellung verteidigt
und vor Versuchen, davon abzugehen und der

Psychologie ein vermehrtes Mitspracherecht
einzuräumen, ernstlich warnt.

Damit sind wir, nach diesen nicht ganz
nebensächlichen Erörterungen, beim eigentlichen
Thema unseres Aufsatzes angelangt.

3. Von einer gefährlichen Neuerung.

Da geschah — etwa vor drei Jahrzehnten —
etwas Unerhörtes. Gewisse — auch katholische

— Religionsmethodiker, die offenbar mehr von
der Psychologie als von der Theologie gesegnet

waren, die augenscheinlich in der neuern
schönen Literatur besser belesen waren als in

der Hl. Schrift, denen problematische
Gedankengänge Rousseaus, Pestalozzis und Försters

mehr bedeuteten als die doch so zwingenden
Beweise eines hl. Thomas von Aquin — solche

Religionsmethodiker riefen entschieden nach



einem neuen Religionsunterricht. Nach einer

neuenReligionsstunde mit weniger Theologie(!),
aber dafür um so mehr Psychologie, mit weniger

Systematik, aber dafür um so mehr
Aufgeschlossenheit für alles, was reifende Menschen

bewegen, erheben oder erniedrigen kann.

So etwa argumentierte man:
Um den jungen Menschen für Gott und göttliche

Dinge und alles Gute zu gewinnen, müsse

man vor allem — «vor allem» sagte man

— die Seele dieser Jugendlichen kennen, wissen,

was sie liebe und was sie verabscheue und

wozu sie fähig sei. Nach der Struktur dieser

Seele müsse sich — auch im Religionsunterrichte

und hier ganz besonders — der Stoff,

also das Religionsbuch, ferner die Methode

und erst recht immer wieder der Lehrer selber

richten.

Religionsunterricht also vom
Kindeaus? Ja, sagte man. — Dass man zu

Beginn des Jahrhunderts in nichtchristlichen

Kreisen, wo man keine sichern Wahrheiten

kannte, ganz allgemein nach einer «Pädagogik

vom Kinde aus» gerufen hatte, wusste man.

Man hatte darüber gelacht. Aber dass man jetzt
auch noch nach einem «Religion sunterricht

vom Kinde aus» rief, und dass sogar katholische

Religionsmethodiker für einen
solchen Religionsunterricht warben, das schien nun

doch mehr als bloss verdächtig.
Es kommt noch besser.

Das berühmteste Schlagwort der neuen Pädagogik

heisst Arbeitsschule. Nicht der

Lehrer soll in der Schulstube das grosse Wort
führen, sondern der Schüler. Aufgabe des

Lehrers sei — nach einem Wort Pestalozzis:

«Dem Kinde in der Entwicklung seiner Anlagen

Handlangerdienste zu leisten.» Und weiter

hatte Pestalozzi verlangt: «Die Art und

Weise des Vorgehens soll keineswegs so sein,
dass man viel zum Kinde spricht, sondern so,
dass man in ein Gespräch mit dem Kinde
eintritt. Man soll nicht lange Reden an das Kind
halten es soll vielmehr dazu gebracht werden,

sich selber über einen Gegenstand
auszusprechen.» Und weiter: «Langsam selber zu

Erfahrungen kommen, ist besser, als schnell

Wahrheiten, die andere Leute einsehen, durch

das Auswendiglernen ins Gedächtnis bringen
und, mit Worten gesättigt, den freien,
aufmerksamen, forschenden Beobachtungsgeist
seines eigenen Kopfes verlieren.» Solche

Forderungen, so verlangte man in den Kreisen

dieser neuen Religionsmethodiker, müssten

weitgehend auch in der Religionsstunde, sogar
schon im Religionsbuche regieren. Auf diese

Weise würde die Religion mit ihren kostbaren

Wahrheiten und ihren gesegneten sittlichen

Forderungen viel tiefer erfasst, viel gründlicher
verstanden, viel besser und zuverlässiger behalten

als nach der bisherigen Methode. Eine solche

Religionsstunde würden ferner die Schüler viel

aufmerksamer und interessierter mitmachen. Sie

würden überhaupt zu einer solchen Stunde, wo
sie selber mitarbeiten, sogar die Hauptarbeit
leisten dürften, viel lieber antreten. Und Freude

und Interesse an einem Unterricht, am Stoffe

und an der Methode des Unterrichtes, seien

doch unerlässliche Voraussetzungen des

Erfolges.

Man versprach einen weitern unschätzbaren

Erfolg des neuen Religionsunterrichtes. In allen

Fächern, auch in der Religionsstunde, soll und

wolle man den Schüler zum eigenen, möglichst

selbständigen Denken
erziehen. Nur derart erarbeitetes Wissen werde

fruchtbar im Leben — und für das Leben doch

erziehe und unterrichte man. Ob nun dieses

Gesetz nicht auch für den Religionsunterricht

Geltung haben solle? Nur mit derart erworbenem

religiös-sittlichem Wissen werde der
Katholik im Leben den Schwierigkeiten, die ihm

von weltanschaulichen Gegnern und von einer

bösen, verdorbenen Welt in den Weg geworfen

werden, siegreich fertig. Und zudem: es

komme ja überhaupt nicht so sehr auf das

trockene Buchwissen an, auch im
Religionsunterrichte nicht. Ein bloss angelerntes Wissen

stehe einem, wenn man es brauche, in der Regel

ja doch nicht zur Verfügung. Auch in un-

serm Falle gelte die Weisheit des Goethewortes

ein wenig: «Was man nicht weiss, das eben

52



brauchte man, und was man weiss, das kann

man nicht gebrauchen.» Es komme also mehr

auf die Fähigkeit und die Freude an,
überhaupt sich mit religiös-sittlichen Problemen
auseinanderzusetzen. Man brauche darum nicht

alle Lehren und Gebote einlässlich zu
behandeln. Von der gründlichen Behandlung

einiger Grundlehren — z. B. Gott, Christus, Kirche

— würde der Segen auch auf die andern

Lehren übergehen. — Es sei ja doch eine
betrübliche Tatsache, dass unsere Katholiken, auch

unsere sog. gebildeten Katholiken, mit religiösen

Problemen sich nicht abgeben mögen und

besonders, dass sie gegenüber Phrasen und

Schlagwörtern unkatholischen Charakters allzu

rasch kapitulierten, sich wenigstens von ihnen

imponieren Hessen. Ob das nicht zu einem guten

Teil däher komme, dass sie im Religionsunterricht

nicht geübt worden seien, lebensnahe

religiös-sittliche Probleme möglichst selbsttätig
und selbständig zu erörtern? — Und übereifrige

und etwas vorlaute Vertreter einer neuen
Methode im Religionsunterrichte wagten sogar
die Frage, ob solches Versagen der geistlichen

Religionslehrer an Mittelschulen nicht auch

daher komme, dass sie in ihren theologischen

Studien zu solchem selbständigem Ueberden-

ken lebensnaher religiöser und sittlicher
Probleme zu wenig angehalten worden seien;

dass sie zu viel daran gewöhnt worden seien,

«in verba magistri», das heisst auf das Wort
irgend eines berühmten Lehrers zu schwören,

und, anstatt sich mit dem warmen Leben

auseinanderzusetzen, mit reiner Dogmatik und reiner

Moral sich zu beschäftigen?

Noch nicht genug der Kritik am altbewährten

Religionsunterricht und noch nicht genug

an kühnen Verheissungen!

Man sollte, so fährt man weiter, bei einem

neuen Thema nicht, wie es bis dahin Uebung

gewesen, vom klar und bestimmt formulierten

Dogma oder vom abstrakten Gebote ausgehen,

sondern vom Leben, von irgend etwas,

das dem Schüler schon irgendwie zu schaffen

gemacht oder doch wenigstens eine ihm be¬

kannte Mit- oder Umwelt in Aufruhr gebracht
habe. Lehre und Gebot würden sich dann aus

einer solchen Erörterung fast mit Denknotwendigkeit,

fast von selbst ergeben. Also nicht

immer nur Deduktion im Religionsunterrichte,
sondern soviel als möglich Induktion!

Auf solche Weise müsste es der junge
Mensch erleben, dass alles, was er zu glauben
habe, und alles, was der Katechismus ihm zu
tun vorschreibe, so ganz auch seinetwegen,

wenigstens zum Wohle der Menschheit
gelehrt und befohlen werde. Ja, gerade das

müsste der Schüler im Religionsunterrichte
erleben, es viel tiefer erleben, als es bei der
bisherigen Methode möglich gewesen sei: dass

seine ganze katholische Religion, alles, was
sie lehre und fordere, auch im Dienste dieses

warmen und, ach, so lieben Erdenlebens stehe.

Im Sinne des Wortes von der «anima naturaler

catholica». Gewiss, man müsse glauben,
recht leben und die Gnadenmittel gebrauchen,

um dadurch einmal in den Himmel zu kommen.

Aber unsere jungen Leute stehen

vorläufig und wahrscheinlich noch recht lange mit
beiden Füssen fest auf der, ach, so schönen

Erde. Wie viel freudiger würden sie zu jeder
Lehre und zu jedem Gebote des Katechismus

ja sagen, wenn sie es erlebten, dass es im

Religionsbuche keine einzige Lehre und keine

einzige Forderung gebe, die nicht irgendwie
dazu beitrüge, schon dieses irdische Leben zu

verschönem. — Und solche handgreiflichen

Motive würden dann erst recht im heissen

Kampfe mit den Versuchungen eine nicht zu
unterschätzende Hilfe für die Treue im Glauben

und das Leben aus dem Glauben werden.

Und ein letztes noch. So wenig Psychologie
beherrsche doch immer noch unser menschliches

Zusammenleben! Das Zusammenleben in

der Familie, mit der Nachbarschaft und mit

Andersgläubigen, mit Sündern und mit Heiligen.
Ich muss vielleicht als Katholik die

Weltanschauung meines Mitbürgers entschieden
ablehnen. Wer aber gibt mir ein Recht, nun auch

über ihn selber hart zu urteilen? Ein wenig

53



mehr Psychologie sagte mir doch, dass dieser

Mitbürger vielleicht, sogar wahrscheinlich,

ebenso bereit ist, den Willen Gottes zu

erfüllen wie ich und meine Glaubensgenossen.

Wie viel leichter würden wir unsere Mitmenschen

in der Familie und in der Nachbarschaft

mit ihren Eigenheiten ertragen, wenn wir uns

aus vertiefter Psychologie heraus klar wären,

dass sie vielleicht vermöge ihrer leib-seeli-

schen Beschaffenheit und ihrer Erziehung gar
nicht anders sein können, als sie wirklich sind.

Wie viel schöner und friedlicher müsste unser

bürgerliches Zusammenleben sein und werden,

und wieviel Lieblosigkeit und Härte verlöre

unser menschliches Streiten und Händeln, auch

unser weltanschauliches und politisches Streiten

und Händeln, wenn wir alle etwas mehr

Psychologie «im Leibe hätten»! Und dann der

Sünder! Wir kennen die Bosheit und Schädlichkeit

der Sünde und kämpfen mit Recht für uns

und für andere dagegen. Aber wir übertragen

noch allzu ungerecht und lieblos, weil allzu

unpsychologisch, unser Urteil über die Sünde auf

den armen Sünder selber. Ein wenig mehr

Psychologie würde uns doch lehren, dass das Handeln

eines Menschen, eines jeden Menschen

— auch das Handeln des Sünders und des

Heiligen — stark, sehr stark abhängig ist von der

natürlichen Veranlagung und von der Erziehung,

überhaupt von allen Umwelteinflüssen von
frühester Jugend an, auch von der Gnade

Gottes. Gewiss auch und zwar in hohem Mass

von der Selbst erziehung. Aber wir können

nie wissen, wieviel vom Versagen des armen,

sündigen Mitmenschen auf sein eigenes,
gegenwärtiges oder früheres, und wieviel auf ein

fremdes Schuldkonto gehört.

Auch in diesem Sinne sollte unser Religionsunterricht

in vermehrtem Masse psychologisch

eingestellt sein. Oder noch besser und deutlicher:

Bevor ein Mensch — auch als Priester —
auf die Menschheit und auf die Jugend «losge¬

lassen» wird (man entschuldige dieses etwas

unhöfliche, aber anschauliche Wort!), sollte er die

Menschenseele, die Kinderseele, die Seele des

Jugendlichen gründlich kennen gelernt haben.

Viele haben diese kostbare Gabe der Einfühlung

in die Seele anderer von Natur aus. Etwas,

das kein Studium ganz ersetzen kann. Die vielen

andern aber, denen diese wertvolle Gabe

fehlt, sollten wenigstens im Theologie-Studium

mit so wichtigen Problemen bekannt gemacht

werden. Also mehr Psychologie in die Bildungsanstalten

für Theologen! Nicht etwa mehr

metaphysische, sondern mehr empirische Psychologie!

So und ähnlich und oft noch anmassender

fing man zu Beginn unseres Jahrhunderts in

Kreisen katholischer Religionsmethodiker an,

unsere bisherige Religionsstunde zu kritisieren,

nach einem «bessern» Religionsunterricht

und einem schlauem Religionsbuche zu rufen.

Und man unterliess wohlweislich nicht, von
solchen Neuerungen gleich das Blaue vom Himmel

herunter zu versprechen.

Das war vorläufig bloss Theorie. Zwar schon

als solche nicht ganz harmlos, aber doch noch

nicht tragisch zu nehmen. Die Suppe wird ja

immer heisser gekocht als gegessen. Ernster

wurde dann die Angelegenheit und zum
Aufsehen mahnend, als einer dieser Reformer —
sein Name tut nichts zur Sache — es wagte,

ein «Lehrbuch der katholischen Religion» für

höhere Schulen zu schreiben, das diese Theorie

zu verwirklichen versuchte, und irgendwo in

der Zentralschweiz einen Verleger fand, der

seinerseits bei allen Religionslehrern für sein

Verlagswerk reichlich Propaganda machte.

Jetzt durften die Vertreter der altbewährten

Methode nicht länger schweigen.

(Zweiter Teil folgt.)

L. R.

54


	Um das Religionsbuch

