
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 33 (1946)

Heft: 2

Artikel: Die Viertelstunde Ueberlegung : gibt es eine absolute Wahrheit?

Autor: Rudin, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. MAI 1946 33. JAHRGAN G Nr.2

Die Viertelstunde Ueberlegung: Gibt es eine absolute Wahrheit?
«Gefühl ist alles, Name ist Schal! und Rauch.»

Diese Faustworte werden oft zitiert, und noch

öfter werden sie zur Grundlage der Lebensführung.

Man hat um Wahrheit gerungen, um
letzte Erkenntnis, aber es blieben unlösbare

Rätsel bestehen, geheimnisvolle Dunkelheiten.

Das geistige Auge vermochte nicht alle

Zusammenhänge zu durchschauen, der Bohrer des

Verstandes konnte nicht alle Schichten durch-

sfossen. Undurchdringlich trotzt das Urgestein,
das gewaltigste Felsmassiv leistet seit Jahrtausenden

unerbittlichen Widerstand: das Rätsel

Gott lässt sich nicht endgültig lösen, und auch

sein Buch, die Welt, kann mühsam nur entziffert

werden. Jeder Schlüssel, der das Tor der

anderen Welt aufschlössen möchte, zerbricht.
Die Geschichte der Philosophie der Menschheit
ist die Geschichte des Irrtums der Menschen.

Soll man da nicht müde werden, nicht

resigniert? Und muss da nicht allmählich der Zweifel

erwachen: Gibt es überhaupt für uns
Menschen eine absolute Wahrheit? Eine Wahrheit,
die für den Ausfralneger genau so gilt wie für
den Gelehrten der europäischen Universität?

Eine Wahrheit, die vor fünftausend Jahren und

wiederum nach fünftausend Jahren genau die

gleiche ist? Und wenn es sie gibt, können wir
sie dann erkennen? Ist unser logisches

Denkvermögen tauglich, sie aufzunehmen? Oder
sind wir vielleicht nur die Geprellten unserer

Einbildung, die Genarrten unserer Phantasie?

Die Gefangenen irgend welcher persönlicher

Denkkategorien, ohne je Sicherheit zu besitzen,

dass die Welt vor dem Fenster unseres
Verstandes wirklich existiert, und dass sie so ist,

wie sie sich im Filmband unseres körperlichen

und geistigen Auges zeigt? — Als Immanuel

Kant diese Frage in unser abendländisches Denken

wie eine Fackel hineinwarf, als er glaubte,

sie sei unlösbar, da ahnte er nicht, dass er mit
dieser «geistigen Kopernikustat» den geistigen
Weltenbrand entfachen werde. Er war sich

wohl kaum bewusst, dass er damit unserer
modernen Physik um 150 Jahre vorausgeeilt war,
und eine geistige Atombombe zur Entzündung

brachte, die die geistige Welt zertrümmern

musste. Denn fortan zerbröckelte das feste

Mauerwerk des abendländischen Geisteslebens,

/aben Sie es etwa auch übersehen, daß das Halbjahr inskünftig
einen Franken mehr kostet, also 6Franken statt5?lnNr.24desletzte n Ja h r-

ganges haben Leitender Ausschuß und Schriftleitung die zwingenden Gründe

dargelegt. Wenn Sie also den grünen Zettel ausfüllen, dann runden Sie bitte
das geplante 5 in ein schönes 6 und denken Sie, daß Sie auch mitwirken an

den schönen und wichtigen Aufgaben unserer Zeitschrift «Schweizer Schule»

Die Schriftieitung

33



seine Fundamente waren zersetzt. Der Zweifel
stand auf, riesengross. Das Fragezeichen wurde

zum Symbol der modernen Welt. Diese Skepsis

begann alles zu zernagen und zu zerfressen.

Auch der einfache Mann aus dem Volke zuckt

heute nicht selten die Achsel und frägt: «Weiss

man denn etwas Gewisses, gibt es eine sichere

Wahrheit?» So scheint eine Weltanschauung

unmöglich zu werden.

Kant hatte eine solche Entwicklung geahnt
und gefürchtet. Er wusste, dass der Mensch in

dieser Unsicherheit nicht leben kann. Er sucht

eine Lösung. Mit einem Sprung glaubte er,
den festen Boden zu gewinnen. Wenn schon

die theoretische, die «reine» Vernunft dem
schwankenden Boote auf den hohen

Wellenkämmen des unendlichen Ozeans glich, gab es

dann nicht noch eine «praktische» Vernunft, die
den Menschen auf seine Füsse stellte, die sich

an den konkreten Situationen des Lebens orientiert?

Und spricht diese praktische Vernunft

nicht von einem sittlichen Gesetz, das in uns
selbst kategorisch die Erfüllung des Sittlich-Guten

verlange? Diese praktische Vernunft schien

Kant zu genügen, um die Gesinnung edler
Menschlichkeit zu gewährleisten.

Allein, Kant war einer optischen Täuschung

erlegen. Der feste Boden, den er glaubte
gewonnen zu haben, erwies sich als Schwemmsand.

Die tatsächliche Entwicklung hat gezeigt,
dass die eiserne Kette der sittlichen Pflicht
zerbricht und in ihre Ringe zerfällt, wenn sie nicht

festgeschmiedet ist am unzerstörbaren Felsen

der Wahrheit. Auch die menschlich höchste

Gesinnung fordert eine absolut wahre

Weltanschauung in bezug auf die entscheidendsten

letzten Zusammenhänge, auf Lebenssinn und

Lebehsaufgabe.

Die moderne Ganzheitspsychologie sagt uns

überdies, dass es nicht angeht, den Menschen

in seine einzelnen Funktionen zu zerreissen. Sie

hat in ihren Experimenten im Laboratorium

bewiesen, dass in allen geistigen Funktionen des

Menschen immer der ganze Mensch beteiligt
ist: die theoretische, reine Vernunft spekuliert

nicht, sondern der Mensch ist es, der denkt,

der ganze Mensch. Und wenn der Mensch fühlt,
dann kann er nicht verhindern, dass neben

seinem Gefühl auch Vernunft und Phantasie,

Vorstellung und Wille beteiligt sind, weil nicht

irgend ein Gefühl fühlt, sondern eben dieser oder

jener Mensch, weshalb ja auch das Gefühlsleben

der einzelnen Menschen so verschieden

ist. Darum kann man auch reine und
praktische Vernunft nicht auseinander reissen, ohne

den Menschen selbst zu zerreissen und ein

menschenwürdiges Leben unmöglich zu
machen. Die moderne Ganzheitspsychologie
verurteilt damit das Vorgehen Kants als

psychologische Absurdität.

Die richtigen Versuche, die elementare Frage
nach Wahrheit zu lösen, gehen darum vom
Bewusstsein, vom Selbstbewusstsein des

Menschen aus. In seinem Selbstbwusstsein hat der

Mensch gleichsam eine Kontrolluhr, ob er in

seiner Erkenntnis bis zur realen Wirklichkeit
vorstossen könne. In allen seinen Funktionen

erfasst der Mensch nämlich sein eigenes Ich

als den treibenden Motor und gleichzeitig sieht

er dieses Ich als eine Realität, an deren Sein

er niemals zweifeln kann. Das eigene Ich ist

ihm dabei so absolut gewiss, dass er noch in

jedem Zweifel dessen Existenz bejahen muss.

In diesem einen Akte also stösst der Mensch

bis zum Sein selbst vor, und erkennt darum, dass

seine Vernunft tauglich ist, das Sein als solches

zu erkennen. Der Menschengeist ist also kein

Irrlicht, das auf Abwege führen muss, keine

Maschine, die mit einem Konstruktionsfehler

behaftet wäre, er ist ausgerichtet auf die
Erkenntnis der Wahrheit. — Wenn der Mensch

sich trotzdem irren kann, wenn Täuschungen

möglich sind, dann finden diese ihre Erklärung

darin, dass der Mensch auch die Möglichkeit
hat, vorschnell, ohne die nötige Umsicht und

Kritik Urteile zu fällen, dass vor allem die
leidenschaftlichen Triebe den Verstand verdunkeln

können. Durch den Sündenfall des ersten

Menschenpaares ist ja diese grosse Verdunkelung

eingetreten. Aber die katholische Erbsündelehre

unterscheidet sich wesentlich von der
Erbsündelehre Luthers gerade dadurch, dass sie

34



nicht von einer völligen Zersetzung des

Verstandes, wie Luther es getan hatte, sondern nur

von einer Schwächung desselben spricht. Für

Luther war die menschliche Vernunft eine

«aussätzige Hure» und des «Teufels Brauf». Nach

katholischer Auffassung aber ist unsere Verstandeskraft

in der Lage geblieben, die wesentlichsten

und wichtigsten Wahrheiten zu erkennen.

Christus selbst hatte ja an die Einsicht der
Menschen appelliert. Er forderte wohl Glauben,
aber keinen völlig blinden, keinen unvernünftigen

Glauben, denn er berief sich auf die
Werke, die er vollbracht, und die kein anderer

vollbringen könne. Werke also, die dem ver¬

nünftigen Menschen Beweis seiner Sendung

seien. Er stellte als einmaliges Ereignis das

Zeichen seiner Auferstehung in die Geschichte der

Menschen, jenes Zeugnis, ohne das «unser

Glaube nichtig ist» (1. Kor. 15, 15). Christus

aber ist es, der uns jene wichtigsten Wahrheiten,

die wir mit unserem Verstände zu erkennen

vermögen, das Dasein Gottes, und die

Verantwortung des Menschen Gott gegenüber

bestätigt, er ist gekommen, um für die «Wahrheit

Zeugnis abzulegen». Diese Wahrheiten

können wir nicht aufgeben, ohne gleichzeitig

unser eigentliches Menschsein zu verlieren.

Zürich. Dr. Josef Rudin.

Wohin treibt unsere Schule?*
Wie können wir in der Schule

gegen den Egoismus ankämpfen?
Mit dem Eintritt in die Schule tut sich vor

unsern Knaben und Mädchen eine neue Welt
auf. Aus der Kleinwelt der Familie, wo sie unter

dem vollen Strahl der Elternliebe lebten,

treten sie mit einem Schlage in die fremde

Atmosphäre der Klasse, wo eine kühlere und

oft rauhere Luft um sie weht. Das Kind erfährt

da zum ersten Male an seinem eigenen Leibe,

dass es nur eines von vielen ist, die sich alle

mit gleichen Rechten und Ansprüchen
gegenüberstehen und einem gemeinsamen Ziel
zustreben. Es hat das. erste Erlebnis der

Volksgemeinschaft, die fortan sein Dasein mitbestimmen

wird. — Hier ist der Hebel anzusetzen.

Die Kinder müssen von der ersten Stunde an

fühlen, dass sie nun mit ihren Kameraden und

Lehrern eine neue, grössere Familie bilden, in

der alles für alle da ist und getan wird, und der

Lehrer selbstvergessen wie Vater und Mutter in

der Hingabe an seine Schützlinge aufgeht. Das

Beispiel der Lehrerpersönlichkeit gibt überhaupt

nirgends wie hier den Ausschlag. Mit ihm steht

und fällt jede nachhaltige Einwirkung auf das

rein menschliche Verhältnis der Schüler zuein-

* Siehe Nr. 1.

ander. Wenn es dem Lehrer nicht gelingt, etwas

von jener Wärme in die Schulstube zu bringen,

die vom Elternhaus ausströmt, werden sich

die Gemüter der Kinder weder ihm selber noch

gegeneinander erschliessen. Dann herrscht eine

kühle, nüchterne Verstandesatmosphäre, in der

sich jedes Einzelne egoistisch auf sich selber

zurückzieht und im Nachbar nicht mehr den

Kameraden und Mitmenschen, sondern den

lästigen Mitläufer oder gar Konkurrenten sieht.

Je weiter es in der Schulstufe hinaufgeht, umso
trostloser wird diese Atmosphäre einer frostigen

Geschäftigkeit, weil dann zu allem anderen

noch die persönlichen Lebensinteressen sich zu

spalten und auseinander zu gehen pflegen.
Namentlich an unseren Mittelschulen ist der
Schulbetrieb vielfach zum reinen Geschäftsbetrieb

geworden, in welchem der Lehrer zum Arbeitgeber

und der Schüler zum Arbeitnehmer
herabgesunken ist. Ueber die blosse Arbeitsleistung
hinaus haben sie einander nichts zu sagen. Sie

leben wie Fremdlinge nebeneinander her, statt
wie Mitmenschen mit- und füreinander.

Ohne Umschweife gesagt: An allen unseren
Schulen, und je höher um so mehr, kommt das

Gemütsleben der jungen Menschen zu kurz,

ja es verkümmert unter dem Andrang der
wachsenden Forderungen, die das Leben an die
Schule stellt und die alle, ohne Ausnahme, ein-

35


	Die Viertelstunde Ueberlegung : gibt es eine absolute Wahrheit?

