
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 33 (1946)

Heft: 22

Artikel: Steht der menschliche Geist am Ende seiner Möglichkeiten?

Autor: Kern

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mittelschule

Steht der menschliche Geist am

1.

Während nach dem ersten Weltkrieg im

besiegten deutschen Volk Spengler seinen

«Untergang des Abendlandes» schrieb, riet der

sozialistische Aufklärer H. G. Wells mit seiner

nicht minder berühmten «Weltgeschichte» seine

Leser in aller Welt zum Optimismus auf. Wells

hatte mehr als irgend ein anderer englischer
Schrittsteller dazu beigetragen, die Jugend von
den Idealen der viktorianischen Zeit loszureis-

sen. In den Frieden zwischen den zwei

Weltkriegen trat er mit dem Glauben an einen

neuen Fortschritt ein: an die Ueberwindung des

Krieges und an den Weltstaat. Den zweiten

Weltkrieg hat der Altemde, von seiner einst

grossen Gemeinde mehr und mehr Verlassene,

nur um ein knappes Jahr überlebt. Er schrieb

sein literarisches Testament, — einen Widerruf

jenes ersten Nachkriegsbuches und anderer

seiner früheren Ueberzeugungen und Manifeste,

dadurch von zeitgeschichtlichem Wert.
Es heisst: «Mind at the end of its tether»

(deutsch 1947 unter dem Titel «Der Geist am
Ende seiner Möglichkeiten» in Zürich erschienen).

Wells zweifelt jetzt nicht etwa nur an

dem einst vergötterten Fortschritt der Menschheit,

sondern an ihrem weiteren Lebensrecht,

ihrer Lebensfähigkeit. Mit grosser Energie und,

wie ihm zu glauben ist, aufrichtig notiert ist

das Grauen seiner letzten Gedanken.

2.

In seiner «Weltgeschichte» aus den 20er

Jahren hatte Wells der civitas terrena
Kräfte zugeschrieben, die sie nun einmal nicht

besitzt. An treffender Kritik hatte er es dabei

nach keiner Seite fehlen lassen, so dass er als

ein der damaligen Labour-Regierung nahestehender

Reformer die Enttäuschung über das

Ende seiner Möglichkeiten?
Ausbleiben eines wahren Friedens verkörperte.
Ebenso wie die heutige Labourpolitik unsrer

zweiten Nachkriegszeit, strebte er nach dem

Kredit, dass sein idealistischer Tatendrang auf

einer realistischen Lagebeurteilung beruhe. Es

ist nicht unnütz, das damalige Bild zurückzurufen.

«Die Privatunternehmen in Europa zeigten
weder die Fähigkeit noch den Willen, der

schreienden Not abzuhelfen. Ihr einziges Ziel

war das Maximum des Profits. Sie zeigten
keinerlei Verständnis für die Gefahren, die

ihnen selber drohten. Und das angesichts der

erschütternden Kundgebungen der entwurzelten

europäischen Massen, die sich gegen die

fortdauernden Entbehrungen und Nöte heftig
auflehnten. Diese hatten die Ergebung in ihr

Los verlernt, sie waren kühner, bereit zu
verzweifelten Taten. Man hatte sie gelehrt, grausam

zu sein. Töten und getötet werden

bedeutete ihnen weniger als früher. Daher waren
soziale Unruhen nun viel gefährlicher.»

Auch vom Sozialismus war Wells ernüchtert:

«Die Massen hatten keinen Plan eines

neuen sozialen, politischen und ökonomischen

Systems. Die Mängel des sozialistischen

Systems waren ihnen wohlbekannt. Der Stand der

Dinge war viel gefährlicher. Sie waren derart

angewidert von dem herrschenden System, unter

welchem die Reichen der sinnlosesten

Verschwendung frönten und die Armen immer tiefer

ins Elend versanken, dass sie es um jeden
Preis zerstören wollten, unbekümmert darum,

was nachher geschehen würde. Es war ein
Geisteszustand ähnlich dem, der den Zusammenbruch

des römischen Reiches möglich gemacht
hatte.

Damals war in Italien wie an einem
Schulbeispiel die Unfähigkeit der äussersten Linken,

die Lähmung des liberalen Bürgertums und die

677



Räuberherrschaft der extremen Rechten abzulesen.

Die Monarchie dankte feige vor Mussolini

ab und versank in eine Scheinexistenz. Als

Wilson, einst die Hoffnung aller westlichen

Idealisten in dem nationalistischen Getriebe
der Friedenskonferenz zur Puppe wurde und

Amerika selber das Zerrbild des anfänglich
erhofften Menschheitsfriedens von sich wies und

nicht einmal dem Völkerbund beitrat, begrub
Wells seinen Glauben an die Heilkräfte der

damaligen Staatenwelt. Und schon schwatzten

zu seinem Ekel die Luttmarschälle von den

weit grässlicheren Bombern des .nächsten

Krieges', in dem sich kein Mensch mehr ausser
den sorgfältig geschützten Herren vom Generalstab

retten könnte. Doch nun, vor so viel

Anzeichen der Unverbesserlichkeit, schwenkte

der Wells jener ersten Nachkriegszeit zu der

Hoffnung auf Heilmittel um.

3.

Es fehlte ihm nicht an der wahren Erkenntnis,

nur war sie schwach. Nachdem er die Qualen

der zerrütteten Völker unter den im Grund

mammonistisch und nationalistisch beseelten

Wirtschaftsexperimenten geschildert, drückt er

seinen Glauben an «die im Dunkeln wirkenden

schöpferischen Kräfte der Welt» aus. «Man

kann unmöglich glauben, dass die Zivilisation
für immer in einem rein arithmetischen Morast

stecken bleiben werde.» — Wells fordert eine

Weltwährung, die freilich «eine geistige Kraft

und ein gemeinsames Wollen voraussetzt, die

heute noch nicht vorhanden oder zumindest

noch nicht sichtbar sind; es setzt voraus, dass

die Idee eines einzigen grossen Gemeinwesens

verwirklicht werde; es setzt ein Ausmass

von Ueberzeugung voraus, das Trägheit und

selbstsüchtige Opposition zu überwinden

vermag». — Trotz dem sehr realen Phantom des

blutrünstigen Nationalismus sei der Gedanke

menschlicher Einigkeit nicht bloss ein flüchtiger
Traum. «Tief im Gewissen des Menschen

steckt Widerwille gegen vergängliches Tun.

Jeder, der da lebt, fragt sich zuweilen: ,Was tu

ich mit meinem Leben?'» So nahe der Wahrheit

sieht Wells: «Zwei Kräfte kämpften bisher,

zumeist erfolgreich, in der Seele des einzelnen

und im Gemeinwesen gegen die wilden,
niedrigen und selbstsüchtigen Triebe, die die
Menschen entzweien: Religion und Erziehung. Eng

miteinander verwoben haben sie die grösseren
menschlichen Gemeinschaften ermöglicht.

Die intellektuellen und theologischen
Konflikte des 19. Jahrhunderts bewirkten die
sonderbare Trennung von religiösem Unterricht
und formeller Erziehung, die für unser Zeitalter
kennzeichnend ist. Die Folgen dieser Phase

religiöser Verwirrung sind: die internationale

Politik kehrt zurück zu brutalem Nationalismus,
das Geschäfts leben zu harter, unschöpferischer

Profitgier. Man durchbrach uralte Schranken,

und nun griff eine wahre Entzivilisierung Platz.

Wir möchten besonders betonen, dass nach

unsrer Ansicht die Trennung der religiösen

Unterweisung von der organisierenden Erziehung

notwendigerweise vorübergehend ist,

dass die Erziehung bald wieder religiös werden

muss und dass der Trieb der Hingabe, der

dienenden Arbeit und der völligen Selbstverleugnung,

der in den verflossenen zwei oder

drei Menschenaltern des Wohlstands, der Lauheit,

Ernüchterung und des Zweifels abflaute,

wieder auttauchen wird, klar und von allen

Schlacken befreit, als der anerkannt grundlegende

und aufbauende Impuls in der menschlichen

Gesellschaft. Erziehung ist die Vorbereitung

des Individuums für das Gemeinwesen,
und religiöse Schulung der Kern dieser

Vorbereitung. Aus der Verwirrung und Tragik unsrer

Zeit kann eine religiöse Wiedergeburt werden,

so einfach, so grosszügig, dass sie Menschen

verschiedener Rasse und Tradition zu einem

gemeinsamen Leben im Dienste der

Allgemeinheit zusammenführen wird.»

Man darf sich dieses Bekenntnis merken, es

kommt von einem unverdächtigen Zeugen.

Aber Wells hat die katholische Kirche nun

einmal seine bete noire genannt wie den

Bolschewismus seine bete rouge; so zerfliesst

678



seine Religion, die er den Händen der Priester

völlig entwinden und auch nicht in denen der

reformierten Prediger lassen will, in einem

nebelhaften, selbstgemachten Humanismus, der
alle bestehenden konkreten Religionen mischt.

In solcher kraftloser Aufklärung zerrinnt ihm

wider Wollen und Wähnen die «von Schlacken

befreite» c i v i t a s Dei.

4.

Als Ersatz tritt ein der Fortschritt «der

Sozialpsychologie und der Geisfesanalyse, eine

neue, richtigere Auffassung vom Willen und

der Phantasie». «Die Zukunft wird im Laboratorium

und im Studierzimmer bereitet.»

Unser Positivist gleitet von Religion und Erziehung

in den naturwissenschaftlichen und
materiellen Fortschritt ab. Und so, der freilich nur

flüchtig aufgestiegenen Wahrheit vergessend,
fremd der von Gott gewiesenen Gemeinschaft,

stürzt er sich in die Hoffnung einer neuen

Organisation, einer rechtlichen Institution:
«Sicherer Weltfriede durch Schaffung eines

Weltgesetzes unter einer Weltregierung.» Wells

meint, die Menschen hätten doch genug
Rechtlichkeit und Verstand, um aus den furchtbaren

Lehren der Weltgeschichte zu lernen. Und

kühn prophezeit er «die Tatsache, dass kein

Volk eins Kriegführung, wie sie Luftgeneräle
sich denken, mitmachen werde, selbst wenn es

annimmt, dass es siegreich sein werde. Der

Krieg, der vor uns liegt, wird weniger geordnet,

aber auch weniger heftig sein». Er matte

ein leidlich schönes Bild der damaligen —
«Zukunft», die wir jetzt als Vergangenheit kennen.

5.

Der Fortschritt-Prophet hatte die Frucht ohns

die Blüte gewollt. Der zweite Weltkrieg
minderte die Zahl der an ihn Glaubenden, und er

selber fiel von sich ab. Im Gefühl der nahenden

Endkatastrophe kehrte er 1945 keineswegs

mehr zu einem neuen Glauben an die Verbes-

serlichkeit der menschlichen Gesellschaft zu¬

rück. Zwar die Kritik von einst besteht weiter
in zehnfacher Wucht; man lese die Sätze oben

mit dem Gedanken an heute. Dem unausrottbaren

Uebel ist der müde Zweifel zur Seite

getreten. Keine umwälzende Wirkung «einer

neuen allgemeingültigen Auslegung der
Geschichte» mehr. Man könnte doch sagen,
gebieterischer als selbst vor einem Menschenalter

mache «die zunehmende Zerstörungskraft und

Unerträglichkeit des Krieges» die Abkehr von
ihm «unvermeidlich», und die viel tiefere

Zerrüttung zwinge zur Verschmelzung der Welt in

ein einziges System. Das Ausscheidungsringen
zwischen den Grossmächten hat nur zwei

Giganten übrig gelassen, die sich also einfacher

als je verständigen und der Welt das Glück
diktieren könnten. Jedoch vom Weltstaat weiss

Wells 1945 nichts mehr. Er ist von seinem
Optimismus kuriert. Er misstraut dem Menschen.

Er sieht «die Alten niedrig und abstossend, die

Jungen unbeständig, töricht, allzuleicht in die

Irre zu führen». Das Ende dünkt ihm
unvermeidlich.

Doch sein Glaube an die Wissenschaft, an

Hypothesen oft der gewagtesten Art, lässt ihm

keine Ruhe. Immer noch kann er die «Frommen»

nicht leiden, die zu seinen darwinisti-
schen Entwicklungstheorien «nein sagen». Und

da er nun einmal auf das schwört, was er unter

«Biologie» versteht, errichtet er sich an Stelle

des preisgegebenen Menschheitsstaates (dem

bei Wellsscher Weltanschauung freilich der

geistige Kern fehlen würde) am Ende seines

Lebens einen neuen Götzen. Mit einem Salto mortale

lässt er die Menschheit «sehr bald» —
wie es scheint, noch vor Hiroschima schreibend

— zugrundegehen, aber durch eine wohltätige,
wunderbare Mutation aus ihrer Asche den

Uebermenschen erstehen, der kein Mensch

mehr ist. Die Vision lässt im Unklaren, welche

Züge dieses kommende Ueberwesen trägt,
wahrscheinlich soll es eher ein makelloser Weiser

als eine blonde Bestie sein. Indes, nicht

durch Einkehr und Umkehr der Gesinnung soll

das neue Wesen aus einer ungewöhnlichen

679



Minderheit der sterbenden Menschheit erwachsen,

vielmehr automatisch, sozusagen als eine

«Verjüngung des Lebens selber. Verzerrt
scheint Wells dabei etwas wie die Theorie der

Artenentstehung vorzuschweben, wie sie
Schindewolf in Berlin oder Kaelin in Fryburg lehren

(«frühontogenetische Typenentstehung»). Für

die Phantasie, dass aus der menschlichen Natur

durch Mutation eine Uebernatur entstehen

könne, bietet die Biologie gar keinen Anhaltspunkt

(obwohl die angesehenste naturwissenschaftliche

Gesellschaft Englands Wells eine
offizielle Totenfeier veranstaltet hat). Man kann

nicht so den Forderungen ausweichen, die an

die menschliche Natur, so wie sie ist, gestellt
werden müssen. Die «Mutation» ist nicht die

einzige Anleihe bei der modernen Biologie,
mit der Wells den positivistischen Leser blenden

dürfte. Wenn er die heutige Vermassung

der Menschheit mit dem Riesenwuchs der Saurier

vergleicht, mit entartender Hypertrophie

(Beurlen), die zum Aussterben führen werde,

so mag er in solch vager Analogie sein

Witterungsvermögen für echte Gefahrmomente

kundtun. Doch bleibt er auch hier einer der

«gefährlichen Vereinfacher», die Falsches

schreiben, selbst wo sie Richtiges ahnen.

6.

Das letzte Wort des sein Leben lang um
Erkenntnis bemühten Agnostikers hat uns keine

«Hoffnung» des Uebermenschen zu geben. In

der von dem Aufklärer verachteten «Masse»

lebt möglicherweise mehr gesunde Substanz

als in dem unruhig Gequälten, der «unter dem

Zwang wissenschaftlicher Schulung» aus
erhabener Höhe der Sensation des Weltunterganges

zuschauen möchte, persönlich unbeteiligt,
eben nur «wissenschaftlich» interessiert. Seine

Untergangsstimmung bleibt stark und echt.

Schon seit vielen Jahrhunderten nicht mehr
haben Menschen in so grosser Zahl wieder das

Zittern vor dem Weltende gelernt, wie seit

dem August 1945. Das könnte ein fruchtbarer

Anstoss zur Einkehr des Menschen, zur
Besinnung auf die unvergänglichen Werte sein.

Von dem Positivisten-Eschatologen dürfen wir
ihn nicht erwarten; gerade darum ist er eine

so bezeichnende Gestalt unsrer Zeit. Der

gottvergessene Geist der Zersetzung vermag sich

in die vermeintlich zum Weltende führenden

Kausalreihen zu vertiefen, ohne nach innen zu

schauen. Er bleibt flach, er baut weiter nach

aussen. Ein biologisches Wunder, ein neues

Diesseits, soll die Sehnsucht nach dem Heil

ersetzen. Wenn es dem sensitiven Repräsentanten

des Zeitgeistes beim Durchgang durch

unsre Zeit auch übel wird und er seine alte

Religion des weltlichen Fortschritts von der Tafel

kratzt, so bleibt er doch unbussfertig. Dass

unsere Zeit den Begriff der Sünde verlernt hat,

erscheint in diesem Zusammenhang ein treffendes

Wort. Tabula rasa est; ob in der
Leere die Schrift der Wahrheit erscheint,
entscheidet des Menschen Kraft nicht allein.

Belfaux. Prof. Dr. Kern.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Kann eine Lehrerin auch zugleich die Freundin der Kinder sein?
In einem Schulaufsatz schrieb einst ein Kind: denn Mutter und Kind waren so innig

«Meine Mutter ist mir Erzieherin, Schwester, miteinander verwachsen, dass dieses Ideal-

Gespielin und auch zugleich Freundin, der ich Verhältnis tatsächlich auch entstehen konnte,

alles, was ich habe, anvertrauen kann.» Und Es war aber wirklich ein Idealverhältnis

dieses Kind hatte wirklich wahr gesprochen; und nicht für den Durchschnitt berechnet;

680


	Steht der menschliche Geist am Ende seiner Möglichkeiten?

