
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 33 (1946)

Heft: 19

Artikel: Am Neubau der Zeit

Autor: Mühlebach, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 1. FEBRUAR 1947

Am Neubau der Zeit

Donnerstag, den 13. Februar i. J. findet in

Zürich die traditionell gewordene Arbeitstagung

des KLVS. statt. Sie will auf die wahrhaft

brennend gewordene Frage: «Gibt es

überhaupt eine katholische Minderwertigkeit?» Antwort

geben. Diese Zeilen mögen der Tagung

zum Geleite dienen.

Europa ist sozusagen in Schutt und Asche

versunken. Die wenigen Länder, die durch

höhere Fügung vor dem Ruin ihrer Städte und

Dörfer bewahrt worden sind, fühlen sich wie
die andern in ihren höchsten Kulturgütern
bedroht. Die abendländische Kulturgemeinschaft
scheint der Vergangenheit anzugehören. Die

undankbare Menschheit stösst, soweit es auf

sie ankommt, jene beiden Länder ins Elend,

die sich jahrhundertelang vor der asiatischen

Gefahr errettet, Spanien nämlich und Oesterreich.

Der Bolschewismus tritt zum Endkampfe

gegen das Christentum an.

Als einzigen Gegner fürchtet er die

lebendige Christusreligion. Alle andern sogen.

«Weltanschauungen», mögen sie nun heissen,

wie sie wollen, sind seine Wegbereiter geworden.

Die Neutralen und die Kompromissbereiten

stellten und stellen sich eine unmögliche

Aufgabe. Sie werden, wie alles Unklare und

Halbe, zwischen «Warm» und «Kalt» aufgelöst.

Mit einem Wort: eine Welt will untergehen!

Wie wird die kommende aussehen?

Unsere Tage tragen geradezu auffallende

Züge der Aehnlichkeit mit jenen zur Zeit des

hl. Augustinus. Das legt uns nahe, in den

Heilmitteln von damals die unsern zu erkennen.

Mit ihnen hat der grosse Afrikaner den Ueber-

mut der Heiden gedämpft, die Schwachheit der

33.JAHRGANG N r. 1 9

wankenden Christen gestützt, den Kleinmut der

wahren Christen gehoben.

Der übernatürliche Charakter des Reiches

Gottes und die Ratschlüsse der göttlichen
Weltregierung sind es, die Augustinus als trostende

Wahrheiten verkündete. Aus ihnen ziehen wir
den Schluss, dass die christliche Religion gar
nicht den Anspruch erhebt, vor irdischem

Unglück zu bewahren, aber den Menschen den

Wechselfällen des Lebens gegenüber innerlich

frei macht durch Hinkehr auf das Ewige. Wir
leben des festen Glaubens an den Sieg christlichen

Geistes. Aus diesem schöpfen wir das

Zeit und Not lindernde Bewusstsein, dass allem

und vielgestaltigem Elend zum Trotz, das Ende

nicht Untergang sein kann, sondern das

geistige Erbe, das wir übernommen und weiter

geben, in verjüngender Auferstehungskraft. Ist

der Fleck Erde, auf dem wir wirken, auch klein,

so ist es doch sicher, dass alle seelischen

Werte, die wir in uns oder für andere schaffen,

weil überzeitlich und überirdisch, nicht verloren

gehen, sondern irgendwie und irgendwann
der ganzen grossen Gottesgemeinde zugute
kommen. Es ist unchristlich, sich dem
Pessimismus preiszugeben, und uns müsste, wenn
wir immer nur über Not und Zeit klagten, jener
Vorwurf treffen, mit dem Ezechiel sein Volk
tadelte: «Ihr erhöbet euch nie zum Widerstande

und setztet nicht entgegen eine Mauer

fur das Haus Israel, um euch zu stellen im

Kampfe!» (13, 5.)

Fühler, wir uns als lebendige Glieder des

mystischen Leibes Christi und arbeiten wir im

Geiste der Liebe so, als ob von unserer Tätigkeit

das Schicksal des Abendlandes abhinge

577



Die Not der Zeit und die Not der Religion
in der Gegenwart sind zweifellos dadurch

entstanden, dass die Herrschaft Gottes nicht mehr

anerkannt (Aufklärung), und die Gnade Jesu

Christi als überflüssig abgelehnt wurden.

Mit verschiedenen Zeitaltern haben wir die
Ähnlichkeit des Zusammenbrechens einer ganzen
Welt gemeinsam, dementsprechend aber auch

die Notwendigkeit, eine neue aufzubauen. Das

ist die Mission, die Augustinus' «Gottesstaat»

dem christlichen Geschlechte jener sinkenden

Kultur überträgt. Durch uns muss sie erfüllt werden

in der Wiederherstellung der Autorität Gottes

auf allen Gebieten und in allen Fragen. Von
ihr hängt Zeitenglück und Menschenheil ab.

Die Frage nach der Möglichkeit eines

Aufstieges unserer Menschheit muss bejaht werden.

Es ist zwar unrichtig, zu sagen: Wir gehen
nicht unter, wir haben das Christentum. Unsere

Großstädte, unsere Parlamente, Kunst und

Wissenschaft, Presse und Buch, Vergnügungen und

Genussleben, ganze Menschenschichten beweisen

das Gegenteil.
Es ist ebenfalls unrichtig, zu sagen, das

Christentum habe versagt. Wir haben ja in grössten
Teilen des christlichen Volkes das ganze
Christentum gar nicht mehr gekannt und geübt, wir
vertrauten auf eine tote Tradition und die äussere

Form. Die Strömung verschiedener
gottfeindlicher Philosophien sind weit in christliches

Erdreich eingedrungen und haben grossen
Schaden angerichtet. Die Nachlässigkeit in all

unsern christlichen Pflichten, die Lauheit gegenüber

ewigen Gedanken ist so allgemein und

so gross, dass Gott auch uns fragen kann:

«Wenn ich der Vater bin, wo ist die mir
gebührende Ehre? Und wenn ich der Herr bin, wo
ist die Furcht vor mir.» (Mal. 1. 6.)

Wir haben aber trotzdem die unverwüstliche

Kraft des Christentums. In ihr müssen wir, wie

im Sinne unseres Ursprungs wirken, und wir
werden uns aus dem Niedergange erheben!

Die vollständig geistige Umkehr ist notwendig.

Sie heisst: alles in Christus erneuem!

Unser Selbstvertrauen darf daher niemals

durch jene immer und immer wieder erhobene

Behauptung erschüttert werden, unsere christliche

Kultur und unsere Kulturleistung seien mindern

Wertes! Woher nimmt der Gegner, woher der

Feind des Christentums das Recht zu dieser

Behauptung? Er, dessen Kunst die technisch

vollkommenste Vemichtungsmascfrne, dessen

Wissenschaft das tödlichste Gift geschaffen und

erfunden hat?! Ist denn nicht gerade durch die

moderne, gottfeindliche Kultur die Freiheit der

Kinder Gottes an die Sklaverei der Technik

vertauscht worden? Unsere Stimmung für den Aufbau

an der neuen Zeit nährt sich von jenem

Siege, der die Welt bezwingt, von unserm
Glauben!

Unsere Arbeit gleicht jener des Künstlers,

der die übertünchte Schönheit befreit von den

billigen Gipsdecken und nichtssagenden

Schnörkeln des Unverstandes. Irrtum u. Unwahrheit

haben da und dort das Christentum mit
Schutt bedeckt, eine falsche Philosophie hat

seine sichern Lehren überwuchert, Kompromisse

aller Art und unverantwortliche
Zugeständnisse an den Zeitgeist haben seine
klassische Schönheit mit dem Flitterfande der

jeweiligen Mode überladen. Schutt, Tünche und

Schnörkel müssen weg! Von neuem
aufzubauen, brauchen wir nicht! Christus hat für uns

gebaut! Aber seinen Bau, das Christentum in

seiner ursprünglichen, unverfälschten Klarheit

wieder vor die Augen der Menschen zu bringen,

das soll unsere Leistung am Baue der

Neuzeit bedeuten!
Es kann keine Uebereinkunft geben mit der

Unwahrheit, keine Toleranz gegen die Verneinung,

keine Neutralität zwischen Gut und Böse,

sonst wäre der Grundsatz jener Hexen leitend,
die Macbeth antreiben:

«Schön ist hässlich, hässlich schön, geh nur
keck durch Qualm und Föhn!»

Kristallklare Scheidung ist unerbittlich

notwendig! Die christliche Nächstenliebe wird uns

die Vornehmheit verleihen, zwischen Person

und Sache unterscheiden zu können. «Man soll

die Geister scheiden, statt sie zu verschmieren!

Scheidung der Geister, das ist die Rettung

der Geister.»

578



Die Tiefzustände des Glaubenslebens begannen

stets damit, dass man nicht mehr den Mut
aufbrachte, die Wahrheit zu sagen, und nicht

mehr die Demut, sie zu hören. Gar mancher,

der aufstand und seiner Inspiration, Führer zu

sein, folgen musste, der die Dinge beim rechten

Namen nannte, wurde einst und wird heute

aus eigenen Reihen heraus bekämpft, als

Finsterling und Fanatiker, als Frevler am Frieden,

an der voraussetzungslosen Wissenschaft

abgetan. Wir erinnern nur an Donoso Codes,

Veuillot, P. Albert Maria Weiss, O. P., um

wenigstens einige zu nennen. Wie wurden
diese «schwarzgalligen Pessimisten» behandelt!
Und wie haben sie heute durch die Tatsachen

buchstäblich Wort für Wort recht bekommen!
Und standen nicht der Reformation, der

Revolution, der Säkularisation, dem Kulturkampfe
die beliebten Optimisten zu Gevatter? Als es zu

spät war, da erkannte man das Unheilvolle
ihrer beruhigenden Wode, die vor aller Gegenwehr,

vor rechtzeitiger Besserung warnten und

die furchtbaren Geschehnisse mit ihren entsetzlichen

Folgen als «nicht halb so schlimm»
darstellten.

Die Geschichte als Lehrmeisterin der Menschen

hört man nicht. Man fährt fort, mehr

der Person als der Sache zu dienen, Vereine
Persönlichkeiten zu übergeben, die Sicherheit

bieten, dass nicht «zu viel geschafft wird»,
Rücksichten auf einzelne zu nehmen und darob

lieber 100 Gutdenkenden vor den Kopf zu

stossen, die Politik als Erstes hinzustellen und

die Grundsätzlichkeit in eine Seitenkammer zu

verweisen,

Man darf vielleicht an jenes deutliche Wort

erinnern, das einmal Tolstoi niederschrieb:

«Wer keine Kraft hat zum Brennen und

Lichtausströmen, soll wenigstens andern nicht im

Lichte stehen!»

Wo immer Verfälschungen der Religion in

kultureller, politischer, sozialer, wirtschaftlicher

Form vorgekommen sind, musste die Religion
in ihrer Verbindung mit diesen innerweltlichen

Formen in Not geraten. Die heutige Zeit
bedeutet in dieser Hinsicht eine Zusammenfassung

all dieser Kritik am Religiösen, an seiner

Verfälschung, an seinen innerweltlichen
Bindungen: es ist eine vollkommene Desillusio-

nierung eingetreten. Aus der Täuschung und

Enttäuschung, die der Mensch am Religiösen

in seinen zweckwidrigen Verbindungsformen
erlebt hatte, erwuchs der Kampf gegen die

Religion.

Diese Verfälschungen führten durch fremde
und eigene Schuld zu jenem Gefühle der

Minderwertigkeit, das den Katholizismus subjektiv
und objektiv seit Jahrzehnten in höchst
ungerechter Weise belastet.

Die fremde Schuld liegt u. a. darin, dass der

Grundsatz «Catholica non leguntur» krasseste

Ignoranz über die kath. Kulturschöpfungen
verbreiten konnte; dass man sich nicht schämt, trotz
besserem Wissen weiter vom sog. «finstsrn
Mittelalter» zu reden und zu schreiben und

dabei zu leugnen, dass es ja ohne die Arbeit
dieses «finstern Mittelalters» überhaupt keine

moderne Bildung gäbe; dass man trotz den

stets sich wiederholenden Phrasen von Freiheit,

Sachlichkeit, usw. fortfährt, jeden katholischen

Einfluss zu unterbinden und zurückzudrängen.

Die eigene Schuld liegt u. a. darin, dass die

Eigenwerte unterschätzt, das Eigengut vernachlässigt

werden; dass eigene grosse Zeiten und

grosse Menschen nicht erfasst und nicht
gekannt werden; dass in Missachtung eigener
Kulturleistungen eine ungesunde Sucht nach

nur Fremdem, um jeden Preis Anderm, die mit
Wissenschaftlichem nichts mehr zu tun hat,

grossgezogen wurde. Daher kam es u. a., dass

Zur gefl. Beachtung!
Die Arbeitstagung findet nicht im Bahnhofbuffet, sondern ganz in der Nähe, im
Hotel «Dn Pont» statt. Der Zentralpräsident.

579



unsere Schule die objektive Geschichtsbildung

an die sog. neutrale verschandelte und dadurch

die kathol. Jugend um ein ungemein wichtiges

Bildungsgut brachte. Aus solchen und ähnlichen

Gründen kam es endlich, dass die
allermeisten heutigen Katholiken keine Rasse mehr

zeigen, unabhängige Manner verabscheuen

und die Zunft der Achseitrager gefährliche

Fortschritte macht.

Der grosse Schweizerbischof Mermillod hat

einmal das merkwürdige Wort von der «Häresie

des tätigen Lebens» geprägt und damit

einen modernen Irrtum getadelt, der uns

Katholiken bis an die Turschwellen des Gotteshauses

nachfolgt. Mit diesem Ausdruck wird

die Abirrung eines grossen Teiles unserer Christen

verurteilt, die so leben, als ob alles nur

von der persönlichen Tätigkeit und den
Talenten des Menschen abhinge. Anbeter im Geiste

und in der Wahrheit, begnadete Menschen

also fordert Gott, der moderne Mensch aber

bildet sich ein, Gott eine grosse Ehre zu
erweisen, wenn er vor allem nach äussern Erfolgen

hastet. Das katholische Leben hangt nicht

ab von glänzenden Festzügen, von rauschenden

Bazaren, von Kompromissen mit der

Unwahrheit und mit Glaubensfeinden, von
Loyalitätsbezeugungen führender Persönlichkeiten,

von Anerkennung oder Nichtanerkennung
katholischer Kulturwerte, von katholisierendem

Sag es Deinen Schülern einmal
1. Von der Ordnung.

In meinen jungen Jahren führte mich der Weg
oft an einer grossen Sägerei vorbei. Viele
Arbeiter waren an derselben beschäftigt. Für alle

war an einer grossen Bretterhutte die Mahnung

geschrieben.

«Jedes Ding an seinem Ort,

Erspart viel Zeit, viel Geld und Wort.»

Viel Zeit! Wie manche Stunden gehen

durch Suchen von Dingen verloren, die

man vermisst. Wann sucht man sie? Wenn man

sie wieder gebrauchen sollte. Alles wird durch-

Aesthetentum gewisser Kreise, sondern es

nimmt seine Kraft von der Innerlichkeit der

einzelnen Glaubigen, d. h von ihrem

Sakramentenempfang, von ihrer Grundsätzlichkeit

im einzelnen wie im öffentlichen Leben, von
ihrer christlichen Nächstenliebe. Die äussern

Handlungen müssen, um Geltung zu bekommen,

Offenbarungen des innern Gnadenlebens

sein.

Unsere Kulturbestrebungen, die vom
Gnadenleben nicht losgelöst werden können, müssen

zuerst und immer der Veredelung der

Seele gelten, anderseits das unwahre Kulturideal

des technischen Fortschrittes, die einseitige

Kultivierung des Leibes, die biologische
Kultur in der Erziehung bekämpfen.

Im Lichte dieser Tatsachen fällt das Schwergewicht

der Masse der Schlagwörter unserer

Gegner in sich zusammen. Die Kulturleistung
und das Kulturgefühl des katholischen Menschen

aber erringen das wohlverdiente Ansehen

und fuhren zum Fortschritte.

Im Sinne dieser Zeilen, die nur andeuten

konnten, wird Herr Dr. J. Niedermann in

grundsätzlicher Schau über «Katholische

Leistungskraft und Haltung» sprechen, H. H. Dr.

B. Simeon eine grösste Kulturtat auf dem
Gebiete der Erziehung aufzeigen: «Katholische
Kulturkraft im Zeugnis der Schulgeschichte.»

Luzern. Dr. Albert Mühlebach.

so!

stöbert. In jener Eile und Aufregung, die erst
recht eine neue Unordnung schafft. Findet man
das Gesuchte wieder, so ist einem fur den

Augenblick geholfen. Findet man es aber trotz
allem Suchen nicht, so kauft man eben den
gesuchten Gegenstand aufs neue. Warum7 Weil
man nun einmal ohne ihn nicht leben kann. So

macht man's heute So macht man's auch morgen
und übermorgen. Das kostet aber v i e I G e I d.

Für Dinge, für die man eigentlich schon besitzt.

Dafür hat man kein Geld mehr für das, was man

neu anschaffen sollte. Die Unordnung kostet

aber auch v i e I e W o r t e. Weil der nämliche

580


	Am Neubau der Zeit

